
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDAD PONTIFICIA DE MÉXICO 

 

 

 

FACULTAD DE FILOSOFÍA 
 

 

 

 

 

 

La analogia entis como núcleo 

estructurante del pensamiento 

metafísico de Hans Urs von Balthasar 
 

 

 

 

 

T E S I S 

P R E S E N T A D A    P O R 

ROBERTO GARCÍA GONZÁLEZ  

PARA OBTENER EL TÍTULO 

DE LICENCIADO EN FILOSOFÍA 
 

 

 

 

 

ASESOR: DR. ERASMO BAUTISTA LUCAS 
 

 

 

 

 

México, D.F.                                                Mayo de 1998 

 



 

 
 

   II 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A mis padres, Francisco García A. y Rafaela 

González P., que al compartir conmigo la 

existencia y el amor me han posibilitado el 

asombro ante el sentido del ser. 

 

 



 

 
 

   III 
 

 

 

 

 

 

 

Gracias:  

 

 

Al Dr. Erasmo Bautista por ser mi ‘navaja de Ockham’ 

que hendió mi redacción con afán ayudándome a ser 

‘preciso, conciso y macizo’. Él como director, con su 

talento metafísico, permanece latente en toda esta obra. 

A él le dedico este ‘hai-kai’: Serena la figura, de 

intelecto agudo y cresa su cultura.  

 

Al Dr. Carlos Díaz que, además de sus obsequios 

bibliográficos, me aupó para valorar el amor dentro de 

la filosofía mirando siempre al rostro del ‘O/otro’. 

 

Al Dr. Mauricio Beuchot con quien comparto el anhelo 

valeroso que barrunta por el sentido del ser mediante la 

analogía. Me asombra el buen humor con que él 

delibera los asuntos filosóficos más problemáticos y 

debatidos. 

 

A mis maestros que durante este período me ayudaron a 

reanudar la pregunta por los fundamentos. 

Especialmente a: la Lic. Amanda Porter cuyo intelecto 

sagaz penetra los problemas filosóficos como un bisturí 

tan experto que ya no necesita de la vista; a la Dra. 

Sarah Monreal que, prendada de la música y del 

humorismo ingenioso, ha planteado nuevamente las 

cuestiones metafísicas con seriedad; al Dr. Manuel 

Rodríguez, el enamorado de la filosofía de Platón y de 

Agustín; al Dr. Humberto Encarnación, cuya cresa 

sabiduría se oculta modestamente en su valiosa persona; 

al Dr. Alfredo Vargas por su invitación al diálogo con 

la Modernidad, con Husserl, Heidegger y Gadamer; al 

Dr. Fornet Betancourt quien vislumbra una nueva 

constelación del saber a través del diálogo intercultural; 

al Dr. Rafael López, el doctor sutil del ‘Angélico’; al 

Dr. Salvador Arroyo quien intenta solucionar con 

insistencia las paradojas de la filosofía. Y a mis demás 

maestros, sabios como ellos mismos con nobleza y 

estilo. 

 

 



 

 
 

   IV 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Wenn die Macht der Vereinigung aus dem Leben der Menschen 

verschwindet und die Gegensätze ihre lebendige Beziehung und 

Wechselwirkung verloren haben und Selbständigkeit gewinnen, 

entsteht das Bedürfnis der Philosophie”
*
. 

 

                                                           
*
 HEGEL, Georg Wilhelm F., Differenz des Fichte’schen und Schelling’schen Systems der Philosophie, Suhrkamp Verlag, 

Frankfurt, 1970, p. 22. [=Cuando el poder de la unión desaparece de la vida de los hombres, y los contrastes han perdido su 

vivaz relación e interacción, y ganan independencia, se origina la necesidad de la filosofía]. Cfr. tr. cast., de PAREDES 

MARTÍN, Ma. del Carmen, Diferencia entre los Sistemas de Filosofía de Fichte y Schelling, “Colec. Clásicos del 

Pensamiento 71”, Ed. Tecnos, Madrid, 1990, p. 20. 



 

 
 

   V 
 

ÍNDICE 
 

ÍNDICE                                                                                                                   V 

GLOSARIO                                                                                                         VII 

INTRODUCCIÓN                                                                                                  1 
 

 

1. EL CONTEXTO DE LA VIDA Y DE 

 LA OBRA BALTHASARIANA                                                                        3 
 

  

1.1 Escenario histórico y personajes                                                                          4 

1.2 Nota biográfica                                                                                                    7 

1.3 Influencias                                                                                                           9 

1.4 Escritos de relevancia filosófica                                                                        12 

        1.4.1 Libros                                                                                                      12 

       1.4.2 Artículos                                                                                                   13 

1.5 Líneas fundamentales de su pensamiento filosófico                                         14 

1.6 La analogia entis                                                                                               17 
 

  

2. ANALOGÍA, SENTIDO DEL SER Y GESTALT                                          18 
 

 
2.1 Supuestos                                                                                                                                    19 

2.2 La configuración analógica del ser                                                                                             20 

  2.2.1 Kalo/n                                                                                               20 

  2.2.2 A)gaJo/n                                                                                             22 

  2.2.3 A)lhJe/j                                                                                             24 

2.3 Recapitulación: Gestalt  y analogía                                                                                             27 

 

 

3. ANALOGIA   ENTIS   Y   ‘KALO/N’                                                             29 

 

 
3.1 Analogía de la percepción                                                                                                          31 

3.2 Analogía de la  manifestación                                                                                                    34 

3.3 Analogía del éxtasis                                                                                                                   36 

3.4 Analogía, estética y metafísica                                                                                                   37 

  3.4.1 Fundamentos                                                                                     37 

  3.4.2 Consecuencias                                                                                  39 

  3.4.3 Explicitaciones                                                                                  41 

   3.4.3.1 La encrucijada                                                                    41 

   3.4.3.2 Metafísica de los santos y de los locos                               42 

   3.4.3.3 Metafísica de la mediación antigua                                    43 

   3.4.3.4 Metafísica del espíritu                                                        46 



 

 
 

   VI 
 

3.5 Kalo/n kai/ do/ca                                                                              51 

3.6 Observaciones                                                                                                                           52 

 

 

4. ANALOGIA ENTIS Y ‘A)GAQO/N’                                                                53 
 

 
4.1 Dramática, metafísica y analogía en perspectiva histórica                                                        55 

4.2 Tensiones dramáticas y analogía                                                                                               59 

4.3 Analogía de la relación entre el yo y su papel                                                                           64 

4.4 La analogía dramática de la libertad                                                                                          67 

4.5 Acción, final de la interpretación y analogía                                                                             70 

4.6 Observaciones                                                                                                                           73 

 

 

5. ANALOGIA ENTIS Y ‘A)LHQE/S’                                                                75 
 

 
5.1 La verdad como naturaleza                                                                                                       77 

5.2 La verdad como libertad                                                                                                           80 

5.3 La verdad como misterio                                                                                                          82 

5.4 La verdad como participación                                                                                                  88 

5.5 Observaciones                                                                                                                          89 

 

 

6. ANALOGIA ENTIS  Y 'E(/N’                                                                           91  
 

 
6.1 Conciencia y ser                                                                                                                        93 

6.2 El ser, lo uno y lo múltiple                                                                                                        96 

6.3 El ser uno, verdadero, bueno y ‘estético’                                                                                  97 

6.4 Gestalt                                                                                                                                      99 

 

 

CONCLUSIONES                                                                                              102 

BIBILIOGRAFÍA                                                                                              106 

 



 

 
 

   VII 
 

GLOSARIO 

 

 

Analogia entis: El significado que Balthasar da a esta expresión es de un carácter muy general. 

Su uso se extiende tanto a la analogia proportionalitatis como a la analogia 

attributionis. En el primer sentido designa la semejanza 'onto-metafísica' de los 

diversos entes finitos entre sí, y de los distintos principios filosóficos que explican su 

constitución fundamental. Sin embargo, también designa tanto la profunda disimilitud 

entre los entes, así como la diferencia intrínseca entre sus comunes principios 

filosóficos. Esta distinción en los entes finitos está fundada en la diferencia real entre 

esse et essentia, y en la desemejanza entre las otras polaridades del ser como la 

materia y la forma, la potencia y el acto, la sustancia y los accidentes. La semejanza 

entre las diversas polaridades también implica una honda disimilitud. Lo propio de la 

'ana-logia' entis es explicitar el punto de partida óntico para acceder 

gnoseológicamente al sentido global del ser, búsqueda que compete a la ontología y a 

la metafísica. La misma analogía permite regresar, desde el sentido trascendente del 

ser, a los entes fragmentarios para esclarecer su significación. Es por ello que la 

analogia attributionis muestra su importancia, ya que, así como el ser humano 

depende gnoseológicamente de los entes o esencias existentes para acceder al sentido 

del ser, del mismo modo el ser humano depende 'onto-metafísicamente' del ser para 

descubrir el significado filosófico de los entes. Esta dependencia analógica también 

se hace presente entre los principios filosóficos que constituyen la estructura 

fundamental de los entes finitos, porque así como, por ejemplo, los accidentes y lo 

fenoménico son el punto de partida gnoseológico para arribar al sentido 'onto-

metafísico' de la sustancia y de lo nouménico, del mismo modo, la sustancia y lo 

nouménico son el punto de partida 'onto-metafísico' para llenar de sentido lo 

accidental y lo fenoménico. La mutua coimplicación entre las polaridades del ser es el 

fundamento de la recíproca dependencia analógica. Balthasar reflexiona sobre la 

cuádruple diferencia, siendo la polaridad entre ser y Dios uno de sus cuatro 

constitutivos. Desde este enfoque se puede asumir el uso analógico del lenguaje para 

hablar acerca de Dios. 

 

'Dramática': Indica la dimensión tensional de la existencia por la cual el ser humano 

compromete su vida, su libertad, su responsabilidad, su conocimiento, su amor, sus 

sentimientos, sus preferencias o sus pulsiones, en la búsqueda del sentido 

trascendente de su acción situada inmanentemente en el escenario patético del mundo 

pero con una expectativa abierta al porvenir. Según Balthasar, la acción humana 

encuentra su horizonte de sentido en la búsqueda del bien en general, que coincide 

atemáticamente con el horizonte 'onto-metafísico' del ser. El ser humano ha 

proyectado esta experiencia existencial originaria en la literatura y en otras 

expresiones culturales derivadas como el teatro, el cine y el juego. La concordancia 

entre una situación real y la situación representada en el escenario, en la literatura, en 



 

 
 

   VIII 
 

la pantalla o en la cancha, estimula la vivencia intensa de tal evento que ofrece un 

modelo esquemático que no puede suplantar la existencia real vivenciada tensamente 

como entrega asombrosa del ser que se da en los entes. A partir de la unidad entre 

aparición 'estética' y donación 'dramática' del ser Balthasar arriba a la metafísica por 

medio de la locución inteligible del ser. 

 

'Estética': Designa la dimensión 'epifánica-perceptible' del ser que aparece por medio de los 

entes. En unión indisoluble con la experiencia 'dramática' de la existencia humana, 

éste es el punto de partida metodológico balthasariano para arribar al sentido 

armónico del ser por medio de la dimensión 'lógico-veritativa' de lo real. Este 

conjunto le permite a Hans Urs valorar la importancia del asombro (Verwunderung) 

'filo-sófico' arrebatador como inicio y sustento de una metafísica del ser manifestado 

en los entes como amor. Él no pretende elaborar una teoría psicológica y 

gnoseológica completa sobre los fenómenos y sobre la percepción; sólo se vale de los 

recursos indispensables para una revisión 'onto-metafísica' de la 'estética'. Si 

Balthasar busca la trascendentalidad de lo 'estético' desde este enfoque, entonces no 

la reduce ingenuamente a una consideración de lo 'bello', ni una psicología de los 

gustos, ni a una teoría filosófica del arte. 

 

Gestalt: Es el principio que Hans Urs emplea para estructurar el sentido global del ser y de sus 

trascendentales. Gracias a ello las diversas polaridades, que constituyen el entretejido 

'onto-metafísico' de lo real, muestran su significación profunda configurándola en un 

contexto total que constela las tensiones de carácter 'estético', 'dramático', 'lógico' y 

'sinfónico-polifónico'. La traducción castellana de este término alemán es polivalente. 

Como sustantivo significa 'forma', figura, tipo, configuración. Gestalten como verbo 

expresa la acción de formar, estructurar, organizar; y como Gestaltung indica una 

formación, estructuración y configuración. Por lo tanto, este término tiene un uso 

diverso que lo distingue del coprincipio denominado forma por los escolásticos. 

 

'Lógica': Expresa la dimensión inteligible y locutiva del ser en cuanto verdadero. Gracias a ella, 

el logos del ser es intelectivamente comunicativo al ser humano, que a su vez, lo 

abstrae a partir de cada ente concreto y lo expresa por medio del logos interpersonal. 

 

'Sinfónica': Simboliza el sentido armónico de la unidad del ser buscando la configuración global 

que concierta la consonancia de las diferentes melodías, y respetando la pluralidad de 

partituras e instrumentos mediante los cuales se sondea la verdad y el bien. Por la 

importancia que Balthasar le da al contraste entre las diferencias, que no deben ser 

absorbidas por el unísono, también podría llamársele 'polifonía' a este símbolo, que a 

través de lo fragmentario es todavía capaz de gozar de la superior armonía 'estética' de 

la Gestalt analógica del ser. 
 

 



INTRODUCCIÓN 
 

 

 

 

 

Esta investigación versa sobre de la analogia entis como núcleo estructurante del 

pensamiento metafísico de Hans Urs von Balthasar. La atención se enfoca en la analogia entis en 

general, aunque en el decurso se irán describiendo los matices predominantes de la analogia 

proportionalitatis y de la analogia attributionis en la propuesta de Hans Urs von Balthasar. La 

‘ana-logia’ entis acentúa el punto de partida óntico para acceder al sentido global del ser, desde el 

cual se regresa a los entes esclareciendo el significado de lo fragmentario. Los límites 

metodológicos de la analogia entis no la recluyen en una interpretación reductiva de lo ‘óntico-

existencial’ porque etimológica y filosóficamente ens et esse son analógicamente irreductibles e 

inseparables. La proporcionalidad de semejanza y de mayor disimilitud entre ambos supone una 

recíproca dependencia atributiva ‘onto-metafísica’ y gnoseológica.  

 

El objetivo principal es acceder al núcleo fundamental de la postura metafísica de Balthasar, 

comprender y valorar el sentido de su propuesta y elaborar una tesis que dé razón de la aptitud 

para la investigación desarrollada durante el período correspondiente al grado de licencia. El 

interés del asunto aquí tratado queda justificado por la escasa investigación existente en esta 

Universidad acerca de la perspectiva filosófica de Balthasar; además, la obra literaria de Balthasar 

es muy vasta y en gran parte desconocida desde el conjunto estructural de Filosofía y Teología. 

 

Conviene acceder a su enorme proyecto de síntesis armoniosa entre Filosofía y Teología teniendo 

presente la advertencia de uno de sus críticos: con una sombra de tristeza se ha leído en el Epílogo 

aquella imagen con la cual Balthasar describe su obra, ‘una botella arrojada en mar abierto que 

flota hasta que, tal vez, alguien la encuentre’.     

 

Por la amplitud de la obra balthasariana y por el entretejido armónico de Filosofía y Teología en 

su proyecto, al exponer metodológicamente la temática metafísica de la analogia entis en cada 

capítulo se presentarán sintéticamente la líneas fundamentales que posteriormente se analizarán y 

justificarán desde la postura propuesta por Balthasar. 

 

El contenido de esta investigación se articula en seis capítulos. En el primero se sitúa a Balthasar 

en su ámbito histórico y cultural; aquí se reseñan su vida, las influencias ejercidas en su 

propuesta, sus escritos y las líneas fundamentales de su pensamiento filosófico, especificando los 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

2 

matices que él imprime sobre la analogia entis desde los diversos acercamientos de carácter 

‘estético’, ‘dramático’, ‘lógico’ y ‘sinfónico-polifónico’ configurados por la noción de Gestalt. En 

el segundo capítulo se accede a la analogia entis valiéndose de la noción de Gestalt en cuanto 

configuración analógica del sentido del ser; aquí se delimitan los contenidos centrales que son 

desarrollados en los capítulos siguientes. 

 

En los capítulos tercero, cuarto y quinto, se presenta la analogia proportionalitatis que, al indicar 

la semejanza, acentúa también la disimilitud; se describe el papel central que Balthasar reconoce a 

la analogia entis en su pensamiento metafísico vinculando la analogía a los trascendentales del 

ser. Mediante la analogia entis aplicada a lo kalo/n se descubre en la ‘estética’ una porporción 

analógica entre percepción subjetiva y aparición objetiva de la Gestalt del ser. Al emplear la 

analogia entis en la dimensión de lo a)gaJo/n se pone de manifiesto en la ‘dramática’ una 

‘concordancia-correspondencia’ analógica entre la libertad finita y la libertad infinita que llena de 

sentido la inmanencia y la trascendencia de la Gestalt del ser. La incursión ‘lógica’ en lo 

a)lhJe/jmediante la analogia entis busca una adecuación analógica entre la verdad del mundo y 

la verdad de Dios que haga inteligible el sentido configurador del develamiento y del velamiento 

de la verdad del ser. De esta manera, estos tres capítulos tienen como punto de partida lo ‘óntico-

existencial’ en su aspecto ‘estético’ y ‘dramático’, es decir, ‘epifánico-fenoménico’ y ‘agógico-

existencial’, ‘perceptivo-contemplativo’ y ‘práxico’. Al describir estas dimensiones de lo real 

aparecerá el sentido del ser utilizando como mediación metodológica la analogía obtenida también 

a partir de la estructura intrínseca de lo real. Así la analogia entis introduce esta investigación en 

la dimensión inteligible y veritativa del ser. 

 

En el sexto capítulo se considera la analogia entis en relación con la unidad del ser; se acentúa la 

importancia de la analogia attributionis como mediación metodológica que muestra la 

dependencia ‘onto-metafísica’ y gnoseológica que hay en la estructura de lo real; se busca en la 

unidad el ‘acuerdo-armonía’ que concilia las polaridades del ser mediante el concierto ‘sinfónico’ 

o ‘polifónico’ de la aparición ‘estética’, de la donación ‘dramática’ y de la locución ‘lógica’ del 

ser.  

 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

3 

 

 

 

 

 

1. EL CONTEXTO DE LA VIDA Y 

DE LA OBRA BALTHASARIANA 

 

 

 

 

1.1 Escenario histórico y personajes 

1.2 Nota biográfica 

1.3 Influencias 

1.4 Escritos de relevancia filosófica 

1.5 Líneas fundamentales de su pensamiento filosófico 

1.6 La analogia entis 

 

“Wenn es eine unüberwindbare Distanz zwischen Gott und Geschöpf gibt, wenn es 

auch eine Analogie zwischen ihnen gibt, die sich auf keine Form von Identität 

reduzieren läßt: dann muß es ebenso eine Analogie der Transzendentalien geben 

zwischen denen des Geschöpfs und denen in Gott”
*
. 

 

 

                                                           
*
 BALTHASAR, Hans Urs von, Versuch eines Durchblicks durch mein Denken, in Internationale Katholische Zeitschrift 

Communio, (4/89), Communio Verlag, Köln, 1989, p. 291. [=Si hay una distancia infranqueable entre Dios y criatura, si hay 

también una analogía entre ellos, por ninguna forma de identidad puede reducirse: entonces debe existir del mismo modo una 

analogía de los trascendentales entre los que [son] de la criatura y los que [hay] en Dios]. Cfr. id., Intento de Resumir mi 

Pensamiento, en Communio: Revista Católica Internacional, año 10, (4/88), Encuentro, Madrid, 1988, p. 286.  



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

4 

1.1 Escenario histórico y personajes 

 

 El marco histórico de la cultura contemporánea circunscribe el escenario de la vida y de la 

obra balthasariana con sus diversas corrientes en filosofía, teología, ciencia, literatura y arte en 

general. En efecto, muchas de estas corrientes intervienen en la formación del pensamiento de 

Balthasar originando una síntesis en la que confluyen armónicamente lo antiguo, lo medieval y lo 

moderno.  

 

Las principales corrientes filosóficas con las que Balthasar entra en contacto son el idealismo 

alemán
1
 o ‘metafísica del espíritu’, la ‘metafísica de la mediación antigua’, la neoescolástica --que 

lo conecta con el mundo medieval--, la ‘metafísica de los santos’
*
, la ‘metafísica de los locos’ y el 

personalismo. La llamada ‘metafísica del espíritu’ está constituida para Balthasar por los autores 

racionalistas e idealistas
2
. A través de la ‘metafísica de la mediación antigua’, integrada por 

aquellos que vuelven a las fuentes precristianas
3
, Balthasar enlaza con los grandes autores de la 

antigüedad griega y romana
4
. 

 

Mantiene relación con el personalismo a través de Franz Rosenzweig, Martin Buber y Ferdinand 

Ebner
5
. Se relaciona con los principales representantes de la neoescolástica del mundo de lengua 

alemana, cuyas tres expresiones fundamentales son el tomismo integrista, la apertura hacia la 

                                                           
1
 Su tesis doctoral en filosofía y letras germanas lleva por título Geschichte des eschatologischen Problems in der modernen 

deutschen Literatur. Dissertation, Zürich, 1930. Este estudio es completado con su obra posterior en tres vol., Apokalypse 

der Deutschen Seele. Studien zu einer Lehre von  letzten Haltungen, Salzburg, 1937-1939. Un artículo introductorio al 

contenido de esta obra ha sido escrito por HAAS, Alois M., Hans Urs von Balthasar. ‘Apokalypse der Deutschen Seele’, in 

Internationale Katholische Zeitschrift Communio, (4/89), Communio Verlag, Köln, 1989, pp. 382-395; cfr. tr. inglesa id., 

Hans Urs von Balthasar’s ‘Apocalypse of the German Soul’, in SCHINDLER, David L., ed., Hans Urs von Balthasar: his 

Life and Work, Ed. Communio Books Ignatius Press, San Francisco, 1991, pp. 45-57. Además de una descripción general del 

contenido de esa obra de Balthasar, hace algunas observaciones sobre el método utilizado en ella. 
*
 La expresión procede de Henri Bremond, que atribuye esta metafísica a los nombres del Grand Siécle. Cfr. Histoire 

Littéraire du Sentiment Religieux en France, Bloud & Gay, París, 1916-1933, v.VII-VIII. 
2
 Descartes, Spinoza, Leibniz, Berkeley, Malebrance, Kant, Fichte, Schelling y Hegel. Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, 

Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1961 (tr. cast. de SAURA, Emilio, et al., Gloria: una 

Estética Teológica, Ed. Encuentro, Madrid, 1985, v.V, pp. 420-540). 
3
 Marsilio Ficino, León Hebreo, Giordano Bruno, Godofredo de Estrasburgo, Miguel Ángel, Shakespeare, Torcuato Tasso, 

Kleist, Goethe, Hebel y Paul Claudel, en cuya lírica trabajó durante veinticinco años; también aquellos que postulan al 

hombre como centro: Nicolás Maquiavelo, Francis Bacon, Thomas Hobbes, Ralph Cudworth, Antony Conde de Shaftesbury; 

además los poetas como Hölderlin, Rilke, Goethe; y los filósofos contemporáneos Nietzsche y Heidegger. Cfr. ibid., v.V, pp. 

233-416. 
4
 Homero, Hesíodo, los líricos (Arquíloco, Safo, Solón), Píndaro, los trágicos (Esquilo, Sófocles y Eurípides), Jenófanes, 

Parménides, Heráclito, Pitágoras, Sócrates y Platón, Arístoteles, Virgilio y Plotino. Cfr. ibid., v. IV, pp. 45-282. 
5
 Cfr. id., Theologik, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1985 (tr. italiana de SOMMAVILLA, Guido, Teo-logica, "Già e non 

Ancora 168", Ed. Jaca Book, Milano, 1987, v.II, pp. 37-46). También su obra Einsame Zwiesprache. Martin Buber und das 

Christentum, Köln/Olten, 1958. Además id., Theodramatik, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1973 (tr. cast. de BUENO DE LA 

FUENTE, Eloy, et al., Teodramática, Ed. Encuentro, Madrid, 1990,  v. I, pp. 609-626). 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

5 

filosofía y ciencia modernas y contemporáneas
6
, y la decadencia de la neoescolástica en Alemania 

en las ultimas décadas
7
. 

Por el contacto con este ambiente Balthasar estudia profundamente la filosofía medieval
8
. En su 

interés por la ‘metafísica de los santos’, Balthasar se dedicó a una seria investigación de los 

escritos de los principales representantes de la mística cristiana posterior al siglo XIII
9
; y conoce 

también la ‘metafísica de los locos’ representada por aquellos que proclaman una razón inerme, 

loca o hasta idiota
10

.  

 

A raíz de sus estudios teológicos básicos Balthasar entabla una estrecha relación con la Nouvelle 

Théologie en Lyon-Fourvière; ahí se encuentra con los profesores Henri Vignon y Henri Rondet; 

estudia con sus amigos Henri Bouillard, Donatien Mollat, Pierre Lyonnet, François Varillon y 

Jean Daniélou
11

; y nacen sus nexos con Henri de Lubac
12

, quien le facilitaba sus apuntes sobre los 

Padres de la Iglesia
13

. Es relevante su cercanía a los escritos de Bernanos, Romano Guardini, Karl 

                                                           
6
 Estos intentos de conciliación suscitaron críticas profundas, no sólo de los escolásticos estrictos sino también de pensadores 

defensores de un diálogo abierto como Erich Przywara, Gustav Siewerth y Hans Urs von Balthasar. A propósito de estas 

críticas cfr. id., Cordula oder der Ernstfall, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1966 (tr. cast. de RUIZ BUENO, Daniel, Seriedad 

con las Cosas: Córdula o el Caso Auténtico, Ed. Sígueme, Salamanca, 1968, 141 pp.). Este pequeño libro está destinado 

completamente a esta crítica, pero sobre todo el cap. II: El sistema y la alternativa, pp. 53-69, que concentra la 

argumentación filosófica de Balthasar. 
7
 Cfr. CORETH, Emerich, ed.,  Chrisliche Philosophie im Katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, Styria Verlag, 

Graz/Viena/Colonia, 1988 (tr. cast. de RODRÍGUEZ NAVARRO, Eloy, et al., Filosofía Cristiana en el Pensamiento 

Católico de los Siglos XIX y XX, Ed. Ecuentro, Madrid, 1994-1997, v.II, pp. 517-522). 
8
 Conoce a Agustín, Dionisio, Boecio, Casiodoro, Benito, Gregorio Magno, Juan Escoto Eriúgena, Isidoro de Sevilla, --que dan 

el acceso hacia la Edad Media--; los Victorinos, la Escuela de Chartres, Francisco de Asís, la Summa de Alejandro, Alberto 

Magno, Ulrico de Estrasburgo --que permiten la transición hacia la filosofía de este período--; Tomás de Aquino --culmen de 

este modo de filosofar --(cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria…, v. IV, pp. 287-368); Duns Escoto, Guillermo de 

Ockham, Suárez y Eckhart --que representan la encrucijada escolástica--; y Nicolás de Cusa, considerado como el nudo 

donde se tensionan las relaciones entre filosofía medieval, ‘metafísica de los santos’, ‘metafísica de los locos’,  ‘metafísca de 

la mediación antigua’ y ‘metafísica del espíritu’. Cfr. ibid, v. V, pp. 17-51 y 195-232. También se puede ver id., Thomas von 

Aquin im kirchlichen Denken von heute, in Gloria Dei, (8), 1953, pp. 65-76; y id., Thomas und die Charasmatik Kommentar 

zu Thomas von Aquin Summa Theologica Quaestiones II II 171-182. Besondere Gnadengaben und die Zwei Wege 

Menschlichen Lebens, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1996, 632 pp. 
9
 Los escritos de Eckhart, Juan Tauler, Enrique Suso, la anónima ‘Theologia Deutsch’ de Francfort, Ruisbroeck el Admirable, 

Angela de Foligno, Juliana de Norwich, Catalina de Siena, Catalina de Génova, el tratado The Cloud of Unknowing del siglo 

XIV, Ignacio de Loyola, Francisco de Sales, la metafísica del Oratorio (Pierre Berulle, Charles de Condren, Fénelon y 

Caussade. Cfr. id., Gloria.., v.V, pp. 53-134. 
10

 Simeón el Idiota, Andrés el Idiota, Jacopone da Todi, Angela de Foligno, Juan Colombini, Juan de Dios, Felipe Neri, 

François Villon, Johannes von Tepl, Wolfram von Eschenbach, Erasmo de Rotterdam, Cervantes de Saavedra, 

Grimmelshausen, Dostoievsky y Georges Roualut. Ibid., v.V, pp. 135-193. 
11

 Cfr. HENRICI, Peter, Hans Urs von Balthasar. Ein Lebensbild, in Internationale Katholische Zeitschrift Communio, 

(4/89), Communio Verlag, Köln, 1989, p. 299; cfr. ed. cast., id., Semblanza de Hans Urs von Balthasar, en Communio: 

Revista Católica Internacional, año 11, (4-5/89), Encuentro, Madrid, 1989, p. 362. 
12

 Balthasar escribió un libro sobre él: Henri de Lubac: l’Oeuvre Organique d’une vie, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1976 (tr. 

cast. de ROSÓN, G., Henri de Lubac: la Obra Orgánica de su Vida, Ed. Encuentro, Madrid, 1989); y también Henri de 

Lubac: l’Oeuvre…, dans Nouvelle Revue Théologique, (78), Bruxelles, 1975, pp. 897-913; y (99), 1976, pp. 33-59. Además, 

MARCHESI, Giovanni, L’influsso di Henri de Lubac su Hans Urs von Balthasar, in Gregorianum, (78/4), Universitas 

Gregoriana, Roma, 1997, pp. 719-734; ibid., in La Civilità Cattolica, anno 148, (3526), 1997, pp. 367-380. 
13

 De ahí nace el contacto filosófico-teológico que Balthasar tuvo con Orígenes, Gregorio de Nisa, Máximo el Confesor, y 

Evagrio Póntico. A ellos les ha dedicado algunas de sus obras: Origenes, Geist und Feuer. Ein Aufbau aus seinen Werken, 

Salzburg, 1938; Gregor von Nyssa, der versiegelte Quell. Auslegung de Hohen Liedes, Salzburg, 1939; Présence et Pensée. 

Essai sur la Philosophie Religieuse de Grégoire de Nysse, Paris, 1942; Die gnostischen Centurien des Maximus Confessor, 

Freiburg, 1941; Kosmische Liturgie. Höhe und Krise des griechischen Weltbilds bei Maximus Confessor, Freiburg, 1941; 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

6 

Barth, Adrienne von Speyr
14

, y su actitud abierta al diálogo con M. Lutero, K. Rahner, K. Barth, 

W. Pannenberg, J. Moltmann, René Girard, S. Bulgakow, A. Feuillet, G. Koch, K. Kitamori, B. R. 

Brasnett y Jean Galot
15

. 

 

En el ámbito de las ciencias Balthasar se interesa sobre todo por la psicología del siglo XX; asume 

el término Gestalt
16

 dentro de su propia perspectiva, término también utilizado por la Escuela de 

la Gestalt
*
, y estudia la psicología del yo elaborada particularmente por S. Freud, Carl Gustav 

Jung y Alfred Adler
17

. 

 

En la esfera de la literatura alemana y europea en general
18

, Balthasar mantuvo contacto con 

artistas como Richard Seewald, Hans Stocker, Albert Schilling y Hermann Baur
19

, principales 

renovadores del arte eclesiástico en Suiza. 

 

En este escenario con sus respectivos personajes Balthasar hace sonar sus notas dentro de la 

sinfonía de la verdad, y sólo en este conjunto polifónico pueden comprenderse las palabras que 

Henri de Lubac escribiera sobre Balthasar: “Este hombre es quizás el más culto de nuestro tiempo. 

¡Y si hay una cultura cristiana en algún sitio, está en él! … Jamás se le podrá echar en cara que ha 

                                                                                                                                                                               
Kosmische Liturgie. Das Weltbild Maximus des Bekenners, Einsiedeln, 1961; Metaphysik und Mystik des Evagrius Ponticus, 

in Zeitschrift für Aszese und Mystik, (14), 1939, pp. 31-47. Balthasar también hace una lectura filosófica de los Padres; cfr. 

KANNENGEISSER, Charles, A la Escucha de los Padres, en Communio: Revista Católica Internacional, año 11, (4-5/89), 

Encuentro, Madrid, 1989, p. 393. En un lugar muy especial hay que mencionar su contacto teológico con las obras de Ireneo, 

Agustín de Hipona, Dionisio el Areopagita, Anselmo de Aosta, Buenaventura, Dante, Juan de la Cruz, Pascal, Hamann, 

Solov’ëv, Hopkins y Péguy. A este abanico de doce reflejos de la estética teológica en la historia, le dedica dos volúmenes de 

Herrlichkeit. Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria…, v. II-III. 
14

 Los libros dedicados a estos últimos son: Bernanos, Köln/Olten, 1954; Romano Guardini, Jaca Book, Milano, 1970; Karl 

Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie, Köln/Olten, 1951; Erster Blick auf Adrienne von Speyr, Einsiedeln, 1968 

(tr. cast. Adrienne von Speyr: Vida y Misión Teológica, ed. Encuentro, Madrid, 1986). 
15

 Cfr. id., Teodramática,  v. IV, pp. 249-292; y v. V, pp. 225-239. 
16

 Cfr. id., Gloria…, v. I, cuyo título es Schau der Gestalt. El uso del término lo ha tomado de Goethe que había escrito sobre la 

totalidad de los fenómenos considerada como una producción orgánica de la ‘forma interior’. La Gestalt como configuración 

total de sentido tiene el mérito de ser llevada al plano metafísico por Balthasar y de no quedarse sólo en el plano literario o 

psicológico. 
*
 Pertenecen a ella C. von Ehrenfels, Graz, Max Wertheimer, la escuela de Würzburgo y de Berlín. 

17
 Cfr. id., Teodramática,  v. I, pp. 487-513. 

18
 De modo sumario, su conocimiento de las obras de Juan de la Cruz, Cervantes Saavedra, Dante, Paul Caludel, Dostoievsky; 

Franz Grillparzer, Friedrich Hebbel, Henrik Ibsen, Hofmannsthal, Nietzsche, G.B. Shaw, L. Pirandello (cfr., ibid., v. I, pp. 

181-241); Brecht, Ionesco (cfr. ibid., v. I, pp. 310-331), Calderón de la Barca (cfr. ibid., v. I, pp. 349-357), y Shakespeare 

(cfr. ibid., v. I, pp. 447-461). Ya se han mencionado los antiguos poetas griegos (cfr. la nota no. 4). Balthasar apreció 

profundamente la música de W.A. Mozart. Existe un estudio de Balthasar sobre la música de Mozart: Lo Sviluppo dell’Idea 

Musicale: Testimonianza per Mozart, “Quodlibet 3”, Glossa, Milano, 1995, 141 pp. Él estuvo largo tiempo vacilante entre la 

música o el estudio de la literatura; cuando dejó a los Benedictinos y se fue con los jesuitas, el cambio pudo contribuir a que 

finalmente la literatura y la filosofía fueran ganando terreno a la música; cfr. HENRICI, Peter, Hans Urs…, p. 296; cfr. ed., 

cast., p. 358. También un artículo sobre el carácter musical de la literatura de Balthasar: DUMONT, Camille, Un Genio 

Musical, en Communio: Revista Católica Internacional, año 11, (4-5/89), Encuentro, Madrid, 1989, pp. 397-406. Balthasar 

realizó, además, una interpretación filosófico-teológica de la pintura de Georges Roualut; cfr. Gloria, v. V, pp. 191-193. 
19

 Cfr. HENRICI, Peter, Hans Urs…, pp. 301-302; cfr. ed., cast., p. 365. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

7 

blasfemado de algo que ignoraba”
20

. E igualmente, sólo en este contexto son significativas las 

opiniones de Henrici y de Ureña Pastor. Según el primero, Balthasar ha escrito más libros de los 

que un hombre normal puede leer en toda su vida; y el segundo lo considera el ‘Ernst Bloch 

católico’.  

 

1.2 Nota biográfica21
 

 

 Hans Urs von Balthasar Pietzcker (1905-1988), cuyos padres fueron Oscar Ludwig Carl 

Balthasar y Gabrielle Pietzcker, desciende de una antigua y noble familia de patricios de Lucerna. 

Su interés principal durante la infancia y la juventud se concentra en la música, admirando 

especialmente a Mozart, Schubert, Bach y Tschaikowsky. En Viena disfruta de conciertos, óperas, 

misas de orquesta, y como pasatiempo ejecuta piezas musicales con Rudolf Allers, quien le 

transmitió la clave para apreciar el amor como medio objetivo para existir humanamente. En 

Viena, Berlín y Zürich estudia filosofía y literatura germanas. Se doctora en 1928 con la tesis 

Geschichte des eschatologischen Problems in der modernen deutschen Literatur. En 1929 ingresa 

al noviciado de la provincia Jesuita de la Alemania Superior en Tisis. Inicia la formación regular 

de la Orden: dos años de noviciado, dos años de filosofía escolástica en Pullach, y cuatro de 

teología en La Fourvière
22

. Culmina con la licencia eclesiástica en filosofía y teología. Un 

doctorado en estas disciplinas nunca lo obtuvo. Durante las vacaciones de verano se trasladaba a 

Münich. Ahí Erich Przywara
23

 le ayudaba a preparar los capítulos de su Apokalypse der 

Deutschen Seele. En 1936 fue ordenado sacerdote. A continuación fue colaborador de Przywara 

en la redacción de la revista ‘Stimmen der Zeit’.  

 

                                                           
20

 LUBAC, Henri, Paradoxe et Mystére de l'Eglise, Ed. Aubier Montaigne, París, 1967 (trad. cast. de ORTIZ GARCÍA, 

Alfonso, Paradoja y Misterio de la Iglesia, "Colec. Hinneni 75", Ed. Sígueme, Salamanca, 1967, pp. 186 y 195-196). 
21

 La mejor exposicón sintética de la vida de Balthasar es la hecha por Peter Henrici, no sólo por la cantidad de datos 

consignados sino, sobre todo, por la calidad de comprensión de su personalidad y de su obra: HENRICI, Peter, 

Semblanza…, pp. 356-391. Otros buenos trabajos son: NICHOLS, Aidan, An Introduction to Balthasar, in New Blackfriars, 

(79/923), English Dominicans, 1998, pp. 2-10. CHANTRAINE, Georges, Nota biográfica, en Communio: Revista Católica 

Internacional, año 10, (4/88), Encuentro, Madrid, 1988, pp. 280-283. GONZÁLEZ DE CARDENAL, Olegario, La Obra 

Teológica de Hans Urs von Balthasar, id., año 8, (5/86), 1986, pp. 510-541; y año 10, (4/88), 1988, pp. 365-396. 

O'DONNELL, John, Hans Urs von Balthasar, "Series Brian Davies, Outstanding Christian Thinkers", Ed. Geoffrey 

Chapman, London, 1992, pp. 1-9. CORETH, Emerich, ed., op. cit., v. III, pp. 268-271; este artículo ha sido realizado por 

Emmanuel J. BAUER. Otros de menor importancia son ILLANES, José Luis, coaut, Historia de la Teología, "Sapientia 

Fidei 9", Ed. B.A.C., Madrid, 1995, pp. 391-393. REALE, Giovanni, coaut, Il Pensiero Occidentale dalle Origini ad Oggi, 

Ed. La Scuola, Brescia, 1983 (tr. cast. de IGLESIAS, Juan Andrés, Historia del Pensamiento Filosófico y Científico, Ed. 

Herder, Barcelona, 1995
2

, v. III, pp. 663-665). 
22

 Ahí conoce a Henri de Lubac, Henri Bouillard, Donatien Mollat, Pierre Lyonnet, François Varillon y Jean Daniélou. Este 

grupo impulsará la Nouvelle Théologie que tanta influencia tuvo después en la renovación de la Iglesia, durante el Vaticano 

II. Escribe Balthasar: “Por fortuna y para mi consuelo vivía De Lubac en la casa, el cual, además de las materias de clase, nos 

orientó en el estudio de los Santos Padres y nos prestó generosamente todos sus propios apuntes y extractos … Yo… me 

ponía a estudiar las obras de Orígenes, Gregorio de Nisa y Máximo el Confesor y preparaba un libro sobre cada uno de estos 

autores”. HENRICI, Peter, Semblanza…, pp.  362-363; cfr. ed. alemana, Hans Urs…, p. 300. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

8 

En 1939 debió elegir entre ir a Roma como profesor de la Gregoriana o a Basilea como capellán 

de estudiantes. Balthasar eligió Basilea. Su trabajo pastoral  implicaba actividades culturales y 

religiosas con los estudiantes, labores editoriales y de traducción, y el encuentro con el 

protestantismo ya que Karl Barth enseñaba en la Facultad Teológica de Basilea. Balthasar 

acompañó a la profesora Adrienne Kaegi von Speyr
24

 y al profesor Albert Béguin en su 

conversión al catolicismo. Posteriormente Balthasar y Adrienne fundaron la Comunidad de San 

Juan (Johannesgemeinschaft). En 1947 fundó la Johannes Verlag para publicar las obras de 

Adrienne. Las experiencias místicas de ella son consideradas sospechosas por la autoridad de la 

Orden y se le da a entender a Balthasar que la Compañía de Jesús no puede asumir la 

responsabilidad sobre la Comunidad de San Juan. En 1947 Balthasar habla sin éxito con el P. 

General Johann Baptist Janssens acerca del asunto de la Comunidad fundada por él y Adrienne. 

Debe tomar una decisión. Después de los Ejercicios de 1948 decide salir de la Orden, que se 

efectúa en 1950 tras un intercambio epistolar con el P. General. En su carta de despedida escribe: 

‘El paso dado significa para mí el ejercicio de la obediencia cristiana ante Dios’. Años después 

agrega: ‘Para mí la Compañía de Jesús había sido la patria más querida, la más natural. La idea 

que todo cristiano tiene más de una vez en la vida de ‘dejarlo todo’, incluso una orden religiosa, 

para seguir al Señor nunca me había venido a la mente y me estremeció, como un golpe súbito’. 

 

Al salir de la Orden Balthasar quedó literalmente en la calle; su presencia en Basilea no era 

deseada por el obispo. En 1956 Balthasar quedó incardinado en la diócesis de Chur. Emprende 

viajes a Alemania para dar conferencias. Como resultado de esta actividad aparece el libro El 

problema de Dios en el hombre actual (1956); rechazó varias ofertas de cátedras en Münich y 

Tübingen. Escribe algunos libros y comienza a esbozar su Trilogía
25

, cuyo primer volumen se 

edita en 1961. No fue llamado al Concilio
26

. En 1965 fue condecorado con la Cruz de oro del 

Santo Monte Athos y el Doctorado honoris causa por las Universidades de Edinburgo, Münster y 

Friburgo; y en 1980 por la Universidad Católica de América. Desde 1969 fue miembro de la 

Comisión Teológica Internacional. En ese mismo año recibió el premio Romano Guardini; 

                                                                                                                                                                               
23

 Él se mostró como “un excelente e insustituible mentor; le obligaba a uno a estudiar la filosofía de la clase con serenidad, 

pero más allá de esto … a ocuparse de todo lo moderno y confrontar a Agustín y Tomás con Hegel, con Scheler, con 

Heidegger”. Ibidem. 
24

 “La obra de ella y la mía no se pueden separar; ni psíquica ni filológicamente; son dos mitades de un todo”. Ibid., p. 377. 
25

 A) Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, B)  Theodramatik, C) Theologik. 
26

 “En el fondo vale más que lo hayan dejado dedicado exclusivamente a su tarea, en la continuación de una obra de 

proporciones inmensas y de tal profundidad como la Iglesia no conoce ninguna otra en nuestra época”. LUBAC, Henri, op. 

cit., p. 183. Su ausencia en el Concilio y el hecho de nunca haber sido profesor son las circunstancias que le permiten llevar 

adelante su proyecto de una manera integral.  “Va a hacer algo que no harán los otros teólogos de su generación ni de las 

posteriores a ella. Elabora una gran sistematización de toda la teología siguiendo cauces nuevos… Rahner no lo hizo… 

Tampoco siguen este camino Congar, Lubac, Schillebeeckx… En el campo protestante sí tenemos un caso parecido: Karl 

Barth”. MALDONADO, Luis, Presencia de Hans Urs von Balthasar en España, en Communio: Revista Católica 

Internacional, año 10, (4/88), Encuentro, Madrid, 1988, p. 341. Chantraine agrega: “En la historia de la Iglesia pocas veces 

se completó una obra teológica. Agustín dejó un Opus imperfectum; Santo Tomás no tuvo tiempo de redactar la segunda 

parte de su Suma. Balthasar, en cambio, acabó su Trilogía”. CHANTRAINE, Georges, Teología y Santidad, en Communio: 

Revista Católica Internacional, año 11, (4-5/89), Encuentro, Madrid, 1989, p. 435. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

9 

después el premio de traducción de la Fundación Hautviller y el premio Gottfried-Keller. En 1984 

recibió el emblema más significativo: el Premio Internacional Pablo VI, y en 1987 el premio 

Wolfgang Amadeus Mozart. En mayo de 1988 recibió la noticia de su nombramiento de Cardenal, 

pero no recibió el ‘capello’ porque el 26 de junio del mismo año murió, dos días antes del 

consistorio. Según Balthasar, las obras más importantes no son sus escritos sino sus fundaciones: 

la Comunidad Académica Estudiantil (1941), la Comunidad Académica de Trabajo (1947), la 

Comunidad de San Juan, la Johannes Verlag (1947) y la revista católica internacional Communio 

(1973). 

 

1.3 Influencias 

 

 Para describir las influencias asumidas por Balthasar en la configuración de su 

pensamiento hay que seleccionar los personajes más significativos del basto escenario anterior. 

Aquí deben figurar necesariamente por orden cronológico Agustín de Hipona, Tomás de Aquino, 

Immanuel Kant, Wolfgang Goethe, G.W.F. Hegel, Franz Rosenzweig, Martin Buber y Ferdinand 

Ebner, Martin Heidegger, Erich Przywara y Gustav Siewerth, entre los filósofos; y los escritos 

joáónicos, los Padres de la Iglesia, Ignacio de Loyola, Karl Barth, Adrienne von Speyr y Henri de 

Lubac, entre los teólogos. En esta investigación de carácter filosófico interesan prioritariamente 

los primeros, por eso los segundos son solamente mencionados, aunque su influencia haya sido 

decisiva
27

. 

 

1) Agustín de Hipona (354-430) inspira la obra balthasariana con la denominada ‘metafísica de la 

luz’ y la visión del ser como amor
28

. Por esta vía Balthasar asume la tradición platónica y 

neoplatónica. 

 

2) Tomás de Aquino
29

 (1224-1274) quien según Balthasar, realiza la consumación intrínseca de la 

filosofía antigua y medieval, le proporciona la distinción real entre esse et essentia en los entes 

finitos. Este principio filosófico subyace en todo el enfoque metafísico balthasariano unido 

irrenunciablemente a la analogia entis. Tomás también aporta el quicio basilar sobre el que gira la 

                                                           
27

 Cfr. O'DONNELL, John, op. cit., pp. 3-6. 
28

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria…, v. II, pp. 100-108 y v. V, pp. 585-593.  
29

 Cfr. CHAPELLE, Albert, La Maravilla del Ser: la Filosofía y la Gloria, en Communio: Revista Católica Internacional, año 

11, (4-5/89), Encuentro, Madrid, 1989, p. 410. Existe un artículo reciente que sistematiza los ‘trascendentales’ partiendo de 

la obra tomasiana: FORMENT, Eudaldo, La Sistematización de Santo Tomás de los Trascendentales, en Contrastes: 

Revista Interdisciplinar de Filosofía, (vol. I), Universidad de Málaga, Málaga, 1996, pp. 107-124. Ahí se habla:  del ente;  la 

cosa, lo uno --trascendentales absolutos inmediatos--; lo múltiple, ‘aliquid’ --trascendentales relativos mediatos--; lo 

verdadero, lo bueno --trascendentales relativos inmediatos--; y de la belleza --trascendental relativo mediato--. Hay textos 

tomasianos donde “los trascendentales que se nombran son únicamente cuatro: el ente, la unidad, la verdad y la bondad… Se 

comprende que, a veces, presente un elenco más reducido, porque en estos casos sólo se refiere a los trascendentales en 

sentido estricto, los que cumplen total y perfectamente las cuatro condiciones del trascendental –la identificación con el ente, 

la conversión entre sí en las proposiciones, la deducción inmediata del ente y la adición de algo de razón”. Ibid., p. 122. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

10 

sistematización balthasariana de los trascendentales del ser, matriz de la que brota la estructura de  

toda la Trilogía. 

 

3) I. Kant (1724-1804) también es aceptado en el reparto. Aunque Balthasar es sumamente crítico 

ante la subjetividad trascendental como punto de partida filosófico, de Kant asume, sin embargo, 

la concepción de ‘estética’ como ‘percepción’, de tal manera que el punto de partida lógico y 

epistemológico de la Trilogía es la ‘visión-exhibición’ de la forma’
30

, pero su punto de partida 

ontológico y metafísico es el ser. De Kant toma la expresión ‘a priori’
31

 para hablar de las 

condiciones de posibilidad, universales y necesarias, que existen en la filosofía antigua, medieval 

y moderna para abrirse al dato cristiano revelado. 

 

4) Wolfgang Goethe (1749-1832), el literato romántico cuyos escritos contienen numerosas ideas 

filosóficas, deja su huella en toda la obra balthasariana por medio de la noción de ‘Gestalt’
32

. Para 

Goethe ‘Gestalt’ es la totalidad de los fenómenos considerada como una producción orgánica de 

la ‘forma interior’. Esta concepción es trasladada al nivel metafísico por Balthasar. Las 

traducciones castellanas denominan ‘forma’ al término alemán original que no debería 

confundirse con la noción antigua y escolástica de forma como coprincipio de materia. 

 

5)  G.W.F. Hegel (1770-1831) aporta a Balthasar la tensión entre Espíritu Absoluto (o Infinito) y 

espíritu finito
*
. La ‘metafísica del espíritu’ expresa dialécticamente la indigencia y la riqueza de 

estas relaciones del hombre occidental con Dios. Sin embargo, según Balthasar, por una parte, la 

dialéctica hegeliana no alcanza a analogar estas relaciones con la identidad entre el Espíritu 

                                                           
30

 Schau der Gestalt, es el título del primer volumen de la Trilogía. La ‘visión-exhibición’ de la forma une 

epistemológicamente subjetividad y objetividad; así queda superada la separación kantiana entre fenómeno y noúmeno. En 

otro volumen Balthasar estudia la filosofía posterior a Tomás de Aquino, desde Duns Escoto hasta Marx, bajo el título de 

Estética de la razón trascendental. Ante las diferentes tendencias subjetivistas de esas épocas propone el polo objetivo como 

contrapeso; por eso recupera la concepción ‘trascendental’ en sentido antiguo y medieval. Si para Kant el término 

‘trascendental’ designa, crítica y subjetivamente, las condiciones a priori de posibilidad, para Ballthasar el término 

‘trascendental’ designa al ser en cuanto es convertible con la unidad, la verdad, la bondad y lo ‘estético’. La analogia entis 

podría ayudar a establecer el equilibrio entre subjetividad y objetividad como aparece en BALTHASAR, Hans Urs von, 

Teo-logica, v. I, pp. 65-80; cfr. la tr. cast. de POISSEK/TOSAUS, Teológica, Ed. Encuentro, Madrid, 1997, v. I, pp. 63-77. 

Sin embargo en este punto es donde Rahner y Balthasar se distancian teóricamente, “a pesar de su mutuo aprecio… nunca se 

entendieron en el fondo. El primero procede de Kant y de la Escolástica, el otro de Goethe y de los Santos Padres”. 

HENRICI, Peter, Semblanza…, p. 387; cfr. ed. alemana, p. 313. Acerca de Rahner, Balthasar reconoce: “I consider Rahner 

the greatest theological power of our time. And it is evident that he is far superior to me in speculative strenght… But our 

starting points have really always been different” . Citado en id., The Philosophy of  Hans Urs von Balthasar, in 

SCHINDLER, David L., ed., Hans Urs von Balthasar: his Life and Work, Ed. Communio Books Ignatius Press, San 

Francisco, 1991, p. 154. [=Yo considero a Rahner como la fuerza teológica mayor de nuestro tiempo. Y es evidente que él es 

muy superior a mí en fortaleza especulativa… Pero nuestros puntos de partida han sido siempre realmente diferentes]. 
31

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria…, v. IV, pp. 285-368 y v. V, pp. 577-582. 
32

 Cfr. nota no. 17.  “The form (Gestalt), the indissoluble unique, organic, developing form --I am thinking of Goethe’s poem 

‘The Metamorphosis of  Plants’--”. Citado en HENRICI, Peter, The Philosophy…, p. 154. [=La forma (Gestalt), el único 

indisoluble, orgánico, desarrollo de la forma --yo pienso en el poema de Goethe ‘La Metamorfosis de las Plantas’--”]. 
*
 La tensión dramática entre libertad finita y libertad infinita es un modo de la analogia entis, no una relación dialéctica al 

estilo hegeliano. La tensión dramática entre libertad infinita y finita es desarrollada en BALTHASAR, Hans Urs von, 

Teodramática, v. II, pp. 175-286. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

11 

Absoluto, su despliegue en la Naturaleza y la Lógica; y por otra parte, con este enfoque el espíritu 

finito es ‘superado’ dialécticamente por el Infinito y, aparece la relación equívoca entre la 

negatividad de lo finito y la positividad del Espíritu Absoluto. Ante la dialéctica de la identidad la 

solución balthasariana opta por la analogia entis.  

 

6) Franz Rosenzweig (1886-1929), Martin Buber (1878-1965) y Ferdinand Ebner (1882-1931) 

marcan el rasgo personalista y dialogal en el planteamiento balthasariano. La propuesta dialógica 

de la ‘dramática’ y la ‘lógica’ son muestras suficientes de este influjo. 

 

7) De Martin Heidegger (1889-1976) hereda la pregunta ontológica fundamental ¿por qué existe 

el ser y no más bien nada? Por medio de Heidegger, Balthasar adopta la fenomenología 

existencial y la exégesis del ser para proponer su propia interpretación metafísica. Gracias a este 

instrumental formula la diferencia filosófica entre ente y ser. Sin embargo, Balthasar no 

permanece en una cuestión ontológica fundamental sino que abre esta pregunta al plano 

metafísico, por eso toma con seriedad el supuesto olvido del ser y no parte del hombre (da-sein), 

sino de la automanifestación del ser, como el ‘último Heidegger’. De Heidegger toma también la 

noción de verdad como ‘a)-lh/Jeia’ es decir como ‘des-velamiento’ del misterio del ser, 

enfoque estrechamente unido a la automanifestación del ser. Balthasar supera la identidad 

heideggeriana entre el no subsistente actus essendi y el acto subsistente divino
33

, y también la 

inexplícita distinción real entre Sein und Wesen (esse et essentia) o diferencia entre Dasein und 

Sosein. Para arrollar los límites anteriormente indicados del pensamiento filosófico de Heidegger 

Balthasar recupera la doctrina de la analogia entis
34

.  

 

8)  De Erich Przywara (1889-1872) adquiere la consideración de la analogia entis como clave 

interpretativa del pensamiento católico entendida en un sentido dinámico
35

. 9) A través de Gustav 

                                                           
33

 Cfr. CHAPELLE, Albert, op. cit., p. 411. Nuestra concepción de Dios es la que sale afectada con esta identidad, ya que al 

ser se le atribuye una subsistencia en sí mismo, por eso resulta indiferente que Dios exista o no. Un artículo, que pone en 

evidencia las semejanzas y diferencias entre las concepciones de Heidegger y Balthasar, es DAIGLER, Matthew A., 

Heidegger and von Balthasar: a Lovers' Quarrel over Beauty and Divinity, in American Catholic Philosophical Quarterly, 

(LXIX/2), Washington, 1995, pp. 375-394. Ahí se escribe: “Both Heidegger and Balthasar see Being as a gift given to 

man… Yet, while Balthasar argues that this giving ultimately points back to an Absolute Giver, Heidegger contends that the 

giving and withdrawing of Being is the result of an anonymous historical process”. Ibid., p. 394. [=Ambos, Heidegger y 

Balthasar, comprenden el ser como un don entregado al hombre… Sin embargo, mientras Balthasar sostiene que este don 

últimamente revierte hacia un Dador Absoluto, Heidegger contiende que lo dado y reservado del ser es el resultado de un 

proceso histórico anónimo]. 
34

 “The ‘ontological difference’ between Being and beings must give way to a further distinction, namely, the ‘theological 

difference’ between God and world”. Ibid., p. 392. [=La ‘diferencia ontológica’ entre ser y entes cedería a una nueva 

distinción, a saber, la ‘diferencia teológica’ entre Dios y mundo]. Por esta razón, la analogia entis establece la diferencia 

ontológica --entre ente y ser-- y la diferencia teológica entre ser y Dios. 
35

 “Every creature is a dynamism toward God. As a creature it resembles the creator but in its dynamism toward the creator, the 

creature experiences an ever-greater excessus toward the Transcendent… Przywara thus places the doctrine of analogy within 

the framework of negative theology”. O'DONNELL, John, op. cit., p. 4. [=Toda criatura es un dinamismo hacia Dios. 

Puesto que una criatura se asemeja al creador pero en su dinamismo hacia el creador, la criatura experimenta un ‘siempre-

mayor’ excessus hacia lo Trascendente… De este modo Przywara sitúa la doctrina de la analogía dentro del bastidor de la 

teología negativa]. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

12 

Siewerth
36

 (1903-1963), contemporáneo y amigo de Balthasar, éste integra en su pensamiento el 

sentido de la incomprensibilidad de Dios, la trágica historia de la pérdida del sentido de Dios y de 

su misterio, y la filosofía del asombro ante el ser. 

 

1.4 Escritos de relevancia filosófica 

 

 Según un orden cronológico, los títulos de las obras filosóficas más relevantes de Hans Urs von 

Balthasar son los siguientes.  

 

1.4.1 Libros 

 

Geschichte des eschatologischen Problems in der modernen deutschen Literatur. Dissertation, Zürich, 1930. 

[=Historia del Problema Escatológico en la Moderna Literatura Alemana]. 

Apokalypse der Deutschen Seele. Studien zu einer Lehre von  letzten Haltungen, Salzburg, 1937-1939, III v. 

[=Apocalipsis del Alma Alemana. Estudios para una Doctrina de las Actitudes Últimas].   

Kosmische Liturgie. Höhe und Krise des griechischen Weltbilds bei Maximus Confessor, Freiburg, 1941. 

[=Liturgia Cósmica. Culmen y Crisis de la Cosmovisión Griega según Máximo el Confesor]. 

Henri Bergson. Essais et Témoignages inédits. La Philosophie de la Vie chez Bergson et chez les 

Allemands, ed. A. Béguin/P. Thévenaz, Neuchâtel, 1941, pp. 272-278. [=Henri Bergson. Ensayos y 

Testimonios Inéditos. La Filosofía de la Vida según Bergson y según los Alemanes].  

Présence et Pensée. Essai sur la Philosophie Religieuse de Grégoire de Nysse, Paris, 1942. [=Presencia 

y Pensamiento. Ensayo sobre la Filosofía Religiosa de Gregorio de Nisa]. 

Wahrheit der Welt, Einsiedeln, 1947. [=Verdad del Mundo]. 

Der Christ und die Angst, Einsiedeln, 1951. [=El Cristiano y el Miedo]. 

Die Gottesfrage des heutigen Menschen, Wien, 1956. [=La pregunta por Dios del hombre de hoy]. 

Einsame Zwiesprache. Martin Buber und das Christentum, Köln/Olten, 1958. [=Solitaria Conversación. 

Martin Buber y el Cristianismo]. 

Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, Einsiedeln, 1961-1969, III v.
37

 [=Gloria. Una Estética Teológica]. 

                                                           
36

 “L’apport de ces deux auteurs [Przywara y Siewerth] a aidé Balthasar à s’établir dans la sphère véritable de la métaphysique, 

en récusant Kant sans essayer de le subsumer dans une réflexion transcendentale”. FAUX, J.M., Un Théologien: Hans Urs 

von Balthasar, dans Nouvelle Revue Théologique, (XCIV/10), Bruxelles, 1972, p. 1015. [=El aporte de estos dos autores ha 

ayudado a Balthasar a instalarse dentro de la legítima esfera de la metafísica, rechazando a Kant, sin intentar subsumirle en 

una reflexión trascendental].  Balthasar también toma una actitud crítica ante Maurice Blondel y Joseph Maréchal ya que 

estos autores concentran su reflexión sobre el dinamismo del espíritu humano (sea sobre ‘la acción’ o sobre ‘la razón’). 

Balthasar cree que a este acercamiento subjetivo le falla la comprensión legítima del ser. Cfr. ibidem. Por otra parte, también 

se ha subrayado la complementariedad de la propuesta trascendental de Balthasar y la consideración categorial de Lonergan; 

cfr. DORAN, Robert M., Lonergan and Balthasar: Methological Considerations, in Theological Studies, (58/1), Books 

Reviews/Shorther Notices, Toronto, 1997, pp. 61-84. 
37 Se presenta a continuación el plan general de la Trilogía junto con la traducción de los títulos de los volúmenes: Herrlichkeit. 

Eine theologische Ästhetik (I: Schau der Gestalt [’Visión-exhibición’ de la ‘Forma’]; II: Fächer der Stile [Casillas de 

Estilos]; II/1: Klericale Stile [Estilos Clericales]; II/2: Laikale Stile [Estilos Laicales]; III/1: Im Raum der Metaphysik [En 

Espacio de la Metafísica]; III/1:1 Altertum [Antigüedad]; III/1:2 Neuzeit [Tiempos Modernos]; III/2: Theologie [Teología]; 

III/2:1 Alter Bund [Antiguo Testamento]; III/2:2 Neuer Bund [Nuevo Testamento]). Theodramatik (I: Prolegomena 

[Prolegómenos]; II: Die Personen des Spiels [Los Personajes de la Interpretación]; II/1: Der Mensch in Gott [El Hombre 

en Dios]; II/2: Die Personen in Christus [Los Personajes en Cristo]; III: Die Handlung [La Acción]; IV: Das Endspiel [El 

Final de la Interpretación]). Theologik (I: Wahrheit der Welt [Verdad del Mundo]; II: Wahrheit Gottes [Verdad de Dios]; 

III: Der Geist der Wahrheit [El Espíritu de la Verdad]). Además de la traducción castellana casi total de la Trilogía, también 

se encuentran traducidos los siguientes escritos de relevancia filosófica: La Esencia de la Verdad, Ed. Sudamericana, Buenos 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

13 

Glaubhaft ist nur Liebe, Einsiedeln, 1963. [=Creíble es solamente el Amor]. 

Cordula oder der Ernstfall, Einsiedeln, 1966. [=Córdula o la Seriedad]. 

Theodramatik, Einsiedeln, 1973-1983, IV v.  [=Teodramática]. 

Theologik, Einsiedeln, 1985-1987, III v. [=Teo-lógica]. 

Epilog, Einsiedeln, 1987. [=Epílogo]. 

 

1.4.2 Artículos 
 

Die Metaphysik Erich Przywaras, in Schweizer Rundschau, (33), 1933, pp. 489-499. [=La Metafísica de 

Erich Przywara]. 

Das Problem des Lebens in der Forschung. Philosophie und Theologie des Lebens, in Schriften der Schweiz, 

(1), 1936, pp. 46-52. [=El Problema de la Vida en la Investigación. Filosofía y Teología de la Vida]. 

Apokalypse der Deutschen Seele, in Schönere Zukunft, (14), 1938, pp. 57-59. [=Apocalipsis del Alma 

Alemana]. 

Metaphysik und Mystik des Evagrius Ponticus, in Zeitschrift für Aszese und Mystik, (14), 1939, pp. 31-

47. [=Metafísica y Mística de Evagrio Póntico]. 

Heideggers Philosophie vom Standpunkt des Katholizismus, in Stimmen der Zeit, (137), 1940, pp. 1-8. 

[=Filosofía de Heidegger desde el Punto de Vista del Catolicismo]. 

Distanz zu Rilke, in Schweizer Rundschau, (40), 1940, pp. 552-558. [=Distancia respecto a Rilke]. 

Von den Aufgaben der katholischen Philosophie in der Zeit, in Annalen der Philosophischen 

Gesellschaft Innerschweiz, (2-3), 1946-1947, pp. 1-38. [=Sobre las Tareas de la Filosofía Católica en 

el Tiempo]. 

Christlicher Humanismus, in Gloria Dei, (4), 1949-1950, pp. 37-48. [=Humanismo Cristiano]. 

Persönlichkeit und Form, in Gloria Dei, (7), 1952, pp. 1-15. [=Personalidad y Forma]. 

Thomas von Aquin im kirchlichen Denken von heute, in Gloria Dei, (8), 1953, pp. 65-76. [=Tomás de 

Aquino en el Pensamiento Eclesial de Hoy]. 

Wissenschaft und Religion, in Archivio di Filosofia, (18), 1955, pp. 59-76. [=Ciencia y Religión]. 

Die Implikationen des Wortes, in Catholicisme, (13), 1959, pp. 50-64. [=Las Implicaciones de la 

Palabra]. 

Offenbarung und Schönheit, in Hochland, (51),  1959, pp. 401-414. [=Revelación y Belleza]. 

Christenleben als Philosophie, in Catholicisme, (14), 1960, pp. 291-304. [=Vida Cristiana como Filosofía]. 

                                                                                                                                                                               
Aires, 1955; El Cristiano y la Angustia, Ed. Guadarrama, Madrid, 1959; El Problema de Dios en el Hombre Actual, Ed. 

Guadarrama, Madrid, 1966
2
; Seriedad con las Cosas: Córdula o el Caso Auténtico, Ed. Sígueme, Salamanca, 1968; Sólo el 

amor es digno de fe, Ed. Sígueme, Salamanca, 1988. Algunos de los artículos consignados en esta página han sido 

traducidos: Universalismo Cristiano, en Ensayos Teológicos, Ed. Cristiandad, Madrid, 1964, v. I, pp. 307-324;  

Implicaciones de la Palabra, en ibid., v. I, pp. 65-93; Revelación y Belleza, en ibid., v. I, pp. 127-166; Vida Cristiana como 

Filosofía, en ibid., v. II, pp. 419-438; Ipsa Philosophia Christus, en ibid., v. II, pp. 405-419; Ciencia, Religión, Cristianismo, 

en El Problema de Dios en el Hombre Actual, Ed. Guadarrama, Madrid, 1966
2
, pp. 39-59; Intento de Resumir mi 

Pensamiento, en Communio, (4/88), 1988, pp. 284-288; además El Pluralismo de las Concepciones del Mundo, en La Verdad 

es Sinfónica, Ed. Encuentro, Madrid, 1979, pp. 45-51. A partir de 1925, Balthasar ha publicado 119 obras monográficas, 532 

artículos, 114 ensayos de comentarios, 110 traducciones, 29 estudios antológicos, 103 introducciones a diversas obras, 93 

recensiones, y 13 trabajos editoriales, con un total de 1,113 títulos, sin contar lo que todavía puede publicarse a título 

póstumo; cfr. FISICHELLA, Rino, Introduzione alla Teologia Fondamentale, Ed. Piemme (tr. cast. de ORTIZ GARCÍA, 

A., Introducción a la Teología Fundamental, Ed. Verbo Divino, Navarra, 1993, p. 151. Un estudio general sobre el 

contenido filosófico de las obras de Balthasar se encuentra en HENRICI, Peter, The Philosophy…, pp. 149-153. El mismo 

Balthasar presenta el conjunto de su obra de manera articulada en BALTHASAR, Hans Urs von, Mein Werk. Durchblicke, 

Johannes Verlag, Einsiedeln/Freiburg, 1990 (tr. inglesa de McNEIL, Brian, et al., My Work: in Retrospect, Ed. Communio 

Books Ignatius Press, San Francisco, 1993, 124 pp.).  



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

14 

Ipsa Philosophia Christus, in Skizzen zur Theologie, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1961, v.II. pp. 405-

419.  

Abschied von Gustav Siewerth, in Hochland, (56), 1963-1964, pp. 182-184. [=Despedida a Gustav Siewerth]. 

Versuch eines Durchblicks durch mein Denken, in Internationale Katholische Zeitschrift Communio, 

(4/89), 1989, pp. 289-293. [=Tentativa de una Visión Global a través de mi Pensamiento]. 

 

1.5 Líneas fundamentales de su pensamiento filosófico 

 

 En la propuesta balthasariana subyace una filosofía del ser. Su perspectiva es 

expresamente metafísica
38

 con un punto de partida fenomenológico: el asombro metafísico ante el 

hecho y la pregunta: ¿por qué existe el ser y no más bien nada? El ser es fuente de asombro 

(Verwunderung) y no sólo de admiración (Bewunderung). Con el asombro se percibe la no 

necesidad del ser, en cambio, con la admiración se percibe el ser como ya dado sin cuestionar que 

haya algo en vez de nada. La descripción fenomenológica del asombro metafísico asume la 

experiencia existencial y ontológica que proviene desde el primer acontecimiento fecundo del 

niño en los brazos de su madre. En ella brilló por primera vez la luz del amor, y por su medio la 

luz del ser; el hecho por el cual este niño, que en cada caso fuimos tú y yo, se encuentre existiendo 

es asombroso. De aquí brota la primera diferencia, la existencial, entre el yo del niño y el tú de la 

madre. Pero al paso de los años, él se da cuenta que su madre, él y todos los demás, sujetos y 

objetos, están igualmente necesitados de un fundamento. Y que en conjunto la suma de todos no 

es la última respuesta a la pregunta ¿porqué existo yo mismo, hic et nunc, y no otro? Tanto yo, 

como tú y todos nosotros formamos parte de los admitidos a la existencia. De ahí brota la segunda 

diferencia, la ontológica, entre el yo y el tú análogamente menesterosos como todos los demás. 

 

El asombro adquiere entonces su seriedad metafísica y ésta se expresa en la pregunta originaria: 

¿por qué existe el ser y no más bien nada? Los humanos pueden llegar al ser mediante diversas 

acepciones: la noción vaga, a saber, aquella que es propia del hombre común; o la noción 

‘positiva’, es decir, aquella que es alcanzada por la ‘ciencia’; o la noción lógica que entiende el 

ser como mera cópula. Éstas son acepciones pre-metafísicas. Se necesita la experiencia 

manifestativa del ser para alcanzar la tercera diferencia, la metafísica; ésta es la diferencia entre el 

ser y los entes. La experiencia del ser sigue siendo la experiencia del amor, aquella luz que brilló 

por primera vez en el inicio de la vida, ahora se manifiesta temáticamente como la luz del ser. De 

hecho, no todos los humanos han alcanzado esta experiencia del ser, ni siquiera todos los 

filósofos. La cuarta diferencia es teológica. Se posibilita cuando aparece la no subsistencia del ser 

                                                           
38

 “Unsere Philosophie wird also wesentlich eine Meta-Anthropologie sein, die nicht nur die kosmologischen, sondern auch die 

anthropologischen Wissenschaften zur Voraussetzung hat und sie auf die Seins- und Wesensfrage des Menschen hin 

übersteigt”. Id., Versuch eines Durchblicks…, p. 291. [=Por tanto, nuestra filosofía será esencialmente una ‘meta-

antropología’, con la suposición no sólo de las ciencias cosmológicas, sino también de las antropológicas, y superándolas 

hacia la cuestión del ser y de la esencia del hombre]. Cfr. id., Intento de Resumir…, p. 286. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

15 

en sí mismo. La riqueza y la pobreza del ser aparecen porque éste necesita de los entes para 

subsistir de modo análogo como los entes necesitan del ser; y paradójicamente el ser no estrecha 

contra sí a los entes, sino que los deja ser, así como, en plena correspondencia, los entes dejan ser 

al ser. Aquí se abre la posibilidad de llegar por esta ruta a la diferencia entre el ser y Dios. La 

fundación del ser en Dios remite a una última responsabilidad libre, que no podría pertenecer ni 

al ser (en cuanto no subsistente), ni a la esencia existente (ente). La diferencia entre ser y ente no 

puede ser la última explicación metafísica acallada en sí misma; esta diferencia remite 

imperiosamente más allá de sí misma, a saber, a la diferencia teológica. Ésta aporta una respuesta 

plausible a la pregunta originaria ¿por qué hay algo en vez de nada? Si Dios es el único 

fundamento subsistente en sí, tanto para el ser como para el ente, entonces Dios acogería al ser y a 

los entes en su amor.  

 

El asombro no sólo inaugura la metafísica, sino que es su sostén permanente. El ser se manifiesta 

extraña y asombrosamente como un continuo milagro. La cuádruple diferencia expuesta supone el 

principio filosófico de la analogía, tanto de proporcionalidad como de atribución. Efectivamente, 

por una parte la analogia proportionalitatis subraya la disimilitud permanente dentro de la 

semejanza
39

 existente entre las relaciones del ‘ente finito y el ser’, de ‘lo accidental y lo 

substancial’, y entre los diversos grados de ser. Por otra parte, la analogia attributionis destaca la 

relación de dependencia entre ellos, de manera que se reconoce la dependencia causal ontológica 

                                                           
39

Aquí aparece la influencia notoria de E. Przywara; él “s’appuie sur la formulation classique de l’analogie proposée par le 

quatrième concile du Latran, où la maior dissimilitudo entre la créature et Dieu est accentuée au coeur même de la 

participation ou de la similitudo qui les rapproche”. SCHRIJVER, Georges de, Le Merveilleux Accord de l'Homme et de 

Dieu: Étude de l'Analogie de l'Être chez Hans Urs von Balthasar, "Bib. Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium LXIII", 

Ed. Leuven University Press/Uitgeverij Peeters Leuven, Louvain, 1983, p. 260. [=se apoya en la formulación clásica de la 

analogía propuesta por el cuarto concilio de Letrán, donde la mayor desimilitud entre la criatura y Dios es acentuada en el 

corazón mismo de la participación o de la similitud que los aproxima]. El IV Concilio de Letrán formula negativamente el 

principio analógico; Przywara prefiere una formulación positiva para subrayar la lógica que implica una creciente diferencia: 

“Wir haben damit bereits, als tieferen Kern des Verhältnisses zwischen analogia attributionis und proportionis, die 

klassische Analogie-Formel des 4. Laterankonzils: in einer ‘noch so großer Ähnlichkeit’ die ‘je größere Unähnlichkeit’ (inter 

Creatorem et creaturam non potest tanta similitudo notari, quin inter eos maior sit dissimilitudo notanda –Denz 432)”. 

PRZYWARA, Erich, Analogia Entis. Metaphysik, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1962
2
, p. 138. [=Con ello tenemos nosotros 

ya, como profundo núcleo de la relación entre la analogía de atribución y de proporción, la clásica fórmula de analogía del IV 

Concilio Lateranense: aún en una ‘semejanza tan grande’ la ‘todavía mayor disimilitud’ (entre el Creador y la criatura no se 

puede señalar tanta semejanza, que no sea señalada entre ellos mayor la disimilitud –Denz 432),]. Przywara presenta esta 

precisión dentro del §6.8., ahí desarrolla la analogía de atribución y de proporción, ‘la semejanza tan grande’, ‘la mayor 

disimilitud’ y la analogia entis. Ibid., pp. 135-141. Balthasar toma sus distancias respecto a la concepción de Przywara. Un 

estudio sobre las posturas de los dos autores mencionados se encuentra en SCHRIJVER, Georges de, op.cit., pp. 260-288. 

Hay que mencionar también la controversia entre Balthasar y K. Barth sobre la analogia entis y la analogia fidei. Balthasar 

denomina ‘teomonismo teopanista’ a la postura barthriana por extremar la intervención unilateral de Dios con el rechazo de 

la analogia entis. En cambio denomina ‘potencialidad mística’ (mystische Potentialität) y ‘antropocentrismo panteísta’ a la 

actitud prometeíca del ‘espíritu alemán’, ya que éste privilegia el dinanismo humano. Balthasar estudia esta última postura ya 

en Apokalypse der Deutschen Seele; para ver los autores incluidos en esa obra cfr. HAAS, Alois M., op. cit., p. 390; cfr. tr. 

inglesa, p. 53. Hay un estudio detallado del analísis balthasariano acerca de Kant, Fichte, Schelling, Nietzsche y Barth, en 

SCHRIJVER, Georges de, op.cit., pp. 80-184. Balthasar prefiere el punto de equilibrio propuesto por Orígenes, Gregorio 

de Nisa y Máximo el Confesor. Ibid., pp. 187-251. La terminología patrística habla de admirabile commercium y de 

connubium; este vocabulario es traducido por Balthasar con la noción de analogia entis, proporción, concordancia, 

correspondencia, adecuación, acuerdo, armonía y potentia oboedientialis. Ésta última acepción fue usada también por 

Przywara. Cfr. Analogia Entis…, p. 128. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

16 

del ente finito respecto a Dios, la superior calidad ontológica del ser y de la sustancia respecto al 

ente y a lo accidental, mostrando además la dependencia gnoseológica humana que necesita partir 

de la experiencia del ente finito para alcanzar algún conocimiento analógico acerca de Dios, 

aunque advirtiendo que los accidentes y los entes son la mediación para conocer la sustancia y el 

ser. El pensamiento metafísico balthasariano enfatiza la disimilitud analógica proporcional por 

medio de la cuádruple diferencia anteriormente explicada, y destaca la dependencia analógica de 

atribución reconociendo el primado ‘onto-metafísico’ de Dios y la anterioridad gnoseológica de lo 

que es más accesible al modo humano de conocimiento. 

 

Balthasar quiere permanecer fiel a la metafísica antigua y medieval, construida sobre la doble 

tensión entre materia-forma y esse-essentia. La primera tensión es horizontal, aplicable a los 

entes materiales. La segunda, cuya distinción real se aplica a los entes finitos, se abre a una 

tensión vertical, ya que la esencia y el ser les son participados analógicamente. Las explicaciones 

vagas, ‘positivas’ y lógicas son insuficientes; más bien es necesaria una apertura existencial, 

ontológica, metafísica y teológica, de manera que la cuádruple diferencia tensione la distinción 

real entre esse et essentia que brota, a su vez, de la analogía en la participación del ser y de la 

esencia. De modo sintético se pueden esquematizar dos líneas correlativas de tensiones 

analógicas: a) esse, ser, ser como verbo, acto de ser (quod), existir; b) essentia, ente (esencia 

existente), ser como sustantivo, modo de ser (quid), existente. En ambas líneas se presenta la 

riqueza y la pobreza del ser, porque éste no subsiste en sí mismo. 

 

Así como la noción del ser es análoga, por los diversos grados de su participación, igualmente lo 

son sus trascendentales. Balthasar analiza la unidad, la verdad, la bondad y la belleza; en su 

interpretación sustituye el orden escolástico por el orden fenomenológico. Con ello los 

trascendentales adquieren nuevas connotaciones. Para respetar los matices de esta sustitución, en 

el presente trabajo se usarán los términos griegos kalo/n, a)gaJo/n, a)lhJe/j, e(/ncon el fin de 

describir la interpretación balthasariana de los trascendentales en sus acepciones de lo ‘estético’, 

lo ‘dramático’, lo ‘lógico’ y lo ‘sinfónico’ o ‘polifónico’. 

 

La interpretación metafísica balthasariana desemboca en una propuesta teológica. De hecho, toda 

su obra, sistematizada en la Trilogía, gira en torno a esta intuición fundamental: lo ‘metafísico-

trascendental’ se aplica a lo ‘teológico-categorial’. Por eso lo ‘estético’ se transforma en ‘Gloria’, 

lo ‘dramático’ en ‘teodramático’, lo ‘lógico’ en ‘teo-lógico’ y lo ‘sinfónico-polifónico’ en 

‘ekouménico’. Esta aplicación y sus consecuencias desbordan, sin embargo, los límites filosóficos 

que aquí han sido definidos. Por este motivo, se prescindirá de esa fecunda propuesta teológica, 

también guiada por la analogia entis. 

 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

17 

En su conjunto, este proyecto recibe su sentido de la noción de ‘forma’ (Gestalt). ‘Forma’ es la 

estructura global de sentido, el contexto total de significación de los diversos componentes, la 

constelación estructurante de lo ‘estético’, lo ‘dramático’, lo ‘lógico’ y lo ‘sinfónico-polifónico’.  

 

1.6 La analogia entis 

 

 En la historia del pensamiento escolástico se han distinguido dos tipos de analogía: 

proportionalitatis et attributionis. Ambas admiten tanto un carácter ontológico y metafísico, como 

una modalidad lógica y gnoseológica. Balthasar estudia la ‘metafísica del espíritu’ y encuentra 

que ésta ha subrayado el carácter lógico, gnoseológico y ‘subjetivo-trascendental’ de la analogía 

en perjuicio de su dimensión ‘onto-metafísica’ y ‘objetivo-trascendental’. La actitud de esta 

‘metafísica’ explica su preferencia por las teorías gnoseológicas, la reflexión sobre un hombre 

titánico centrado en su subjetividad y el drama de la separación entre conocer y ser. El resultado 

fue el olvido de la analogía integral y su reducción a la dialéctica idealista o materialista, tan 

reiterada después de Hegel. La distinción sin separación, entre analogía de atribución y de 

proporcionalidad, y entre conocer y ser, es la clave balthasariana para la reconciliación entre las 

polaridades ‘sujeto y objeto’, ‘lógica y ontología’, ‘gnoseología y metafísica’. 

 

Balthasar utiliza diversos términos que designan el mismo principio filosófico: analogia entis, 

proporción (Verhältnis); ‘concordancia-correspondencia’ (Entsprechung); adecuación 

(Angemessenheit); y ‘acuerdo-armonía’ (Übereinstimmung), entre otros. Estos términos son 

diferentes pero se refieren siempre al mismo principio designándolo bajo distintos aspectos. La 

proporción explicita la analogía ‘estética’; la ‘concordancia-correspondencia’, la analogía 

‘dramática’; la adecuación, la analogía ‘lógica’; y el ‘acuerdo-armonía’, la analogía ‘sinfónica’ o 

‘polifónica’. 

 

Con esta propuesta Balthasar recupera las tensiones analógicas fundamentales entre percepción 

subjetiva y automanifestación objetiva de la ‘forma’ (tensión ‘estética’), entre libertad finita y 

libertad infinita (tensión ‘dramática’), entre verdad del mundo y verdad de Dios con su 

manifestación y ocultamiento recíprocos (tensión ‘lógica’),  y entre individual y universal (tensión 

‘sinfónica-polifónica’). Estas tensiones analógicas sustentan el despliegue de la presente 

investigación cuya estructura global de sentido queda constituida por la noción balthasariana de 

‘Gestalt’.  

 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

18 

 

 

 

 

 

 

 

2. ANALOGÍA, SENTIDO DEL SER Y GESTALT 

 

 

 

 

2.1 Supuestos 

2.2 La configuración analógica del ser 

2.3 Recapitulación: Gestalt  y analogía 

 

“El acto fundamental metafísico es el amor dentro de la diferencia del ser”
*
. 

 

 

 

 

 

 

                                                           
*
 BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria…, v. V, p. 586. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

19 

2.1 Supuestos 

 

 Después de haber expuesto el contexto de la vida y de la obra de Balthasar hay que 

configurar analógicamente el sentido del ser mediante la noción de Gestalt. Para llevar a cabo esta 

tentativa hay que partir de los supuestos que sustentan la relación entre la analogía, el sentido del 

ser y la Gestalt. Balthasar propone que la metafísica del ser sea una metafísica del amor
40

 ya que 

el ser se manifiesta
*
 , se da y se dice como amor a los entes. 

 

“Ein Sein erscheint, es erfolgt eine Epiphanie: darin ist es schön und beglückt uns. 

Erscheinend gibt es sich, was gibt sich uns hin: es ist gut. Und sich gebend, sagt es sich aus, 

enthüllt sich selbst: es ist wahr (in sich und im Andern, dem es sich offenbart)”
41

. 

 

En la cuádruple diferencia ya expuesta el niño recibe la existencia como manifestación, don y 

locución del amor que le protege por medio del tú de la madre; la diferencia ontológica muestra 

que todos los entes forman parte de los admitidos a la existencia. Sin embargo es imposible 

atribuir al ser la responsabilidad de la propia existencia ya que él no es personal; el hombre y las 

cosas no son una explicación suficiente del ser pero, por otra parte, éste no se explica sin los 

entes. La diferencia entre el ser y Dios permite la emersión de una libertad personal 

incondicionada que comunica al ser y al ente la no necesidad. Esta comunicación manifestativa, 

dativa y locutiva es la expresión del ser como amor. Por la tanto, la filosofía debe recuperar su 

estatuto de ‘filo-sofía’ mediante la conciliación de amor y saber. 

 

El amor que se manifiesta, que se da y que se dice a través del ser, indica la estructura ‘estética’, 

‘dramática’ y ‘lógica’ unificada por la ‘forma’. La Gestalt
42

 es la estructura global que da sentido 

a lo que se manifiesta dándose locutivamente; es el contexto total de significación de lo 

manifestado, dado y dicho; es la constelación ‘sinfónica’ estructurante de lo ‘estético’, lo 

‘dramático’ y lo ‘lógico’. Esta configuración total del ser es analógica por la proporción, 

‘concordancia-correspondencia’, adecuación y ‘acuerdo-armonía’ del manifestarse, darse y 

decirse unificados. 

                                                           
40

 “Being is intelligible only as love; the philosophy of being points beyond itself to a philosophy of love… It is a metaphysics 

of love”. HENRICI, Peter, The Philosophy…, pp. 166-167. [=El ser es inteligible sólo como amor; la filosofía del ser 

apunta más allá de sí misma a una filosofía del amor… Es una metafísica del amor]. 
*
 El término alemán utilizado por el autor suizo es ‘erscheint’ (aparece). La raíz etimológica está relacionada con ‘Schau’ 

(visión-exhibición). En esta investigación se va a preferir el uso del verbo ‘manifestar’ para traducir el verbo ‘erscheinen’, ya 

que ‘aparecer’ lleva las connotaciones de la sola apariencia entendida como disfraz de lo auténtico. Con esto se pretende 

respetar el pensamiento filosófico de Balthasar en su conjunto, dado que él no es un fenomenista.    
41

 BALTHASAR, Hans Urs von, Versuch eines Durchblicks…, p. 292.[=Un ser aparece, le sucede una epifanía: en esto él es 

bello y nos hace felices. Apareciendo él se da, lo cual se da hacia nosotros: él es bueno. Y dándose, él se dice terminado, se 

devela a sí mismo: él es verdadero (en sí y en otro, al que él se manifiesta)]. Cfr. id., Intento de Resumir…, p. 286. El verbo 

alemán ‘aussagen’ significa declarar, decir, afirmar; por esta razón la construcción ‘sagt es sich aus’  también se podría 

traducir simplemente como ‘él se dice’. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

20 

2.2 La configuración analógica del ser 

 

 Los trascendentales son configurados analógicamente por la Gestalt. En efecto, dicha 

configuración tensiona los polos constitutivamente dependientes que están incluidos en lo 

kalo/n, a)gaJo/n, kai/ a)lhJe/jPercepción y automanifestación son los polos de lo kalo/n; 

libertad finita y libertad infinita los polos de lo a)gaJo/n; velamiento y develamiento los polos de 

lo a)lhJe/j. La automanifestación del ser que aparece, la libertad infinita que se da en y por el ser 

a la libertad finita, y el ocultamiento del ser que subyace en todo develamiento detentan la 

primacía ‘onto-metafísica’ de la cual dependen sus respectivos polos analógicos. En cambio, la 

percepción como punto subjetivo de partida para el conocimiento, la libertad finita como sujeto 

que es capaz de decidir ante la efusión del bien, y el develamiento de la verdad del ser exigen para 

sí mismos la anterioridad gnoseológica de cuyo punto de partida depende el conocimiento de 

todos esos polos.  

 

2.2.1 Kalo/n 

 

 Al interpretar este término como lo ‘estético’ Balthasar engloba los diversos significados 

de kalo/n  y  pulchrum: bello, hermoso, noble, glorioso
*
, famoso, dichoso, honesto, puro, 

natural, perfecto y excelente. Filosóficamente el común denominador de estas distintas acepciones 

es una tensión polar entre lo que se manifiesta y lo que se percibe. La manifestación indica la 

dimensión objetiva de lo ‘estético’, y la percepción la dimensión subjetiva. Ambas son tesionadas 

por la proporción (Verhältnis) analógica.  

 

Desde la perspectiva de la percepción (Wahrnehmung)
43

 se alcanza no sólo la propia subjetividad 

sino también el entretejido de objetividad y subjetividad. La ‘forma’ es percibida subjetivamente 

pero no deja de ser manifestación objetiva del ser. La percepción de la ‘forma’ tensiona 

analógicamente al sujeto y al objeto de modo que subsisten la subjetividad de la ‘forma’ desde la 

percepción y la objetividad de la ‘forma’ desde la manifestación. Es posible distinguirlas pero no 

hay que separarlas. 

 

Desde la perspectiva de la automanifestación la ‘forma’ es e)pifa/neia, poi/hsij kai/ xa/rij. 

E)pifa/neia designa estéticamente la ‘forma’ en cuanto fenómeno y aparición; poi/hsijdesigna 

                                                                                                                                                                               
42

 La noción balthasariana de Gestalt es tratada filosóficamente por HENRICI, Peter, The Philosophy…, pp. 154-155. 
*
 Lo glorioso se incluye en el campo semántico de lo ‘estético’. Con este presupuesto Balthasar se atreve a desarrollar una 

estética teológica centrada en la categoría de ‘gloria’. 
43

 “¡Qué palabra tan tremenda: percepción, Wahr-nehmung, esto es, capacidad de captar lo verdadero!”. BALTHASAR, Hans 

Urs von, Gloria…, v. I, p. 27. La estética “tiene ante todo por objeto la percepción de la verdad (Wahrnehmung)”. Ibid., v. I, 

p. 16. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

21 

la ‘forma’ en cuanto evento creativo que se manifiesta; y es xa/rijen cuanto entrega atractiva 

que sale al encuentro del hombre, y con esta apertura da lugar al eros y al asombro
44

.   

 

Ya que la Gestalt se automanifiesta y es percibida, según Balthasar, lo ‘estético’ indica esta 

relación proporcional de dependencia perceptiva y autorrepresentativa entre sujeto y objeto. 

Mientras la percepción filosóficamente reclama una teoría de la sensación (Erblickungslehre), la 

autorrepresentación solicita una teoría del éxtasis (Entrückungslehre). Por lo tanto, la teoría de la 

sensación designa una doctrina estética relacionada proporcionalmente con una teoría estética del 

éxtasis. La sensación  humana exige, a su vez, el desarrollo de una antropología filosófica
*
 y una 

gnoseología. La teoría del éxtasis estipula la ‘ex-propiación’ del sujeto perceptivo causada por el 

esplendor de la Gestalt. Ésta sujeta dos dimensiones correlativas: species et lumen. La species es 

percibida; en cambio la lumen, como esplendor autorrepresentado, arrebata y transfiere al gozo 

estético por la de la ‘forma’ automanifestada. La catarsis del sujeto perceptivo es 

consecuencia del éxtasis operado por el splendor de la Gestalt. Sin lo kalo/n la verdad, el bien y 

la unidad pierden su capacidad seductora y quedan abandonados en el antro de lo inútil; sin lo 

kalo/n también el ser permanecería oscuro e incomprensible, y perdería, asimismo, su aptitud 

fascinadora; de manera que, si ya no seduce debe desdeñársele. 

 

La omisión de lo kalo/n desemboca en la abulia ante el bien y la verdad; la unidad del ser es 

agredida y éste ya no se percibe como manifestación, don y locución. Si a lo ‘estético’ se le niega 

su carácter trascendental ya no asombra, sólo admira: encalla en una expresión psicológica. A la 

vez el asombro desaparece de la filosofía y la metafísica resulta imposible como ciencia, pues ya 

no hay vínculo entre la automanifestación del ser, la percepción y la razón humana. Si la relación 

proporcional entre percepción y automanifestación es indiferente, la Gestalt ya no puede 

configurar analógicamente al ser. Por tanto, éste ya no se percibe como manifestación que se da 

locutivamente; por ello, la metafísica del ser desaparece como metafísica del amor y la filosofía 

capitula en cuanto ‘filo-sofía’. Cuando la metafísica excluye  species et lumen  también se 

extinguen el ser y el amor. Y ahora ¿quién querría morir por el ser?
45

 

 

En el fondo, la ruptura de la dependencia entre ‘estética’ y metafísica es la secesión de la Gestalt 

como configuración analógica del ser. Rehabilitar lo kalo/n en la metafísica significa restablecer 

las otras tensiones ‘dramáticas’ y ‘lógicas’ en la unidad ‘sinfónica’ de la Gestalt. La ‘forma’ 

manifestativa del ser es percibida, pero lo ‘estético’ no proporciona exclusivamente una 

                                                           
44

 Cfr. ibid., v. V, pp. 552-558. 
*
 Balthasar sugiere un nuevo planteamiento de la antropología de la sensación; para las líneas fundamentales de dicha tarea se 

auxilia de cuatro pensadores contemporáneos; un teólogo, un fenomenólogo de la religión, un filósofo y un poeta: Karl Barth, 

Romano Guardini, Gustav Siewerth y Paul Claudel. Cfr. ibid., v. I, pp. 336-360. 
45

 Cfr. ibid., v. V, pp. 593. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

22 

contemplación tranquilizadora, esteticista y enajenante, porque ya en la estética está incoada la 

dramática
46

: en la estética está presente el diálogo, la confrontación y la compenetración de la 

libertad finita y la libertad infinita. Al percibir la manifestación del don locutivo del ser, hay que 

tomar una decisión: aceptar o rechazar la cuarta diferencia, la teológica. La tensión dramática 

entre el sí y el no es analógica; y además, estética y lógica son inseparables porque la 

automanifestación percibida y aceptada dramáticamente posibilitan el ‘velamiento-develamiento’ 

del ser.          

 

2.2.2 A)gaJo/n 

 

 La semántica de los términos a)gaJo/n y bonum «bien, bueno, noble, valeroso, recto, 

probo, excelente, feliz, provechoso» se resiste ante la osadía de ser reducida disyuntivamente a la 

perspectiva metafísica o ética. Bueno es el ser y bueno es el actuar. El ser se difunde 

analógicamente en los entes, al manifestarse, se da: él es bueno. Su epifanía representa el bien. 

Darse es la acción del ser y ese actuar es bueno. La acción donativa y epifánica del ser difunde su 

pobreza y su riqueza a los entes: la no subsistencia del ser y su plenitud de modo paradójico. Esta 

paradoxal diferencia metafísica entre ser y entes no puede ser la última interpretación filosófica 

silenciada y decapitada. Por el contrario, es capaz de proyectar hacia una responsabilidad personal 

que no le pertenece al ser. 

 

La no subsistencia de los entes y del ser conduce también a la evidencia de su no necesidad 

metafísica. Entonces ¿por qué existe algo en vez de nada? Si el ser permite existir a los entes, y 

los entes dejan ser al ser, y sin embargo el ser no es personal ¿hay acaso, además, una 

responsabilidad libre que no se identifique ni con el ser ni con los entes? Ante dicha 

responsabilidad el ser también sería no necesario y, sin embargo, acogería al ser y a los entes en 

su amor. Sería una libertad completamente autónoma para no estrechar contra sí al ser ni a los 

entes aunque sin abandonarlos. Ya en la diferencia que se abre entre ser y ente, donde el ser deja a 

los entes y éstos lo dejan ser, se pueden presentar dos posibilidades: 

 

“La primera, que la elevación del ser por encima de nosotros nos lo haga aparecer como 

extraño, indiferente, incluso terrible, y podemos estar tentados a percibirlo como neutral, como 

sin valor y sin sentido, y a preferir por tanto el no-ser, la oscuridad; la oscuridad que 

ensombrece nuestra propia existencia…, los aspectos horribles… del mundo existente, parecen 

autorizarnos a semejante maldición contra el ser… Y sin embargo (he aquí la segunda cosa 

                                                           
46

 Cfr. id., Teodramática…, v. I, p. 19. “En la trilogía de Balthasar se suceden y se articulan, según las formas de la analogía, la 

‘belleza’ del mundo y la ‘gloria’ de Dios, la libertad ‘finita’ del hombre y la ‘infinita’ de Dios, la verdad ‘creada’ de las cosas 

y la ‘increada’ del Absoluto. Según Balthasar, Estética, Dramática y Lógica se implican recíprocamente”. ABBAGNANO, 

Nicolás, Historia della Filosofia, UTET, Torino, 1991 (tr. cast. de GARRIGA, Carlos, et al., Historia de la Filosofía, Ed. 

Hora, Barcelona, 1996, v. IV/2, p. 784).   



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

23 

posible): en la misma distancia del ‘dejar ser’ el ser se nos puede aparecer también en su 

gloria… Los metafísicos occidentales de la luz se deciden, en última instancia, por la segunda 

posibilidad…Pero también  la otra posibilidad, la primera,… puede afirmarse con violencia 

devastadora sobre épocas enteras, ya ampliamente en la Antigüedad tardía, de modo más 

trágico todavía en la Edad Media tardía, y todavía más fatalmente en nuestra Edad Moderna 

tardía”
47

. 

 

La afirmación o negación del ser no es un asunto baladí, sino significativo y valioso. Quien se 

asombra, al percibir la automanifestación del don locutivo, y asiente ante el ser, involucra su 

libertad finita y participa en el drama de la aceptación del don del ser. Éste es hospedado como 

bueno e invita a actuar el bien: así como estética y dramática coexisten, metafísica y ética 

cohabitan en dependencia mutua. 

 

Una posibilidad doble también puede presentarse ante la diferencia teológica entre el ser y Dios. 

En esta cuestión varios filósofos respetables se han decidido negativamente, pero también otros 

razonablemente han sostenido un sí a Dios. Ambas decisiones son dramáticas porque la libertad 

humana es convocada al veredicto. La persona que alienta una respuesta afirmativa y percibe la 

manifestación del don locutivo del amor por medio del ser, simultáneamente ha sido convocada al 

diálogo, a la confrontación y a la interpenetración de su libertad finita cabe la libertad infinita. 

Ésta situación tensiona el arco de ambas libertades con toda la seriedad dramática de la existencia, 

pues la libertad finita ya no está sólo ante un ser impersonal que la deja ser, sino además, cabe la 

libertad infinita que le muestra su amor por medio del don locutivo del ser. 

 

Ambas conviven no siempre plácidamente, sino que se enfrentan en el escenario patético del 

mundo; ahí se desenmascara la finitud del hombre, su libertad  y temporalidad limitadas, las 

posibilidades del mal, del poder, del dolor y la muerte. Según Balthasar la coexistencia entre 

libertad finita e infinita implica unos elementos dramáticos
48

. Éstos pueden ser los elementos de la 

producción dramática, es decir, el autor, el actor y el director; o también los elementos de la 

realización dramática, o sea,  la representación, el público y el horizonte teleológico; además, se 

presentan aquellos elementos de la finitud dramática «el tiempo, la situación contextual, la 

muerte» y la lucha por el bien. Las personas del drama (die Personen des Spiels) interpretan
49

 la 

acción (die Handlung) orientada hacia el final de la interpretación (das Endspiel). La libertad 

infinita y la finita son protagonistas. La primera asume la responsabilidad dramática de autor, ‘co-

actor’ y director; la segunda, por su parte, debe asumir la responsabilidad de protagonista 

                                                           
47

 BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria…, v. V, pp. 571-572. 
48

 Cfr. id., Teodramática…,  v. I, pp. 251-447. 
49

 El verbo alemán ‘Spielen’ vincula la significación de los verbos castellanos ‘jugar a’, ‘representar’, ‘interpretar’. Con la 

utilización semática de los términos asociados a este verbo Balthasar no reduce la existencia al teatro, sino, por el contrario, 

analiza la literatura dramática como proyección de la existencia humana.  



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

24 

admitido, sin titanismos prometeicos. Balthasar resume esta propuesta con las palabras de 

Quevedo: “…los hombres [son] representantes, Dios el autor, a él le toca repartir los personajes y 

a los hombres representarlos bien”
50

. En la acción se ejerce la lucha agónica por el bien y por el 

mal, pero el desenlace no está sólo en la manos de la libertad finita, al contrario, el futuro 

permanece como expectativa. 

 

De esta feraz interpretación del trascendental a)gaJo/n se deriva un acervo de polaridades que se 

tensionan analógicamente dependiendo unas de otras por su mutua ‘concordancia-

correspondencia’ (Entsprechung): ‘metafísica y ética’, ‘ser y bien’, ‘libertad finita y libertad 

infinita’, ‘aceptación y rechazo’ ‘elementos de la producción y elementos de la realización’, ‘mal 

y bien’, ‘acción y desenlace’. Son tensiones dramáticas que constituyen un contexto total de 

significación, una Gestalt que las constela en una estructura global de sentido donde el amor se 

manifiesta, se da y se dice por medio del ser. La ruptura entre metafísica y ética significa la 

secesión de la Gestalt como configuración analógica del ser. Al reivindicar lo ‘dramático’ dentro 

de la metafísica la manifestación percibida del don locutivo del ser es armonizada en la sinfonía 

estética y verdadera del bien. La ‘forma’ estética y dramática del ser no es únicamente 

manifestación percibida y don activo, sino a la vez, locución cognoscible que hay que comprender 

e interpretar.  

 

2.2.3 A)lhJe/ 

 

 Los significados de verum y a)lhJe/j«verdadero, veraz, verídico, recto, real, auténtico, 

justo, equitativo, racional», convocan a una reflexión gnoseológica y metafísica. El verbo griego 

‘lanJa/nw’ significa ‘ocultarse’, ‘estar oculto’, ‘pasar inadvertido’, ‘escaparse’, ‘velarse’; de 

modo semejante, ‘lhJa/nw’ significa ‘hacer olvidar’. De éstos procede la raíz de ‘a-

)lhJe/j’precedida por una ‘’ privativa. Entonces ‘a-)lhJe/j’ designaría lo ‘no oculto’, lo ‘no 

inadvertido’, lo ‘no escapado’, lo que se ‘des-vela’, lo ‘no olvidado’. Con este trasfondo el verbo 

‘a)lhJeu/w’ expresa la acción de ‘decir la verdad’, ‘ser sincero’, ‘declarar con verdad’. Al 

interpretar filosóficamente este fondo semántico se arriba a lo a)lhJe/jcomo el modo por medio 

del cual el ser se ‘des-oculta’, se ‘des-vela’, la manera por la cual no queda olvidado el ser sino 

que ‘dice la verdad’ y ‘declara con verdad’ lo que él mismo es: él se dice (sagt es sich aus), se 

devela a sí mismo (enthüllt sich selbst).  

 

La fenomenología de la verdad (Phänomenologie der Wahrheit) descrita por Balthasar parte de la 

locución manifestativa y percibida del don del ser. El ser se dice a todo ente al manifestarse como 

un don. La locución del ser manifiesta el don del amor de la libertad infinita por los entes. En este 

                                                           
50

 Ibid., v. I, p. 156. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

25 

contexto la inteligencia finita tiene la responsabilidad de comprender e interpretar el sentido de la 

locución del ser que no sólo le dice la verdad del mundo (Wahrheit der Welt), sino que, también, 

le invita a mantenerse abierta a la verdad de Dios (Wahrheit Gottes). Balthasar excluye, en este 

punto, la vía transitada por la antigua filosofía greco-romana, que asume inconscientemente los 

datos teológicos; también rechaza la vía idealista que contiene un prejuicio negativo respecto a la 

posibilidad de una revelación divina y que pretende elaborar la verdad de Dios como una verdad 

propia del hombre; una tercera vía consistiría, según él, en esto:  

 

“Descrivere la verità nel mondo nella sua prevalente mondanità, sensa tuttavia escludere la 

possibilità che la verità in tal modo descritta contenga certi elementi di derivazione 

inmediatamente divina…”
51

 

 

Esta tercera vía asume conscientemente los datos teológicos y entraña un prejuicio positivo 

respecto a la posibilidad de una revelación divina. La locución del don del ser permanece 

disponible para el evento de la libertad infinita. En lo que se refiere a la verdad del mundo, ésta es 

‘a)-lh/Jeia’ del ser, ‘des-velamiento’ (enthüllung) del ser, ‘des-cubrimiento’, ‘no clausura’, ‘no 

ocultación’ del ser. Éste no disimula su automanifestación en un disfraz fatuo y vacío, ya que su 

epifanía entrega la profundidad de su riqueza y pobreza; el fenómeno del ente es el vehículo 

locutivo del noúmeno del ser, la epifanía existente ‘des-vela’ (enthüllt) la esencia del ente y, a la 

vez, ‘des-cubre’ el acto de ser. ‘A)-lh/Jeia’ del ser significa, por lo tanto, la cognoscibilidad 

misma del ser, dado que éste se dice como don a los entes y, en ellos, la inteligencia finita conoce 

y comprende no sólo el fenómeno, sino la esencia de los entes y el acto de ser: este ‘ser-conocido’ 

del ser es la más íntima esencia de la verdad (dieses Bekanntsein des Seins ist das innerste Wesen 

der Wahrheit). El ser es inteligido en la esencia existente en el mismo acto de conocer: 

 

“E quest’essere-noto dell’essere è l’intimissima essenza della verità. Nell’atto del pensare una 

coscienza è svelata e presente a se stessa, in una tale immediatezza che le due parti della parola 

‘coscienza’ (Bewußtsein) non possono in nessun modo separarsi. Nella coscienza è contenuta 

non solo la proprietà astratta della coscienza, bensì allo stesso modo inmediatamente anche 

l’essere della coscienza, e precisamente quest’essere è alla coscienza inmediatamente svelato e 

presente”
52

. 

                                                           
51

 Id., Teo-logica, v.I, p. 35. [=Describir la verdad en el mundo en su prevalente mundanidad, sin embargo sin excluir la 

posibilidad de que la verdad en tal modo descrita contenga ciertos elementos de derivación inmediatamente divina…]; cfr. la 

ed. cast. pp. 33-34.  
52

 Ibid., v.I,  p. 41; cfr. ed. cast. p. 39. En el texto alemán Balthasar escribe: “Und dieses Bekanntsein des Seins ist das innerste 

Wesen der Wahrheit. Im Akt des Denkens ist ein Bewußtsein sich selbst enthüllt und gegenwärtig, in einer solchen 

Unmittelbarkeit, daß die beiden Teile des Wortes ‘Bewußtsein’ in keiner Weise auseinandergenomen werden können. Im 

Bewußtsein ist nicht nur die abstrakte Eigenschaft der Bewußtheit enthalten, sondern ebenso unmittelbar auch das Sein des 

Bewußtseins, und gerade dieses Sein ist dem Bewußtsein unmittelbar enthüllt und gegenwärtig”. [=Y este ser-conocido del 

ser es la más íntima esencia de la verdad. En el acto del pensar está un ser-consciente para sí mismo develado y presente, en 

una tal inmediatez, que las dos partes de la palabra ‘ser-consciente’ en ninguna manera podrán separarse la una de la otra.  En 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

26 

 

La apertura (Öffnung) transparente, inteligible y ‘des-velante’ de la profundidad del ser confiere a 

la verdad consistencia (Beständigkeit), confiabilidad (Zuverlässigkeit), certeza de fidelidad 

(Treue): la verdad no sólo es ‘a)-lh/Jeia’, también es ‘emeth’. Por ello, la locución ‘des-velante’ 

y confiable del ser escapa a toda estricta definición; el ser se dice indefinible en sentido riguroso, 

como indefinible es también la verdad y los otros trascendentales. El ser se dice al ente, se ‘des-

vela’ de modo inmanente, pero no abandona su trascendentalidad. Por lo tanto, el ‘des-

velamiento’ (‘a)-lh/Jeia’) del ser es también  ‘velamiento’ (verhüllung) trascendental, 

ocultación, cubrimiento, pues el ser es infinitamente más grande de cuanto se ‘des-vela’; la 

inteligencia finita no puede agotar la inteligibilidad del ser que se dice al ‘des-velarse’. El ‘des-

velamiento’ es una propiedad objetiva de la locución del ser y, la inteligencia finita debe conocer 

adecuadamente  el ‘des-velamiento’ objetivo del ser; el ‘des-velamiento’ del ser implica que esté 

develado para alguien. De aquí nace la tensión entre sujeto y objeto
53

. 

 

 

Después de haber esbozado lo anterior, ahora es posible recuperar las tensiones ‘lógicas’ del ser. 

Tales tensiones consisten en la mutua dependencia, sea gnoseológica u ontológica, entre ‘la 

verdad del mundo y la verdad de Dios’, el ‘des-velamiento y velamiento’ del ser,  ‘inteligibilidad 

y confiabilidad’, ‘fenómeno y noúmeno’, ‘esencia existente y acto de ser’, ‘sujeto y objeto’. Estas 

polaridades patentizan  la analogía del ser porque la correlación entre ellas es de adecuación 

(Angemessenheit) conyuntiva. La Gestalt, por su parte, aporta la configuración analógica que da 

coherencia de sentido a las tensiones ‘lógicas’ dentro de la constelación metafísica de los 

trascendentales. La inclusión de lo a)lhJe/jdentro de la metafísica
54

 adecua las tensiones lógicas 

en la armonía sinfónica de la Gestalt, ya que la ‘forma’ configura analógicamente al ser gracias a 

su estructura de significación global. La disyuntiva alterna que osara la disección apresurada 

dictaminaría la dimisión del nexo indisoluble entre metafísica y gnoseología, entre ser y conocer, 

consignando el bien y lo estético a la ininteligibilidad e incomprensión. Si lo kalo/n y lo 

a)gaJo/n no son ‘a)-lh/Jeia’ entonces la unidad entre ellos queda averiada, y por consiguiente 

no se les podrá comprender.  

 

 

                                                                                                                                                                               
ser-consciente está no sólo la abstracta propiedad del conciente contenida, sino del mismo modo inmediato también el ser del 

ser-consciente, y precisamente este ser está para el ser-consciente inmediatamente develado y presente]. “El cogito/sum tiene 

para Balthasar la significación fundamental de una simultánea apertura de la evidencia tanto del ser-sí-mismo como del ser-

en-el-mundo y del ser-criatura-de-Dios, por ende, de la existencia del mundo (el prójimo) y de Dios”. CORETH, Emerich, 

ed., op. cit., v. III, p. 276. 
53

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teo-logica, v.I, p. 44-80; ed. cast. pp. 42-78. 
54

 Balthasar se interesa por “una interpretación metafísica de la plenitud interna de la verdad del ser mundano”. CORETH, 

Emerich, ed., op. cit., v. III, p. 276. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

27 

2.3 Recapitulación: Gestalt  y analogía 

 

 Por medio de la analogía de atribución ha sido oteada la conciliación sinfónica de las 

supuestas antípodas hostiles. Al reconocer la dependencia analógica en lo kalo/nentre ‘la 

percepción subjetiva y la automanifestación objetiva’ del ser, ‘la percepción sensible y el gozo  

extático’, ‘species et lumen’, ‘estética y metafísica’, estas polaridades han devenido concertadas 

proporcionalmente. En lo a)gaJo/n la dependencia analógica ha armonizado la ‘concordancia-

correspondencia’ entre ‘libertad finita y libertad infinita’, ‘aceptación y rechazo’ dramáticos, 

‘elementos de la producción y elementos de la realización’, ‘acción y final de la interpretación’, 

‘ética y metafísica’. La adecuación analógica de dependencia entre ‘verdad del mundo y verdad de 

Dios’, ‘des-velamiento y velamiento’ del ser,  ‘inteligibilidad y confiabilidad’ de la verdad, 

‘fenómeno y noúmeno’, ‘esencia existente y acto de ser’, ‘sujeto y objeto’, ha permitido barruntar 

que la verdad es sinfónica (die Wahrheit ist symphonisch) porque expresa la armonía del ser. 

 

La Gestalt  ha sido exhumada como principio filosófico feraz para estructurar globalmente el 

sentido del ser, para explorar el significado contextual de las diversas tensiones analógicas y para 

constelar ‘sinfónicamente’ la estructura de lo ‘estético’, lo ‘dramático’ y lo ‘lógico’; la ‘forma’ ha 

configurado analógicamente al ser. En breve: el ser que se manifiesta y aparece, simultáneamente 

se da y se dice. En cuanto se manifiesta, es ‘epifanía’ proporcional; en cuanto se da, es acción ante 

la cual hay que corresponder con ‘praxis’; y en cuanto se dice, es ‘logos’ que hay que 

comprender. ‘Epifanía’ y ‘logos’ integran la dimensión contemplativa y verificativa del ser, es 

decir, la Jewri/a. La ‘praxis’ constituye la dimensión normativa del ser, llamada también 

poi/hsijpor Balthasar.  

 

Los consecuencias filosóficas conseguidas hasta ahora fueron derivadas de la experiencia humana 

originaria del asombro (Verwunderung)  ante el ser. Lo ‘estético’, ‘dramático’, ‘lógico’ y 

‘sinfónico’ han asentado el escenario de la existencia humana: la percepción del ser que se 

manifiesta y se da es factible gracias al horizonte del mundo que es el ‘topos’ dramático para el 

evento ‘sinfónico’ de la verdad. En este escenario, el ser humano deviene a la vez encuentro con 

el cosmos, con el ‘O/otro’ tú y consigo mismo. Balthasar escribe al respecto:  

 

“Der Mensch aber existiert nur im Dialog mit seinem Nächsten. Ein Kind wird durch die 

Liebe, das Lächeln seiner Mutter ins Bewußtsein gerufen. In dieser Begegnung eröffnet sich 

ihm der Horizont des gesamten unendlichen Seins und zeigt  ihm vier Dinge: 1) Daß es eins ist 

in der Liebe mit seiner Mutter, obwohl ihr gegenübergestellt, also daß alles Sein eins ist. 2) 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

28 

Daß diese Liebe gut ist, also alles Sein gut ist. 3) Daß diese Liebe wahr ist, also alles Sein 

wahr ist. 4) Daß diese Liebe Freude weckt, also alles Sein schön ist”
 55

. 

 

Por ello, ‘ser-consciente’ (Bewußtsein) significa ser convocado por el otro tú que coexiste en el 

cosmos y este encuentro (Begegnung), por su parte, abre para el ‘ser-consciente’ el horizonte del 

Otro Tú infinito. Esta experiencia originaria es radicalmente un guiño del amor que convoca al 

asombro ‘filo-sófico’ ante el ser manifestado como don locutivo. Justamente ahora es ineludible 

un análisis más detallado de la ‘epifanía’ estética del ser, de su ‘praxis’ dramática, de su ‘logos’  y 

de la armonía ‘sinfónica’ de las polaridades apenas musitadas hasta ahora. En este itinerario la 

analogía será la batuta que dirige el compás polifónico de las supuestas antípodas hostiles. 

 

                                                           
55

 BALTHASAR, Hans Urs von, Versuch eines Durchblicks…, p. 291. [=El hombre, pues, existe solamente en diálogo con su 

prójimo. Un niño es llamado a la conciencia por el amor, por la sonrisa de su madre. En este encuentro se abre para él el 

horizonte del total Ser infinito y le muestra cuatro cosas: 1) que el es uno en el amor  con su madre, aunque él se encuentre 

frente a ella, y que entonces todo ser es uno. 2) Que este amor es bueno, y que entonces todo ser es bueno. 3) Que este amor 

es verdadero, y que entonces todo ser es verdadero. 4) Que este amor despierta gozo, y que entonces todo ser es ‘bello’]. Cfr. 

id., Intento de Resumir…, p. 286. “El camino hacia el ser… es camino hacia Dios”. Id., Skizzen zur Theologie, Johannes 

Verlag, Einsiedeln, 1961 (tr. cast. de SÁNCHEZ, Andrés, Ensayos Teológicos, Ed. Cristiandad, Madrid, 1964, v. II, p. 

426). 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

29 

 

 

 

 

 

 

 

3. ANALOGIA ENTIS Y ‘KALO/N’ 

 

  

 

 

3.1 Analogía de la percepción 

3.2 Analogía de la  manifestación        

3.3 Analogía del éxtasis        

3.4 Analogía, estética y metafísica 

3.5 Kalo/n kai/ do/ca 

3.6 Observaciones 

 

“El [‘filó-sofo’] cristiano es el eterno guardián del asombro metafísico con 

que comienza la filosofía y en cuya continuación ésta subsiste y vive”
*
.  

 

 

 

 Hasta ahora la Gestalt ha estructurado globalmente el sentido del ser que se manifiesta, se 

da y se dice. Este resultado configurador del ser ha hecho patente la naturaleza analógica de la 

‘forma’ gracias a la mutua dependencia atributiva «ya sea de carácter ontológico o gnoseológico» 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

30 

entre las polaridades ‘estéticas’, ‘dramáticas’ y ‘lógicas’. Lo conseguido hasta ahora es 

insuficiente para discernir las secuelas de la comprensión balthasariana de la analogia entis en 

cuanto analogia proportionalitatis. Dicha insuficiencia resulta obvia si se reitera lo indicado en el 

capítulo primero, a saber, que la analogía de proporcionalidad subraya la disimilitud en la 

semejanza. Teniendo en cuenta esta precisión, se reconoce que la Gestalt ha configurado 

armoniosamente sólo la mutua dependencia attributionis entre las diversas tensiones del ser, y 

también en cierta manera la semejanza entre ellas. Esta presentación, todavía insuficiente, de la 

analogía de proporcionalidad corre el riesgo de ser entendida como prounivocista. Por esta razón, 

urge ahora insistir en la mayor disimilitud implicada en la semejanza configurada mediante la 

‘forma’. A esta tarea se destinan los capítulos tercero, cuarto y quinto, que retoman lo ‘estético’, 

lo ‘dramático’ y lo ‘lógico’. 

 

La analogia entis no debe interpretarse de modo reductivo. El término‘ens’ es el participio 

presente del verbo ‘esse’. Etimológica y filosóficamente ens et esse son irreductibles e 

inseparables. Entre ellos hay una analogía que tensiona su semejanza y su mayor disimilitud. De 

hecho, en el desarrollo de esta investigación se han estructurado las diferencias analógicas que 

paradójicamente unen lo existencial con lo ontológico, lo metafísico y lo teológico. Por esta razón 

sería un abuso contraponer radicalmente analogia entis, analogía del ser y  analogia fidei. Esto 

significa, entonces, que la experiencia originaria del amor personal en la existencia humana  

apoya para interpretar tal existencia óntica como manifestación, don y locución del ser. En esta 

interpretación se parte de la existencia humana y de los entes para llegar al sentido del ser, es 

decir, la experiencia originaria del amor sostiene en el itinerario por medio del cual la analogia 

entis desemboca en la analogía del ser. Ésta convoca la libertad finita para decidirse ante la 

libertad infinita y para aceptar, además, la analogia fidei. 

 

Por lo tanto, es posible distinguir sin separar una analogía existencial u óntica, una analogía 

ontológica, una analogía metafísica y una analogía teológica. La analogía, en general, permite la 

semejanza entre estas diversas acepciones, pero también subraya la superior disimilitud. Esto 

significa que la distinción entre el yo y el tú del niño y de la madre, es análoga a la distinción 

entre el yo y el nosotros, entre ente y ser, y a la distinción entre el ser y Dios. La cuádruple 

diferencia es analógica. No hace falta insistir en la copresencia de la analogía de atribución y de 

proporcionalidad dentro de la comprensión balthasariana de la analogia entis, ni tampoco es 

necesario explicar aquí la analogía que hay en la semejanza y en la mayor diferencia, considerada 

cada una en sí misma. Basta indicar que estas perspectivas filosóficas son asumidas por Balthasar 

y también por la presente investigación. 

 

                                                                                                                                                                               
*
 Id., Gloria…, v. V, p. 595. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

31 

De más interés es, en cambio, la diversidad de acepciones con que Balthasar va designando el 

principio filosófico de analogia entis: proporción (Verhältnis), ‘concordancia-correspondencia’ 

(Entsprechung), adecuación (Angemessenheit), ‘acuerdo-armonía’ (Übereinstimmung), entre 

otras. Aunque estas expresiones conservan un talante de semejanza, la distinción entre ellas es 

mayor. Balthasar no es muy estricto en el uso técnico de estos términos, pero pueden ser 

diferenciados metodológicamente a raíz de sus propios escritos tomando en cuenta el carácter 

específico de cada uno de ellos. Es decir, la proporción es una analogía ‘estética’, en la cual 

percepción y manifestación se armonizan. La ‘concordancia-correspondencia’ es una analogía 

‘dramática’, en la cual la libertad finita y la infinita se enlazan. La adecuación es una analogía 

‘lógica’, en la cual el develamiento y el velamiento de la verdad objetiva se concilian en el sujeto 

que conoce. La disimilitud analógica que diversifica estas acepciones impide que sean absorvidas 

las unas en las otras. Cada una de ellas conserva, por su parte, un cúmulo de distinciones 

analógicas que es ineludible analizar. A continuación, mediante la analogia entis aplicada a lo 

kalo/n, se describen estas distinciones concentradas en la proporción ‘estética’ entre percepción 

y manifestación. 

 

3.1 Analogía de la percepción 

 

 En el capítulo segundo se expuso la configuración global entre la subjetividad de la 

percepción y la objetividad de la manifestación del ser. Con aquella aproximación la Gestalt 

contextualizó las tensiones ‘estéticas’ en el marco constelador del sentido del ser. Esto fue posible 

gracias a los puntos de encuentro proporcionales entre las diversas tensiones ‘estéticas’. Ahora es 

necesario explicitar las disimilitudes implicadas en la proporción analógica de las polaridades 

‘estéticas’. Balthasar titula el primer volumen de la Trilogía ‘Schau der Gestalt’ (‘Visión-

exhibición’ de la ‘forma’). Schau parece un término ambivalente. Balthasar se vale 

intencionalmente de él para relacionar analógicamente la ‘visión’ subjetiva y la ‘exhibición’ 

objetiva de la Gestalt del ser. Schau, además, está relacionado con ‘schön’ (bello, admirable, 

espléndido, maravilloso) y con ‘erscheinen’ (aparecer, presentarse); por eso se comprende el nexo 

filosófico que Balthasar establece entre kalo/n, schön, erscheinen, Schau, percepción y 

manifestación. El itinerario seguido por el autor comienza con el análisis de la subjetividad 

perceptiva; éste es un hecho relevante que  hay que tener en cuenta porque Balthasar ha asumido 

el problema de la percepción desde la perspectiva crítica. 

 

La percepción (Wahr-nehmung) es la captación de lo verdadero, y percibir es la acción de las 

facultades del sujeto para ‘captar’ (nehmen, tomar, asir, alcanzar) ‘lo verdadero’ (Wahr). Según 

Balthasar la estética tiene por objeto ante todo la percepción de la verdad. En este punto está de 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

32 

acuerdo con Kant
56

 en la acepción de ‘estética’ manejada en la Crítica de la razón pura. 

Obviamente, esta acepción no implica que el sujeto llegue a la verdad formal con la sola 

percepción, sino que al percibir el sujeto capta lo verdadero del objeto. En términos tomistas esto 

significa la simple aprehensión de la verdad material
57

. En la percepción hay grados de captación 

de lo verdadero, porque hay grados de ser en los entes y, por lo tanto, grados de exterioridad y de 

interioridad. Por esta misma razón la percepción es análoga en la captación de la exterioridad e 

interioridad de los entes según su grado de participación del ser.  

 

En esta gradación ontológica análoga el sujeto capta lo verdadero por su relación perceptiva en la 

que se distingue a sí mismo del tú y del cosmos.  

 

“El yo se conquista a sí mismo en el encuentro con el tú. El hombre ‘es un ser que mira al 

otro a los ojos’. El tú se ve con los ojos corporales concretos, y no como una cosa, sino en su 

singularidad y peculiaridad de hombre en medio del cosmos… Todo ver que no encierre en sí 

este modo de ver es inhumano… Cuando uno mira realmente al otro a los ojos, 

automáticamente, se deja también mirar a los ojos por el otro… Lo mismo puede decirse del 

oír: ‘Existir en el encuentro’ es hablarse y escucharse recíprocamente,… darse y tomarse… 

ser-para-el-otro,… ayudar y dejarse-ayudar… El hombre viviente, total, es un sujeto espiritual 

libre, que coexiste en el cosmos material en cuanto ser-que-percibe. ‘El percibir es el acto 

indiviso en el que la percepción hace posible el pensamiento y el pensamiento hace posible la 

percepción’”
58

. 

 

                                                           
56

 “In questa prima fase, Balthasar richiama al valore dell’estetica kantiana, e quindi alla necessità dell’intuizione sensibile del 

soggetto come sua attività dinamica verso l’oggeto percepito”. FISICHELLA, Rino, Rileggendo Hans Urs von Balthasar, in 

Gregorianum, (71/no. 3), Universitas Gregoriana, Roma, 1990, p. 521. [=En esta primera fase, Balthasar reclama el valor de 

la estética kantiana y, por consiguiente, la necesidad de la intuición sensible del sujeto como su actividad dinámica hacia el 

objeto percibido]. “A pesar de la distancia terminológica, su metafísica [de Balthasar] también podría estar inspirada por 

Kant (a través de una reinterpretación de la relación ‘fenómeno-cosa en sí’)”. CORETH, Emerich, ed., op. cit., v. III, p. 

282. 
57

 “Respondeo dicendum quod veritas est in intellectu et in sensu, licet non eodem modo. In intellectu enim est sicut consequens 

actum intellectus, et sicut cognita per intellectum…; unde secundum hoc cognoscit veritatem intellectus quod supra seipsum 

reflectitur. Sed veritas est in sensu sicut consequens actum eius; dum scilicet judicium sensus est de re, secundum quod est; 

sed tamen non est in sensu sicut cognita a sensu; etsi enim sensus vere iudicat de rebus, non tamen cognoscit veritatem, qua 

vere iudicat; quamvis enim sensus cognoscat se sentire, no tamen cognoscit naturam suam, et per consequens nec naturam sui 

actus, nec proportionem eius ad res, et ita nec veritatem eius. Cuius est ratio, quia illa quae sunt perfectissima in entibus… 

redeunt ad essentiam suam reditione completa”. AQUINO, Tomás de, Quaetiones Disputatae: de Veritate, q. 1, a. 9.  

[=Respondo diciendo que la verdad existe en el intelecto y en la sensibilidad, aunque no del mismo modo. En efecto, en el 

intelecto existe como acto consecuente del intelecto, y como conocida por el intelecto… Por lo cual, el intelecto tanto más 

conoce la verdad en tanto que reflexiona sobre sí mismo. Pero la verdad existe en la sensibilidad como acto consecuente 

suyo; es decir, en tanto que hay un juicio de la sensibilidad acerca de la cosa, según lo que (ella) es; pero sin embargo no 

existe en la sensibilidad como conocida por la sensibilidad. En efecto aunque la sensibilidad juzga acerca de las cosas de 

acuerdo con la verdad, sin embargo no conoce la verdad, por la que juzga de acuerdo con la verdad; en efecto, por mucho que 

la sensibilidad conozca el sentir de sí misma, sin embargo no conoce su naturaleza, y por consiguiente ni la naturaleza de su 

acto, ni la proporción suya a la cosa, ni por consiguiente la verdad suya. La razón de lo cual es, porque aquellas que son las 

cosas más perfectas entre los entes… vuelven a su esencia con un retorno completo].   
58

 BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria…, v. I, pp. 338 y 341. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

33 

En este sentido, percibir es una acción estética plenamente humana en la que intervienen todos los 

sentidos. La percepción es la sensación humana. La estética debe superar la dicotomía entre 

conceptualidad abstracta y corporeidad sensualística porque los sentidos no son sólo un 

instrumento que el hombre viviente usa, sino su vida misma. El hombre vive a través de su ver, así 

como de su oír, tocar, oler, y demás sentidos. Los sentidos son el hombre en cuanto puede ser 

tocado por la realidad
59

. Los sentidos son aperturas al mundo. El proceso del conocimiento va 

desde el sentido a la razón, a través de la memoria, la imaginación, el sentido recopilador, entre 

otros más. Lo que viene al hombre por la vía de los sentidos es una imagen del mundo y en toda 

imagen, al mismo tiempo se le muestra un ente, una forma esencial, un fundamento objetivo que 

se presenta y aparece (erscheint). 

 

 “Las imágenes pueden grabarse en el ámbito que las cobija (la ‘imaginación’) y donde 

comienza a ordenarse un mundo por el juego de la fuerza imaginativa de la visión y de lo 

visto, del reconocimiento que recuerda, de la separación de lo diverso y de la unificación de 

lo idéntico, de la selección y de la agrupación”
60

. 

  

La percepción está incluida en el proceso humano de conocimiento y sintonía afectiva; los 

sentidos también son los caminos por donde el amor anhelante del corazón abierto del hombre se 

encuentra con los entes del cosmos y con el otro tú para ‘formar’ un nosotros. Balthasar designa a 

la percepción como captación de lo bueno del ente.  

 

Esta presentación sintética de la sensación humana fue articulada por Balthasar gracias a los 

aportes de Gustav Siewerth
61

, Romano Guardini, Paul Claudel y Karl Barth superando de este 

modo la dicotomía entre conceptualidad abstracta y corporeidad sensualística mediante la relación 

analógica entre ‘estética’, ‘lógica’ y ‘dramática’. Este tipo de relación consiste, evidentemente, en 

una semejanza unida a una honda disimilitud. En todo caso, la reflexión no está separada de la 

sensibilidad: “hablando en términos escolásticos, no (se) puede llevar a cabo la reflexio completa 

(o abstractio) sin la conversio (per phantasmata) ad rem”
62

. Para Balthasar ‘res’ designa además 

de lo cósmico, al otro tú con el que el sujeto se encuentra cognoscitiva y afectivamente. Por este 

proceso, a la vez cognoscitivo y afectivo, el hombre alcanzará la verdad. En este proceso 

‘estética’, ‘lógica’ y ‘dramática’ son inseparables, siempre que se respete la profunda disimilitud 

entre ambas. Por medio de las imágenes sensibles se llega al fundamento óntico, el cual remite al 

ser que aparece y se manifiesta en los entes. Los límites de la percepción humana son innegables. 

                                                           
59

 Cfr. ibid., v.I., p. 346. 
60

 Ibid., v.I., p. 350. 
61

 Se ha publicado un número especial sobre G. Siewerth en Revue Philosophique de Louvain, (95/2), Louvain, 1997. Ahí se 

trata acerca de la lógica y la metafísica de Siewerth, la cuestión de la diferencia en Dios, el problema de Dios, la 

convertibilidad entre ser y bien, y la analogía según Siewerth y Przywara.  
62 

BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria…, 
v.I., p. 341. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

34 

Las diversas especies animales perciben el mundo de modo distinto y limitado. El hombre se 

inscribe también en los contornos de la percepción finita.  

 

Mediante este comprimido panorama de la percepción se ha recabado el instrumental para 

acentuar el rol de la analogia entis en la proporción estética. Las semejanzas entre ‘lógica’ y 

‘estética’, es decir, entre conceptualidad y sensación ya han sido configuradas por la Gestalt en el 

segundo capítulo. También se armonizaron la percepción y la manifestación del ser. Ahora basta 

con reconocer la mayor disimilitud entre ellas y su irreductibilidad. Así como percibir no se 

identifica unívocamente con la conceptualización, tampoco la percepción y la manifestación son 

reductibles la una a la otra. Esto significa que la subjetividad y la objetividad se distinguen 

realmente en la percepción sin separarse. 

 

¿En qué se constata esta mayor disimilitud? En las condiciones subjetivas de la percepción: la 

apertura constitutiva del yo hacia el otro tú y hacia el cosmos, y los sentidos como aperturas al 

mundo y hacia los otros, ya que por los sentidos la imagen del fundamento esencial del ente 

aparece ante el hombre, por ellos el sujeto puede llegar a conocer y amar. La manifestación del 

ser, en cuanto pura objetividad, no goza de estas condiciones subjetivas. La sola objetividad no 

percibe al otro como un tú ni al mundo como un horizonte de sentido; no disfruta, mucho menos, 

del encuentro interpersonal y cósmico; no goza con el conocimiento ni con el amor, ni con la 

contemplación de un paisaje. Para la sola objetividad las imágenes son únicamente eso, sin 

remisión a su fundamento esencial. Desde ahora se augura ya el advenimiento de un análisis del 

gozo cautivador de lo percibido, pero antes se debe exponer la analogía de la manifestación del 

ser. 

 

 

3.2 Analogía de la  manifestación 

 

El ser se manifiesta al hombre en los entes que aparecen. Los entes configuran una Gestalt 

en la que percepción subjetiva y manifestación objetiva se armonizan proporcionalmente. En esta 

configuración los entes participan del ser en diversos grados analógicos. El grado más bajo está 

constituido por los entes no vivientes; después se va ascendiendo en esta participación a través de 

la vida vegetativa, sensitiva, autoconsciente e incorpórea creada, hasta el Espíritu infinito
63

. La 

manifestación de cada ente va aumentando cualitativamente en proporción al ascenso en el grado 

de ser que le es participado. Paradójicamente, también se intensifica la intimidad de los entes de 

manera proporcional a su manifestación; de tal modo que entre más manifiestos nos parecen 

(quoad nos) simultáneamente están más ocultos (quoad nos). 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

35 

 

“En efecto, lo que se manifiesta es lo que, en su manifestación, al mismo tiempo queda 

oculto… La visión de la superficie de la manifestación no significa la percepción de la 

profundidad que se manifiesta. Es esto lo que otorga al fenómeno de lo bello su carácter 

arrebatador y subyugante y asegura al ente su verdad y su bondad”
64

… “En cuanto revelación 

de la profundidad, su manifestación es, a la vez y de un modo inseparable, dos cosas: presencia 

real de la profundidad,… y referencia real, más allá de sí misma, a esta profundidad”
65

  

 

Lo anterior significa, entonces, que el ser, estéticamente manifiesto y oculto en los entes, detenta 

para sí aquellas dos dimensiones tomasianas de ‘species et lumen’ o ‘forma et splendor’. Éstas 

son las dimensiones objetivas de la manifestación ‘estética’ del ser que aparece en los entes. 

Species es el fenómeno manifiesto del ente. En cuanto species o fenómeno lo estético puede ser 

percibido, controlable materialmente, calculable de modo cuantitativo y previsible; por ello, las 

ciencias estudian legítimamente esta dimensión objetiva del ente. En cuanto lumen o splendor lo 

‘estético’ se presenta realmente en el fenómeno, pero también la species es referencia real a una 

profundidad esencial y existencial que se oculta en el ente, y que remite implícitamente a una 

plenitud de ser; es decir, refiere atemáticamente al fundamento ‘onto-metafísico’ y ‘teológico’ del 

ente cósmico o personal.  

 

De acuerdo a lo que ya se ha escrito, la percepción no es finita sólo por las condiciones del sujeto 

humano, sino además, por los límites del objeto establecidos por el esplendor ‘estético’. La 

percepción no puede rebasar los límites subjetivos y objetivos que son intrínsecos a la misma 

‘estética’. Por ventura, el ser, además de manifestarse, se dice y se da; y el sujeto, además de 

percibir, conoce y decide. Los límites de lo ‘estético’ remiten hacia lo verdadero y hacia lo bueno 

del ser, y no como estratos separados entre sí, sino como análogamente distintos. 

 

Con esta silueta compacta de la ‘aparición’ (Erscheinung) estética del ser se han recaudado 

elementos centrales para una analogía de la manifestación. Metodológicamente ya han sido 

configuradas las semejanzas con la ‘Gestalt’, ahora hay que subrayar la mayor disimilitud. Ante 

todo debe reiterarse la distinción entre percepción (Wahrnehmung) y ‘aparición’ (Erscheinung), 

pues entre ellas hay una proporción ‘estética’ que acentúa la distinción entre subjetividad y 

objetividad de modo irreductible. 

 

La disimilitud es objetivamente notoria por los diversos grados analógicos de participación de los 

diversos entes; a esto se suma la variedad de grados de manifestación y mutuo ocultamiento de los 

                                                                                                                                                                               
63

 Cfr. id., Teo-logica, v. I, pp. 88-104; cfr. ed. cast., v. I, pp. 86-102. 
64

 Id., Gloria..., v. I, p. 394. 
65

 Ibid., v. I, p. 111. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

36 

entes. Balthasar ha empleado, también, los términos species, forma, fenómeno, superficie y 

exterioridad para designar la ‘aparición’ del ser en los entes; y ha denominado también el 

‘ocultamiento’ del ser con los vocablos lumen, splendor, fundamento, profundidad e interioridad 

del ser. Estos dos campos semánticos no pueden ser absorbidos el uno en el otro; entre ambos 

existe una distinción proporcional tensionada por la analogia entis. 

 

Los grados distintos de manifestación y ocultamiento se fundan en los grados distintos de 

participación de los entes en el ser. Esta disimilitud analógica, gradual, proporcional y diversa no 

es propia del sujeto perceptivo, ya que el sujeto, en cuanto tal, sólo participa objetivamente de un 

grado óntico en el ser. Aunque el sujeto pueda, a partir de la percepción, distinguir los diversos 

grados no participa, en cuanto sujeto, de todos ellos ni, por lo tanto, se manifiesta a sí mismo en 

todos. Con esta última precisión queda expresada la disimilitud analógica entre percepción y 

manifestación desde el punto de vista objetivo. Ahora resta precisar la relación proporcional 

existente entre la luz esplendorosa del fundamento profundo e interior del ser con el gozo extático 

al que es conducida la percepción de la ‘species formosa’ de la superficie fenoménica y exterior 

del ente. 

 

 

3.3 Analogía del éxtasis        

  

En el contexto actual la analogia entis exige una proporción estética entre la teoría de la 

percepción (Erblickungslehre) y la teoría del éxtasis (Entrückungslehre). En ambas hay una 

copresencia proporcional entre subjetividad y objetividad, aunque la percepción acentúe 

explícitamente la primera, y el éxtasis la segunda. Ciertamente, en el éxtasis, el sujeto perceptivo 

es expropiado y arrebatado por el gozo del eros ‘estético’; y, por esta misma razón, el ser 

automanifiesto extasía y asombra
66

 al sujeto capaz de percibir, de modo mediato, la luz 

esplendorosa del fundamento profundo e interior del ser. Esta percepción mediata es posible 

porque, a través de la ‘species formosa’ de la superficie fenoménica y exterior del ente, el sujeto 

es cautivado por el ser para gozar estéticamente. 

 

El éxtasis implica la concurrencia de lo ‘estético’, lo ‘lógico’ y lo ‘dramático’; esto 

significa que el gozo cautivador exige un proceso integral de conocimiento y de libertad, de teoría 

y de acción, es decir, de encuentro con la verdad y con el bien. En el éxtasis confluyen las 

diversas acepciones balthasarianas de la analogia entis: proporción, ‘concordancia-

                                                           
66

 “Il ‘percepire’ aveva già in sé il senso completo dell’ai)/sJhsij greca che suscita il primo atto dello ‘stupore’ e della 

‘meraviglia’”. FISICHELLA, Rino, Rileggendo…, p. 522. [=El ‘percibir’ ya tenía en sí el sentido completo de la 

ai)/sJhsij griega que suscita el primer acto de ‘estupor’ y de ‘maravilla’]. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

37 

correspondencia’, adecuación y ‘acuerdo-armonía’. Dicha confluencia marca las peculiaridades 

del éxtasis que lo distinguen de la simple percepción. El éxtasis es la dimensión metafísica por 

excelencia en la cual el ser se manifiesta, se da y se dice en los entes, y en la cual el sujeto 

percibe, conoce y decide siendo arrebatado por el eros cautivador del ser. Esta experiencia 

humana se ha objetivado en una historia de la metafísica. Balthasar propone una revisión de tal 

historia en perspectiva ‘estética’ para detectar en cuáles épocas se separaron metafísica y kalo/n. 

 

 

3.4 Analogía, estética y metafísica 

 

 

3.4.1 Fundamentos 

 

Las fases históricas de la relación armoniosa entre metafísica y estética son períodos 

donde la analogía ‘estético-metafísica’ se manifiesta y se percibe de tal manera que, al extasiar al 

filósofo, éste objetiva su experiencia del ser en una propuesta filosófica. En principio, ‘kalo/n y 

ser’ y ‘estética y metafísica’ están regidos por la misma relación analógica, es decir, estética y 

metafísica, ser y kalo/n deben distinguirse sin separarlos. No obstante, históricamente las 

relaciones entre estas binas no han sido siempre acordes. Hay que hacer una presentación sumaria 

de este hecho bajo la clave analógica de la mayor disimilitud en la semejanza. La acepción 

balthasariana de ‘metafísica’ es amplia: 

 

“Ésta hay que tomarla en su original y más amplio sentido…, es decir,  como la entendían los 

griegos: sin acotarla del ‘conocimiento sagrado del mundo’ (‘mito’) y dentro del amplio 

horizonte del a)lhJe/j(‘manifiesto’, ‘verdadero’), a)gaJo/n(‘bueno’) y kalo/n (‘santo’, 

‘sano’, ‘bello’)”
67

. 

 

Por esta razón, los fundamentos antiguos de la metafísica son, según Balthasar, el mito, la 

filosofía y la religión. El mito
68

 y la filosofía son los dos pilares entre los cuales la religión intenta 

construir un puente. En el mito griego, Homero explicitó la distinción entre el héroe humano, que 

se encuentra en el horizonte del cosmos, y su Dios. Entre ellos se establece una relación personal 

que armoniza la luz de la presencia y la oscuridad de la ausencia. Esta relación se irá modificando 

con Hesíodo, con los líricos «Arquíloco, Safo, Solón», con Píndaro y los trágicos «Esquilo, 

                                                           
67

 BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria…, v. IV, p. 18. Un artículo que subraya el modo como Balthasar asume críticamente 

la filosofía antigua ha sido publicado por MURILLO, Ildefonso, Diálogo de Hans Urs von Balthasar con la Filosofía Griega 

Antigua en 'Gloria', en Communio: Revista Católica Internacional, año 10, (4/88), Encuentro, Madrid, 1988, pp. 355-364. 
68

 El mito ocupó un lugar importante en las investigaciones de Balthasar desde sus primeras obras; esto es subrayado por 

HAAS, Alois M., op cit., pp. 383 ss; cfr. ed. inglesa, pp. 46 ss. Los mitos que, según Balthasar, subyacen en la mentalidad 

germánica también son presentados por CORETH, Emerich, ed., op. cit., v. III, pp. 273-275. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

38 

Sófocles y Eurípides». El predominio de la oscuridad de la ausencia de los dioses va rompiendo el 

equilibrio; este hecho se presenta en la vida humana moderada que se resigna ante los oscuros 

cimientos del mundo ético, en la vida humana indefensa expuesta ante el destino brutal y en la 

senda que conduce al hombre hacia Dios a través del más extremo dolor. Los trágicos consideran 

que la presencia divina se manifiesta sobre todo en el dolor creciente a modo de ausencia; el 

hombre es situado ante un dios infinitamente elevado, pero que desde la lejanía emite indicios de 

sí mismo. El aporte analógico del mito a la metafísica es la distinción real entre el hombre y Dios. 

 

La filosofía opta por la razón humana monológica y abandona la relación personal dialógica entre 

el hombre y Dios. Esta relación es sustituida por la relación racional entre el hombre y el Ser 

único (Parménides), o por el nexo con el Logos que mantiene la unidad de todas las 

contradicciones (Heráclito), o por el vínculo con los números armónicos (Pitágoras), o por la 

contemplación de las Ideas (Platón
69

), o por la doctrina del ser en cuanto ser (Aristóteles). La 

razón monológica comienza a fracturar la relación mítica entre el hombre, que se encuentra en el 

horizonte del cosmos, y Dios, hiriendo también la distinción analógica entre ambos. Esta lesión 

preludia la identidad antianalógica entre lo divino, lo humano y lo cósmico. Tal identidad será 

incapaz de reconocer un Tú absoluto y exaltará arrogantemente al yo humano. Esta filosofía de la 

identidad se presentará unas veces como panteísmo y otras como panantropismo. 

 

El puente que la religión intenta construir ha sido inacabable en la filosofía greco-romana. Según 

Balthasar, los dos representantes paradigmáticos de este intento son Virgilio y Plotino
70

. Por una 

parte, Virgilio personifica el más noble esbozo que pretende transitar del mito a la filosofía por 

medio de la religión. Por la otra, Plotino reúne en su filosofía los valores del mito y de la religión; 

sin dualismo considera el Uno como divino
71

 y elabora una ontología teológica en clave de 

trascendencia e inmanencia; esta  clave es relevante para una consideración metafísica de la 

analogía. El peligro filosófico de la identidad se quiso resolver con la relación analógica entre 

religión, mito y filosofía. Esta relación metafísica de semejanza, unida a la mayor disimilitud, 

resultó inconclusa en la antigüedad ¿Qué solución ha aportado la Edad Media en relación al 

problema metafísico de la analogia entis?   

 

 

                                                           
69

 Platón es un filósofo muy estimado por Balthasar; cfr. HENRICI, Peter, The Philosophy…, pp. 156-157. “Aunque 

Balthasar… se distancia con progresiva claridad de Platón y del neoplatonismo…, sin embargo, queda cautivo en su 

explicación y formulación de influencias y argumentaciones platónico-neoplatónicas”. CORETH, Emerich, ed., op. cit., v. 

III, pp. 281-282.  
70

 Para valorar la influencia de Plotino en Balthasar cfr. HENRICI, Peter, The Philosophy…, p. 157; y CHAPELLE, Albert, 

op. cit., p. 409. 
71

 La herencia griega ha capacitado a Plotino para considerar el ser mismo como divina epifanía. Cfr. BALTHASAR, Hans 

Urs von, Gloria..., v. IV, p. 272. La consideración epifánica, manifestativa y perceptiva del ser respeta la relación analógica 

entre metafísica y estética. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

39 

3.4.2 Consecuencias 

    

 Balthasar considera que la contribución de la metafísica medieval fue extraer las 

consecuencias implícitas en los fundamentos mítico, filosófico y religioso. En este contexto 

filosófico Balthasar se esfuerza por descubrir la relación analógica entre metafísica y ‘estética’; 

por ello, postula que la matriz ‘estética’ que congrega las consecuencias metafísicas medievales es 

esta: la ‘estética’ filosófica incluye un a priori ‘teológico’
72

, es decir, una apertura ‘teológica’ 

que es condición de posibilidad para que entre metafísica y ‘estética’ se de una relación analógica 

en la que el ser manifestado y percibido remita a Dios. La metafísica greco-romana ya había 

señalado la relación entre el hombre, que se encuentra en el horizonte del cosmos, y Dios. ¿Cómo 

recupera la metafísica medieval esta relación analógica y la protege contra el peligro de la 

identidad? Los Santos Padres exhuman los temas metafísicos antiguos y los transmiten al 

Medioevo. El acceso a la Edad Media implica la asunción de tres núcleos temáticos: la armonía 

‘divino-mundana’ «tematizada por Boecio», la majestad de Dios y el temor reverencial del 

hombre «reflexionados por Casiodoro, Benito y Gregorio Magno», y  el mundo como despliegue 

de Dios según la propuesta de Juan Escoto Eriúgena. Con este tríptico el pensamiento medieval 

del hombre cristiano, motivado por un encuentro con Dios a través del cosmos, se apropia la 

antigua metafísica. Este pensamiento extrae las consecuencias para una relación analógica entre 

metafísica y estética:  

 

“Lo que [este pensamiento] adopta de los antiguos y transmite a su vez es su enorme coraje 

para la afirmación del ser en cualquier forma…, su heroica voluntad de rastrear el kalón y el 

agathón, y aún más, de presuponerlos a ciegas allí donde la forma fenoménica de la realidad 

exhibe mayores disonancias”
73

.       

 

En el pensamiento ‘estético-metafísico’ medieval subsisten las diferencias analógicas entre el 

cosmos, el hombre y Dios. Estas distinciones se vieron  amenazadas por la sacralidad monista de 

los Victorinos y por los indicios panteístas de la Escuela de Chartres. Por ejemplo, Hugo de San 

Víctor considera el mundo como el cuerpo expresivo de la divinidad
74

, y la Escuela de Chartres 

desplaza su interés acerca de Dios indagándolo a través del mundo con un lamentable desvío 

panteísta
75

. Afortunadamente, gracias a la síntesis entre la doctrina aristotélica y la platónica, 

triunfa la metafísica que logra mantener una relación analógica con la ‘estética’. Balthasar designa 

‘estética trascendental’  a aquella estética medieval que sostiene lo kalo/n como trascendental 

                                                           
72

 “El Cristianismo no destruye este ‘a priori teológico’… de ascendencia mítica y platónica, sino que lo revaloriza”. 

MURILLO, Ildefonso, op. cit., p. 363. 
73

 BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria..., v. IV, p. 319. 
74

 Cfr. ibid., v. IV, p. 323. 
75

 Cfr. ibid., v. IV, p. 329. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

40 

del ser y que, por lo tanto, mantiene la relación analógica con la metafísica. Este tipo de estética 

se consiguió gracias a Francisco de Asís, a los franciscanos, a la Summa theologica de Alejandro 

de Hales, al impulso areopagítico de los dominicos, a Alberto Magno y a Ulrico de Estrasburgo. 

La ‘estética trascendental’ fue posible porque las doctrinas aristotélicas y platónicas llegaron a 

convivir en una síntesis metafísica: 

 

“De este encuentro del Ente aristotélico con el emanativo Ser [neo]platónico,… nacerá la 

filosofía trascendental de la alta Escolástica, que luego… se arriesga a afirmar que todo ser 

como tal no sólo es uno, verdadero y bueno, sino también bello”
76

. “Frente a los franciscanos, 

los dominicos llegarán a alcanzar sólo reviviendo el entusiasmo del Pseudo-Dionisio una 

estética trascendental… En San Alberto confluyen sin esfuerzo las dos estéticas antiguas, la 

aristotélica de la armonía y la plotiniana de la luz… y con Santo Tomás y su metafísica del 

esse y essentia se encuentra el verdadero equilibrio…”
77

. “La filosofía trascendental del ser 

de la Edad Media, especialmente la tomista, constituye el (más alto) intermediario entre la 

antigua y la moderna metafísica… Se reconoce que el ser como tal es uno, verdadero, bueno y 

bello… La primera afirmación de que el ser es uno es propia de toda metafísica…; en esta 

afirmación no aparece la diferencia entre el ser y Dios… y deja en la oscuridad el problema 

de la diferencia entre las esencias. En cambio, la segunda afirmación de que el ser es 

verdadero… se impone precisamente en la diferencia que implica la semejanza entre Dios y el 

ser… Y sólo a base de ser verdadero puede también ser bueno y bello”
78

.    

 

 La metafísica de Tomás de Aquino culminó los esfuerzos de sus precursores
79

. Su metafísica está 

vinculada analógicamente a la ‘estética trascendental’. En esta propuesta la doctrina analógica de 

los trascendentales supone la distinción real entre esse et essentia
80

. Con este principio filosófico 

Tomás enfoca su metafísica distinguiendo analógicamente el ser y Dios; de esta manera, Dios, el 

hombre y el mundo son llamados ‘ser’, pero tal semejanza implica una disimilitud siempre mayor. 

Con esta base la ‘estética’ queda armoniosamente articulada con la metafísica, ya que el ser es la 

epifanía manifiesta y percibida de Dios en el ente. Lamentablemente la época posterior no 

sostendrá estas distinciones analógicas al racionalizar el esse (racionalismo) o al esencializar el 

                                                           
76

 Ibid., v. IV, p. 334. 
77

 Ibid., v. IV, p. 346. 
78

 Ibid., v. IV, pp. 337-338. 
79

 En este punto Balthasar ha omitido la exposición de los aportes de Ireneo, Agustín de Hipona, Dionisio el Areopagita, 

Anselmo de Canterbury y Buenaventura. A ellos les dedica una monografía especial en ibid., v. II. No se han incluido 

temáticamente en está investigación precisamente por su carácter monográfico. Acerca de la influencia de Tomás de Aquino 

en Balthasar, cfr. HENRICI, Peter, The Philosophy…, pp. 162-163; y CHAPELLE, Albert, op. cit., p. 410. Henrici 

considera que el pensamiento de Tomás está omnipresente y subterráneo en los escritos de Balthasar, aunque él no se 

considera a sí mismo un tomista.  
80 Cfr. 

BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria...,
 v. IV, p. 353.

 “In the case of Thomas, the two dimensions of the aesthetic and the 

ontological come together in the theme of  proportionality: of ordo, harmonia, consonantia and proportionalitas”. DAVIES, 

Oliver, Von Balthasar and the Problem of Being, in New Blackfriars, (79/923), English Dominicans, 1998, p. 11. [=En el 

caso de Tomás, las dos dimensiones de la ‘estética’ y  la ontológica vienen juntas en el tema de la proporcionalidad: de orden, 

armonía, consonancia y proporcionalidad]. 
 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

41 

ser (idealismo). Con ello, a la metafísica y a la estética les espera un destino lamentable que es la 

explicitación de la crisis cultural de la modernidad. 

 

 

3.4.3 Explicitaciones 

 

 En la alta Escolástica se llegó a la convicción metafísica de poder percibir el esplendor de 

la bondad y belleza eternas en todo ente, sin identificar unívocamente a Dios con el ser ni con los 

entes. Cuando en la Edad Media tardía se rompió el equilibrio entre esencias finitas, ser y Dios la 

metafísica desafía una encrucijada en la cual la analogía es desatendida y la ‘estética’ se va 

separando de la metafísica. Los sucesos de esta época son considerados por Balthasar como las 

explicitaciones de una crisis cultural incapaz de conciliar los fundamentos antiguos y las 

consecuencias medievales con las tendencias filosóficas modernas. Por una parte, los 

fundamentos mítico, filosófico y religioso parecen inconciliables en esta época; y por la otra, el a 

priori ‘teológico’ de la estética filosófica se opaca cada vez más. La ‘estética trascendental’ del 

ser, el cual está abierto a Dios al manifestarse y ser percibido en los entes, es suplantada por la 

estética de la razón trascendental. De este modo, ni el ser ni lo ‘estético’ son trascendentes a la 

razón; al contrario, la razón es lo trascendental en cuanto que ella aprehende y comprende todo, es 

decir, a los entes, al ser y a Dios sin analogia entis. La razón ‘trascendental’ también se puede 

entender en sentido kantiano como la razón ‘pura teórica’ del sujeto que posee las condiciones de 

posibilidad para alcanzar un conocimiento universal y necesario sobre los fenómenos; o como la 

razón ‘pura práctica’ del sujeto que postula la existencia nouménica de Dios, de la inmortalidad y 

de la libertad. 

 

 

3.4.3.1 La encrucijada 

 

La ruptura del equilibrio tomista entre esencias finitas, ser y Dios en la Edad Media tardía 

condujo a la bifurcación de metafísica y ‘estética’. Los responsables de esta encrucijada son Duns 

Escoto, Guillermo de Ockham, Francisco Suárez y Eckhart. La concepción escotista del ser como 

lo absolutamente indeterminado y simplísimo supone una reducción formalista del ser a puro 

concepto; el concepto de ser se eleva por encima de Dios y del mundo, y la realidad queda 

tácitamente eliminada como no esencial
81

. Con la noción unívoca del ser y su determinación en 

cuanto haecceitas, Ockham considera lo individual como el único objeto de la experiencia 

sensitiva, la cual presenta al pensamiento este objeto. Según Balthasar, Suárez retoma la 

                                                           
81

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria...,
 
 v. V, p. 24. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

42 

univocidad escotista del ser y lo concibe como neutralidad indiferente
82

. El embate crucial de la 

univocidad se debe a la identificación eckhartiana entre el ser y Dios; Eckhart es el autor de la 

fórmula ‘Dios es el ser’. Con esta mística univocista, en la cual las fronteras entre teísmo y 

panteísmo parecen confundirse, Eckhart renuncia a la mediación cósmica de los entes en el 

discurso filosófico sobre de Dios. Con estos resultados se confunde peligrosamente la frontera 

entre el hombre y Dios de modo semejante como ha desaparecido la distinción entre ser y Dios. 

 

3.4.3.2 Metafísica de los santos y de los locos 

 

Hubo corrientes que intentaron superar la encrucijada univocista, algunas con inspiración 

específicamente cristiana y otras con acentuados motivos filosóficos; en este punto Balthasar se 

refiere a la ‘metafísica de los santos’ y la ‘metafísica de los locos’, ubicándolas como corrientes 

peculiares intracristianas. La metafísica de los santos pretende reflexionar críticamente sobre la 

relación entre el hombre cristiano y Dios. Los personajes que integran esta corriente ya han sido 

enunciados
83

; en la reflexión de esta corriente sobre el hombre cristiano y Dios, la razón 

trascendental ocupa el papel protagónico. Balthasar pone un óbice a tal tendencia intracristiana:  

 

“…todo este trascendentalismo cristiano que va de Eckhart a Caussade, no puede presentarse 

todavía como la forma definitiva de una ‘metafísica’ cristiana (no existe una forma 

definitiva). Por muy exacta que sea su concepción de la trascendencia cristiana como tal, en 

igual medida se queda en ella… y no ha agotado todavía el acto integral de la conversio ad 

phantasmata… Repensar este acto sin tirar por la borda los resultados de la espiritualidad 

trascendental es la empresa reservada a nuestro tiempo”
84

. 

 

En la llamada ‘metafísica de los locos’, propia de la racionalidad trascendental prevalece la razón 

inerme del loco, del pícaro, del idiota, del payaso y del hombre ridículo. Los personajes 

representativos de esta racionalidad trascendental ya han sido anteriormente presentados
85

; sólo 

falta declarar que, según Balthasar, los elementos de esta metafísica están ya superados: “Tanto la 

metafísica de los santos como la temática de los locos producían a su manera un cortocircuito: 

pasaban por alto la realidad del mundo,… y buscaban el reflejo de la gloria divina en una 

trascendencia inmediata”
86

. Estas dos tentativas intracristianas, que pretendieron superar la 

encrucijada univocista, fracasaron porque descartaron la mediación filosófica del cosmos 

anhelando una relación inmediata entre Dios y la trascendentalidad del hombre. Los entes 

                                                           
82

 Balthasar cita las Disputationes Metaphysicae de Suárez: “no se puede rechazar la unidad del concepto para defender la 

analogía, al contrario, si hay que abandonar una de las dos, sería preferible dejar la analogía”. Ibid., v. V, p. 30.   
83

 Cfr. la nota no. 10 del capítulo primero. 
84

 Ibid., v. V, p. 134. 
85

 Cfr. la nota no. 11 del capítulo primero. 
86

 Ibid., v. V, p. 196. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

43 

cósmicos fueron careciendo de interés, la filosofía se fue centrando en el hombre y, poco a poco, 

el ser y Dios llegaron a ser temas incómodos. Cuando la manifestación del ser ya no es percibida 

por el hombre en los entes cósmicos, y cuando el hombre se encierra en sí mismo, la metafísica y 

la ‘estética’ se separan; con esta separación ambas capitulan. Esta secuela deriva del olvido del 

cosmos y de Dios. Por esta ruta la subjetividad solitaria busca una respuesta antropocéntrica en su 

razón trascendental. La analogía entre el cosmos, el hombre y Dios queda fragmentada ¿qué 

soluciones filosóficas faltan por ensayar? 

 

3.4.3.3 Metafísica de la mediación antigua 

 

Nicolás de Cusa ensayó una síntesis entre el patrimonio antiguo, medieval y las nuevas 

tendencias filosóficas. Balthasar opina que el Cusano representa el nudo desde donde parten las 

dos grandes corrientes filosóficas modernas: la vuelta a la antigüedad clásica y la reclusión del 

hombre en su subjetividad. Balthasar llama a la primera ‘metafísica de la mediación antigua’, y a 

la segunda ‘metafísica del espíritu’.  

 

La ‘metafísica de la mediación antigua’ representa el movimiento humanista que retorna a la 

antigüedad clásica para exhumar los valores greco-romanos y adecuarlos a la nueva cultura. En 

esta corriente se trasluce un trasfondo filosófico más o menos explícito. Los personajes que 

Balthasar circunscribe en ella son: Marsilio Ficino, León Hebreo, Giordano Bruno, Godofredo de 

Estrasburgo, Miguel Ángel, Shakespeare, Torcuato Tasso, Kleist, Goethe, Hebel y Paul Claudel; 

también aquellos que postulan al hombre como centro: Nicolás Maquiavelo, Francis Bacon, 

Thomas Hobbes, Ralph Cudworth, Antony Conde de Shaftesbury; además los poetas como 

Hölderlin, Rilke, Goethe; y los filósofos contemporáneos Nietzsche y Heidegger.
87

. Al examinar 

esta cosmovisión hay que atender a las relaciones establecidas entre Dios, hombre y mundo, y 

preguntarse ¿se han logrado relacionar analógicamente esta coordenadas del patrimonio antiguo?  

 

Ficino propone una identificación equilibrada entre eros platónico y ágape cristiano. Este amor es 

el espejo del bien supremo que eleva al hombre hacia lo divino; Dios es el bien supremo cuyo 

esplendor divino aparece reflejado en el ser del mundo: “como lo bello es la aparición 

resplandeciente del bien, así el mundo es la aparición e irradiación de Dios… El verdadero acto 

del espíritu es, a la vez, contemplación y amor”
88

. En esta propuesta subyace la semejanza junto a 

la mayor disimilitud porque las relaciones distintas entre el mundo, Dios y el hombre no se 

identifican. 

 

                                                           
87

 Cfr. ibid., v.V, pp. 233-416. 
88

 Ibid., v. V, p. 239. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

44 

La identificación entre eros y ágape confirió al eros nuevas facultades que en la posteridad lo 

llenaron de un significado nuevo porque él se atribuyó a sí mismo la dimensión de ágape y éste 

fue subordinado; el eros se asigna  la infinitud divina y se encumbra hasta lo absoluto. Por esta 

razón, lo finito y lo infinito llegan a formar una unidad inmediata por medio del eros, es decir, la 

criatura humana se confunde peligrosamente con la infinitud de Dios. Esta obstinación del eros 

conduce al abandono de la analogia entis. Según Balthasar han colaborado en esta pretensión 

Godofredo de Estrasburgo, Miguel Ángel, Shakespeare, Torcuato Tasso, Kleist, Goethe, Hebel y 

Paul Claudel.  

 

En la línea de Ficino, León Hebreo elabora una síntesis de la doctrina del amor sobre un fondo 

religioso monista. En este monismo del amor religioso, en el cual subsiste cierta analogía entre 

Dios y el mundo, todo se orienta hacia Dios. Él, en cuanto ‘lo bello que embellece’, aparece 

distinto del cosmos que es ‘lo bello embellecido’
89

. El monismo del amor religioso de León 

Hebreo se convierte en un monismo teórico en el pensamiento de Giordano Bruno que es el padre 

secreto de la moderna religión del cosmos. Aunque Bruno aparenta asumir la analogía, el 

contenido que predomina es la identidad
90

 entre el cosmos y Dios.  

 

Después de Ficino, de León Hebreo y de Bruno el cosmos teofánico y la identificación entre eros 

y ágape traicionaron la mayor disimilitud que se resguarda mediante la analogía. Otra ruta 

transitada por la ‘metafísica de la mediación antigua’ es la visión antropocéntrica o ‘reducción 

antropológica’. Esta vuelta al hombre como centro significa la exaltación de la autonomía 

humana y de la espontaneidad del corazón. Balthasar escribe: “Las luces de todos los reflectores y 

desde todas las direcciones se concentran sobre el hombre de un modo cada vez más unívoco: el 

hombre se convierte en el punto focal de la gloria, donde el cosmos brilla en cuanto espíritu y la 

oscuridad de Dios se hace evidente”
91

. La relación analógica entre el hombre, el cosmos y Dios 

otra vez se fragmenta en esta metafísica. La autonomía soberana del hombre rige las propuestas 

filosóficas de Nicolás Maquiavelo, Francis Bacon, Thomas Hobbes, Ralph Cudworth y Antony 

Conde de Shaftesbury. Por ejemplo, en este último, la religión es valorada desde la ética 

autónoma, la ética se convierte en el criterio de una relación entre el hombre y un Dios inmanente 

al mundo, y esta relación degenera en un vínculo de identidad
92

.  

 

Además del antopocentrismo, Balthasar circunscribe a Hölderlin y a Goethe en la ‘metafísica de 

la mediación antigua’. F. Hölderlin asume el intento griego que alcanzó una experiencia de Dios 

en el cosmos, “lo que Hölderlin experimenta realmente y en lo que compromete toda su existencia 

                                                           
89

 Cfr. ibid., v. V, p. 242. 
90

 Cfr. ibid., v. V, pp. 244-245. 
91

 Ibid., v. V, p. 268. 
92

 Cfr. ibid., v. V, p. 276. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

45 

es… la afluencia de una amor infinito en el misterio del ser del mundo”
93

. Esta experiencia es 

expresada mediante los términos glorioso (Herrlich), sagrado (Heilig) y divino (Göttlich). La 

cosmovisión de Hölderlin se ordena en un esquema en el que las tensiones entre el uno y el todo 

se diferencian, es decir, el hombre y Dios se distinguen. Sin embargo, tal cosmovisión está 

amenazada por la nada; “esta sombra, la más oscura de las sombras, es inseparable de cualquier 

pensamiento de la identidad”
94

. Por ello, la nada logra empañar la analogía en Hölderlin. 

 

W. Goethe tuvo una experiencia positiva del ser; por ella, la presencia de Dios en el mundo es 

considerada como una experiencia primordial. Goethe expresa veneración ante el ‘Dios-

naturaleza’ y por medio de su poesía se relaciona con el mundo y con Dios. Con la fórmula ‘Dios-

naturaleza’ Goethe no quiere separar la inmanencia de Dios de su trascendencia. En cuanto 

inmanente,  el ‘Dios-naturaleza’ se expresa con los signos alfabéticos del cosmos, en el cual la 

existencia humana es la expresión festiva y triunfal del ser. Sin embargo, la poesía con la que 

Goethe venera al ‘Dios-naturaleza’ sólo reconoce una dependencia cósmica del hombre, no la 

creaturalidad humana; “así, en lugar del nombre ‘naturaleza’ (tras la cual está Dios), puede 

ponerse la palabra ‘ser’, o también la totalidad omnicomprensiva”
95

. Ese Dios es una parodia, la 

naturaleza una apoteosis y en el hombre ya no se reconoce la creaturalidad. La analogía del ser 

queda nuevamente denigrada. Después de Goethe la veneración se le dirigirá no a Dios, sino al 

cosmos o al ser:  

 

“La resonancia de la metafísica de la ‘mediación antigua’,… se descompone en tres sonidos 

distintos. Según Goethe, el cosmos universal se nos puede dar enteramente como ‘cosmos 

biológico’; de este modo parece haberse echado un puente desde el cosmos antiguo-teofánico 

al científico-moderno. O el cosmos universal… se hace ‘prometeico’ o ‘ganimédico’ como 

‘espacio cósmico interior’… O bien, finalmente, lo universal ya no se piensa como cosmos…, 

sino… como el ser”
96

.  

 

La ciencia moderna se ha apropiado el ‘cosmos biológico’ como objeto de estudio. Nietzsche, por 

su parte, se ha incautado el ‘cosmos prometeico’ del superhombre; Rilke, el ‘cosmos ganimédico’; 

y Heidegger el ‘mundo’ en donde el ser ‘está-ahí’.  

 

                                                           
93

 Ibid., v. V, p. 290. 
94 Ibid., v. V, p. 316. 

95 Ibid., v. V, p. 379. 

96 Ibid., v. V, p. 383. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

46 

Con su filosofía de la vida y del eterno retorno Nietzsche
97

 exalta al superhombre como inmenso 

sujeto autárquico, que sustituye al Dios muerto, y como creador del mundo axiológico. Rilke, por 

su parte, recluye al hombre en el espacio intracósmico heredado por Narciso, y lo eleva a creador 

del mismo Dios; el cual es un dios desgarrado y desparramado en el mundo
98

. Finalmente, 

Heidegger también emprende un viraje a la antigüedad de un modo más radical. Con ello descubre 

que  lo que otros han denominado ‘naturaleza’ “es, en realidad, la u/sij preplatónica que viene a 

ser simplemente el ser que todo lo abarca”
99

, que emerge anteriormente a cualquier subjetividad y 

que aparece desde el fondo primordial. Según Heidegger el ser es inherente al hombre, y el 

hombre al ser; Heidegger intuye, también, la trascendencia del ser, la diferencia entre ente y ser, la 

plenitud no subsistente del acto de ser y su misterio. El hombre (da-sein) es el camino, el pastor y 

el guardián del ser que se le autorrevela y se le oculta como misterio. 

 

La diferencia ontológica entre ser (actus essendi) y ente (essentia existente) no alcanza, en 

Heidegger, a la diferencia entre ser y Dios; por ello Heidegger dota al ser con los distintivos del 

acto subsistente divino. En este punto la diferencia ontológica omite la analogia entis y 

desemboca en la identidad; “cuando la analogía inmanente del ser entre actus essendi y essentia 

no profundiza en la analogía trascendente entre Dios y el mundo, se autoelimina y se disuelve en 

la identidad”
100

. Éste ha sido el desenlace de una metafísica que asumió la antigüedad clásica sin 

conservar su apertura a Dios. ¿Cuál es el resultado metafísico obtenido por la otra gran corriente 

filosófica moderna?  

 

3.4.3.4 Metafísica del espíritu 

 

3.4.3.4.1 Desde Descartes hasta Kant 

 

El principio eckhartiano, que basa todo en la relación personal inmediata entre espíritu 

finito e infinito, y que suprime la mediación del cosmos por ser un grado inferior, fue desarrollado 

                                                           
97

 La importancia de Nietzsche para Balthasar es acentuada por HENRICI, Peter, The Philosophy…, pp. 158-161. La 

búsqueda balthasariana de la analogía en la estética de Nietzsche dentro de la obra Apokalypse der Deutschen Seele es 

desarrolla por SCHRIJVER, Georges de, op.cit., pp. 125-133.  
98 Cfr.

 BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria..., 
v. V, p. 396. 

99 Ibid., v. V, p. 399. 

100 Ibid., v. V, p. 415.
 Balthasar aprecia la filosofía de Heidegger a tal punto que la incorpora a su propia propuesta; cfr. 

CHAPELLE, Albert, op. cit., pp. 410-412. “Both Martin Heidegger and Hans Urs von Balthasar have explored the 

inseparable connection between Being and beauty, their transcendental convertibility”; DAIGLER, Matthew A., op. cit., p. 

375. [=Ambos, Martin Heidegger y Hans Urs von Balthasar han explorado el nexo inseparable entre ser y ‘belleza’, su 

convertibilidad trascendental]. “À travers la différence heideggérienne, il n’y a aucune analogia entis, mais une identité qui 

produit la différence et l’englobe en même temps… Toutefois, malgré ses critiques, Balthasar semble plus proche du dernier 

Heidegger que Lotz ou Rahner”. BRITO, Emilio, La Réception de la Pensée de Heidegger dans la Théologie Catholique, 

dans Nouvelle Revue Théologique, (119/3), Bruxelles, 1997, pp. 358-359.  [=En la diferencia heideggeriana, no hay ninguna 

analogia entis, sino una identidad que produce la diferencia y la engloba al mismo tiempo… Sin embargo, a pesar de sus 

críticas, Balthasar parece más cercano del último Heidegger que Lotz o Rahner]. 
 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

47 

por el Cusano. Posteriormente este germen fue cultivado por la ‘metafísica del espíritu’ que 

recluye al hombre en su subjetividad, el cual emprende una relación racional inmediata con lo 

absoluto ya que el cosmos pierde su fuerza teofánica mediadora. Ésta ha sido la perspectiva 

continuada por Descartes, Spinoza, Leibniz, Berkeley, Malebrance, Kant, Schiller, Fichte, 

Schelling, Hegel y Marx. Descartes entrega la materia del mundo «res extensa» a las ciencias, y 

traslada el ‘yo pienso’ al centro de la metafísica. A partir del yo pensante recupera la existencia, 

tanto del espíritu finito como del infinito. Por medio de la analogía subjetiva Descartes justifica la 

existencia del mundo y de Dios. 

 

 “Desde la analogía del espíritu se recupera el universo y, al llegar con Spinoza y Leibniz 

hasta la perspectiva de Dios, será posible restaurar ocasionalmente (a través de Dios) la 

comunicación interrumpida entre espíritu y materia, o interpretar la materia como un modo 

del espíritu (Leibniz), o degradarla a pura apariencia (Berkeley)”
101

. 

 

La premisa del dualismo cartesiano entre res extensa y res cogitans fue repensada por Spinoza y 

Leibniz. Spinoza considera el pensamiento y la extensión como atributos de la substancia divina, 

de la cual las esencias finitas son modos. La dualidad cartesiana se resuelve en unas diferencias 

próximas a la identidad entre Dios y el mundo, entre el conocimiento divino y el humano, y entre 

la ‘esencia-existencia’ en Dios y en el ser finito. Leibniz, por su parte, resuelve el dualismo de 

modo a priori al explicar el mundo desde el espíritu divino; en esta explicación interviene un 

paralelismo vertical. El espacio intramundano de las mónadas no está regido por la analogía sino 

por la identidad unívoca, por ello se hace imposible la analogia entis entre la mónada absoluta de 

Dios y las mónadas creadas
102

. Malebranche considera la nulidad de la criatura que contempla 

dialógica e interiormente a Dios. En este retorno al yo, sin partir de la experiencia mundana 

exterior, el intelecto arquetípico divino ilumina al yo para que conozca pasivamente la verdad de 

modo a priori. En esta filosofía desaparece toda experiencia del mundo exterior y el encuentro 

entre el yo y el tú
103

; a la analogia entis se le sustraen las coordenadas cósmicas e interpersonales. 

 

Por una parte, Descartes, Spinoza, Leibniz y Malebranche establecieron una inmediatez unívoca 

entre el hombre y Dios prescindiendo de la mediación cósmica. Por otra, Kant separa 

equívocamente el mundo sensible de los fenómenos «accesibles a la razón pura teórica del sujeto 

humano» y el mundo inteligible de los noúmenos «postulados por la razón práctica». Kant es 

discípulo de A. Baumgarten, el fundador de la estética sistemática como ciencia filosófica; esta 

‘estética’ estudia el ámbito delimitado por lo kalo/n humano, es decir, por la percepción sensitiva 

orientada todavía confusamente hacia el conocimiento ‘lógico’ de la verdad. La delimitación 

                                                           
101

 BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria...,
 v. V, p. 418.

 
102 Cfr. 

i
bid., v. V, p

p
. 439-440. 

103 Cfr. 
i
bid., v. V, p. 444. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

48 

científica del ámbito estético, comenzada por Baumgarten, es radicalizada por Kant, pues su 

idealismo crítico escinde el mundo en fenómenos y noúmenos; por lo tanto, la existencia de Dios 

es un postulado de la razón práctica junto con la libertad humana y la inmortalidad, y el hombre 

debe autoconquistar su espíritu observando el imperativo categórico de la conciencia ética 

autónoma. En este planteamiento la ética se presenta como criterio para la religión auténtica, y la 

religión como dimensión última de la ética
104

; la razón pura teórica se limita al mundo 

fenoménico, no puede fundamentar una metafísica y no accede a la manifestación del ser en los 

fenómenos. Con esta ruptura equívoca entre metafísica y ‘estética’ la razón práctica del sujeto 

autónomo postula la existencia de Dios con una finalidad ‘práctica’, con él se relaciona el hombre 

mediante una religiosidad sometida al criterio de la ética y sin mediación del mundo fenoménico. 

Así, la inmediatez unívoca entre el hombre y Dios, implícita en el racionalismo, se transforma en 

una inmediatez equívoca.     

 

3.4.3.4.2 Desde Schiller hasta Marx 

 

Schiller es heredero de la comprensión leibniziana del cosmos ‘cuantitativo-cualitativo’. Schiller 

escinde esta comprensión en dos cosmovisones irreconciliables: una materialista y otra idealista. 

Él coloca al hombre fuera de la physis cósmica como espíritu finito en devenir procesual hacia lo 

absoluto divino; su voluntad moral lo eleva a lo divino con la posibilidad polar entre lo 

prometeico y la sumisión. El trasfondo schilleriano es antropocéntrico; en él queda oscurecida la 

pregunta por el ser y por Dios ya que la atención recae sobre el hombre y su obrar moral. El 

hombre incorpora el cosmos al espíritu mediante la creación artística y él alcanza su divinización 

por su obrar moral. En Schiller “ya no se da la analogía de Dios y de criatura..., sino identidad en 

tensión”
105

.   

 

Mientras que Kant y Schiller reconocen la finitud del espíritu humano, Fichte, Schelling y Hegel 

pretenden elevar titánicamente al hombre a la totalidad de lo absoluto. Fichte parte del Yo 

titánico, libre e idéntico a sí mismo, que es saber absoluto y acción absoluta; éste despliega al 

mundo desde la subjetividad como opuesto ‘no-yo’ fenoménico, es decir, el mundo es puro 

fenómeno del espíritu y para el espíritu, pero el mundo no es teofánico ni manifestación del ser. 

Dios es el punto de convergencia del proceso cognoscente y operante del espíritu humano. Entre 

ambos hay identidad en completa fusión como la hay entre el ser y la existencia; y puesto que el 

punto de partida no es la analogía, sino la identidad
106

, la propuesta de Fichte desemboca en la 

                                                           
104 Cfr. 

i
bid., v. V, p

p
. 464 y 471.

 Una ampliación del pensamiento balthasariano en relación con Kant se encuentra en SCHRIJVER, 

Georges de, op.cit., pp. 80-93. Ahí se desarrolla la opinión que versa sobre la fragmentación de la analogia entis en la 

‘escatología trascendental’ de Kant. 
 

105 
BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria...,

 v. V, p. 489. 

106 Cfr. 
i
bid., v. V, p. 509.

 El acierto del joven Fichte consistiría en que “la liberté n’accède à la profondeur de son intériorité que dans 

la mesure où elle s’abandonne à la juste mesure de beauté selon laquelle la liberté absolue entend se manifester en elle. En cet 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

49 

dialéctica idealista fundada en la identitas entis. La oposición dialéctica, establecida por Schelling 

entre ‘subjetivo y objetivo’, ‘ideal y real’, ‘espíritu y naturaleza’, es de índole unívoca. El 

idealismo de Schelling se olvida del ser, quedando absorbido por la conciencia titánica del yo; 

éste se atribuye los predicados de la absolutividad de la antigua metafísica sometiéndola a la 

unívoca identidad y desplegando, a partir de esta, tanto el ser absoluto como el mundano
107

. 

Schelling  llama ‘máxima analogía’ a este tipo de identidad que se contrapone a la ‘desemejanza 

analógica cada vez mayor’ entre Dios, mundo y hombre. La reacción posterior de Schelling contra 

el panlogismo hegeliano mantiene incólume esta univocidad. 

 

El esquema del ‘uno y el todo’ (hen kai pan) de Hölderlin subyace en la propuesta de Hegel
108

 con 

acentuados rasgos de identidad, ya que la ‘pístis’ cristiana es abstraída en la ‘gnôsis’, diluyéndose 

el mito y la religión en la filosofía. Según Hegel, el logos y la naturaleza cósmica son el 

despliegue evolutivo del espíritu absoluto hacia la identidad diluyente de lo singular en lo 

universal. La naturaleza es la explicación y la implicación del espíritu absoluto, el hombre es la 

realización de la totalidad del saber absoluto que integra en sí todas las diferencias de la 

naturaleza y del espíritu, y Dios es la conciencia ideal y universal en la cual se diluye la dialéctica 

evolutiva de la naturaleza y del logos, es decir, donde el uno se diluye en el todo (hen kai pan); “el 

                                                                                                                                                                               
abandon, la liberté humaine trouve sa juste mesure et sa proportion: alors seulement elle vit dans le climat religiuex de 

l’analogia entis”. SCHRIJVER, Georges de, op.cit., p. 97. [=La libertad no llega a la profundidad de su interioridad sino en 

la medida en que ella se abandona a la justa medida de la belleza según la cual la libertad absoluta desea manifestarse en ella. 

En este abandono, la libertad humana encuentra su justa medida y su proporción: entonces solamente ella vive en el clima 

religioso de la analogia entis]. Pero Balthasar se distancia de Fichte cuando éste abandona el justo medio de la anologia 

entis. Cfr. ibid., p. 98. “Aux yeux de Balthasar, il ne saurait déboucher sur l’analogia entis aussi longtemps qu’il se centre 

sur le dynamisme d’achèvement que l’homme s’attribue à lui-même”. Ibid., p. 103. [=A los ojos de Balthasar, él (Fichte) no 

podría desembocar en la analogia entis por el largo tiempo que él se centra en el dinamismo de acabamiento que el hombre 

se atribuye a sí mismo]. 
 

107 Cfr. 
BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria...,

 v. V, p. 514.
 “Dans son analyse de la pensée de Schelling, Balthasar se préoccupera 

principalement de noter comment l’insouciance éthérée de l’esthétique idéaliste a dû presque nécessairement conduire à la 

mélancolie romantique, caractéristique de la période qui suivit l’idéalsime… Balthasar notera qu’en face de la conception du 

monde propre à l’analogia entis ne s’offrent que deux possibilités: la voie trompeuse de l’harmonie esthétique ou la voie du 

déchirement dionysiaque”. SCHRIJVER, Georges de, op.cit., pp. 109-110. [=En su análisis del pensamiento de Schelling, 

Balthasar se preocupará principalmente de notar cómo la despreocupación etérea de la estética idealista ha debido casi 

necesariamente conducir a la melancolía romántica, característica del período posterior al idealismo… Balthasar notará que 

de cara a la concepción del mundo propia de la analogia entis no se ofrecen más que dos posibilidades: la vía tramposa de la 

armonía estética o la vía del desgarramiento dionisiaco]. Sin embargo, hay que agregar que “Schelling se trouve… très 

proche de la perspective de Balthasar…L’esthétique, comme apparition de l’infini dans le fini, dit bien qu’est la mythologie 

et la religion pré-chrétienne… Mais… la concordance ainsi recherchée (analogia) entre la force expressive de l’humain et la 

force du divin est constamment réduite au niveau spécifique de l’auto-expérience du sujet”. Ibid., pp. 110 y 115. [=Schelling 

se encuentra… muy cercano de la perspectiva de Balthasar… La estética, como aparición del infinito en lo finito, expresa 

bien lo que es la mitología y la religión precristiana… Pero… la concordancia tan refinada (analogia) entre la fuerza 

expresiva de lo humano y la fuerza de lo divino es constantemente reducida al nivel específico de la ‘auto-experiencia’ del 

sujeto]. “Los idealistas, al menos a partir de Schelling, lucharon por la distinción, pero dentro de la identidad”. 

BALTHASAR, Hans Urs von, Die Gottesfrage des Heutigen Menschen, Wien, 1956 (tr. cast. de VALVERDE, José 

María, El Problema de Dios en el Hombre Actual, Ed. Guadarrama, Madrid, 1966
2
, p. 314).

 

108
 Hegel fue para Balthasar uno de los grandes puntos de referencia; cfr. HENRICI, Peter, The Philosophy…, pp. 157-158; y 

CHAPELLE, Albert, op. cit., p. 412. El dinamismo trascendental del espíritu humano “is the christening of German 

Idealism, into whose transcendental key even the methaphysical thinking of St. Thomas can be transposed”. BALTHASAR, 

Hans Urs von, Mein Werk. Durchblicke, Johannes Verlag, Einsiedeln/Freiburg, 1990 (tr. inglesa de McNEIL, Brian, et al., 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

50 

pan mismo como plenitud de la integración no puede estar ya en oposición respecto del ‘uno’ 

como su otro: el kai indica precisamente su identidad”
109

. Para Hegel la naturaleza es 

antropofánica y el hombre es teofánico en cuanto es creador artístico de sí mismo al ser centro 

unificador de Dios y del mundo. Según Balthasar esta filosofía se olvidó del ser porque al  

conceptualizarlo le amputó su contenido dejándolo en la vaguedad, y a raíz de este vaciamiento 

descuida la epifanía del ser y el carácter teofánico del  mundo; por ello la inmediatez unívoca 

entre el hombre y Dios desemboca en la apropiación humana de lo absoluto. 

 

Marx es el último autor que Balthasar integra
*
 en la ‘metafísica del espíritu’. Marx entroniza al 

hombre con su praxis revolucionaria como centro del mundo, de la historia y del ser. Ante la 

miseria causada por la explotación capitalista y alienadora, el proletariado revolucionario debe 

emanciparse. El trabajo, como praxis, humaniza la naturaleza y reintegra el hombre a ella; el 

hombre se produce a sí mismo en cuanto que él actúa en la naturaleza y reproduce la naturaleza en 

sí mismo
110

. Esta praxis material autorrealiza socialmente al hombre cuyo valor absoluto es su 

condición social que se expresa en el encuentro arquetípico entre hombre y mujer, en la abolición 

revolucionaria de las clases sociales y en la dictadura del proletariado. El giro antihegeliano de 

Marx rescata la mediación cósmica, continúa la comprensión antropocéntrica, pero descarta a 

Dios por una conjetura materialista: Dios no aparece como fuerza activa junto al proletariado en 

esta propuesta. Tal conjetura no fue superada mediante una filosofía del ser y, por ello, Marx 

exaltó al hombre como centro del mundo y del ser. Aquí se desaprovecha nuevamente otra 

oportunidad para el desarrollo de la analogía.  

 

Las corrientes prounivocistas o equivocistas condujeron a la separación entre metafísica y 

‘estética’. Algunas corrientes descuidaron la importante disimilitud entre Dios, el hombre y el 

mundo. Por este descuido de la analogía la estética fue recluida en el dominio psicológico de la 

ciencia o en el campo de la filosofía del arte
111

. Con tales presupuestos, la ‘estética’ capitula como 

aparición y percepción analógicas del ser en el ente. Cuando se abandona la semejanza analógica 

y la mayor disimilitud entre Dios, hombre y cosmos, como proporción trascendental de la 

                                                                                                                                                                               
My Work: in Retrospect, Ed. Communio Books Ignatius Press, San Francisco, 1993, p. 53). [=…es lo cristiano del Idealismo 

Alemán, dentro del cual se puede trasponer la semejante clave trascendental del pensamiento metafísico de Santo Tomás]. 
109 

Id., Gloria..., 
v. V, p. 526.

 
*
 Debido a su carácter monográfico, en esta exposición no se han incluido temáticamente Dante, Pascal, Juan de la Cruz, 

Hamman, Hopkins, Soloviev y Péguy. A ellos Balthasar les dedica un estudio monográfico en ibid., v. III. Él reconoce que es 

necesario ampliar el diálogo con otras tradiciones filosóficas.     
110

 Cfr. ibid., v. V, p. 542. 
111

 La estética como ciencia rigurosa supone la negación de la trascendentalidad a lo kalo/n Balthasar ubica en esta tendencia 

a Rosenkranz, Solger, Weisse, Carrière, Schasler, E. von Hartmann, R. H. Lotze, Vischer, Zimmermann, Fechner, Häberling, 

N. Hartmann, Chernishevski y  Croce. A esta lista agrega: “El nihilismo, rociado con perfumes de salón, de Schopenhauer, 

continuado por Wagner, Eduard von Hartmann y Thomas Mann, despide un olor cada vez más nauseabundo y tiene por eso 

necesidad de las nuevas esencias que desprenderán Nietzsche, el último Scheler, el joven Heidegger, Sartre y los suyos. 

Realmente una ‘estética como ciencia rigurosa’, sólo se puede desarrollar desde estos presupuestos”.  Ibid., v. V, p. 548. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

51 

aparición y la percepción del ser, esta abulia arrastra consigo la imposibilidad de fundamentar una 

metafísica. Además la ‘estética’ también se venga de sus hermanas porque la bondad, la verdad y 

la unidad ya no atraen; y entonces ¿quién morirá ahora por el ser? Balthasar escribe: 

 

“...Cuando al ser se le entiende analógicamente... entonces las propiedades trascendentales 

del ser... hasta tal punto quedan contagiadas de esta analogía y de esta diferencia, que es 

imposible cualquier reducción unilateral de la metafísica y de cualquier doctrina metafísica de 

la verdad, de la bondad y de la belleza a ‘ciencia exacta’”
112

. 

 

Balthasar se interesó por recuperar especialmente la trascendentalidad de lo ‘estético’ dentro de la 

metafísica por medio de la analogía. Esta empresa fue posible gracias a una visión de conjunto 

(Gestalt) de lo ‘dramático’ y lo ‘verdadero’.  

 

3.5 Kalo/n kai/ do/ca 

 

 Lo kalo/n es el tema propio de la estética filosófica, en cuanto ésta trata de un 

trascendental metafísico; en cambio, la do/caes un tema peculiar de la estética teológica. Según 

Balthasar, el primer término tiene un uso trascendental y el segundo un uso categorial; es decir, 

que mientras lo kalo/n es un trascendental del ser
*
, la do/ca es una categoría ‘estético-teológica’. 

Aun estableciendo estas distinciones, en la metafísica el a priori ‘teológico’
113

 mantiene la 

apertura de lo kalo/n a la do/ca Los indicios de ésta en la metafísica son la plenitud y pobreza de 

los entes en la participación del ser, tal plenitud y pobreza se presentan en el ser (esse) mismo que 

necesita de los entes (essentia) para ser ónticamente. Esta distinción real entre esse et essentia en 

los entes finitos es analógica; de ella surgen estas polaridades
114

: ‘manifestación y percepción’, 

‘develamiento y velamiento’, ‘a)-lh/Jeia y emeth’, ‘donación y recepción’ del ser, ‘verdad del 

                                                           
112

 Ibidem. “La luz de los trascendentales --lo uno, lo verdadero, lo bueno y lo bello--, que se identifica con la luz de la 

filosofía, sólo puede brillar si permanece íntegra”. Id., Ensayos Teológicos,… v. I, p. 143. 
*
 Balthasar no se ocupa temáticamente de una justificación argumentativa de la trascendentalidad de lo kalo/n, solamente 

remite a algunas investigaciones realizadas por otros, por ejemplo: BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria..., v. II, pp. 318-

319. Este tema continúa abierto a la discusión; la presente pesquisa no pretende zanjar dicho problema. “The ‘glorious’ 

corresponds on the theological plane to what the transcendental ‘beautiful’ is on the philosophical plane. But for the great 

thinkers of the West… beauty is the last comprehensive attribute of all-embracing being as such, its last, mysterious radiance, 

which makes it loved as a whole despite terrifying reality it may hide for the individual existent”. Id., Mein Werk. 

Durchblicke…, p. 80. [=Lo ‘glorioso’ corresponde en el plano teológico a lo que es lo ‘bello’ trascendental en el plano 

filosófico; Pero para los grandes pensadores de Occidente… la belleza es el último atributo comprehensivo del 

omniabarcante ser en cuanto tal, su último y arcano resplandor, el cual hace amarle como un todo a pesar de que la terrible 

realidad puede esconderle para la existencia individual].  
113

 Cfr. id., Gloria..., v. V, pp. 577 ss. 
114

 Un estudio específico sobre la concepción filosófica de Balthasar acerca de la do/ca y su relación con algunos indicios 

subyacentes en la filosofía de Heidegger los presenta ROSSI, Osvaldo, ‘Gloria’ e ‘Essere’: Heidegger nel Pensiero di Hans 

Urs von Balthasar, in Aquinas: Rivista Internazionale di Filosofia, anno XXXIX, (fasc. 2), Università Lateranense, Roma, 

1996, pp. 395-407. Ahí se insiste en la diferencia  entre ser (Sein)  y ente (Seiende), ‘develamiento y ocultación’, ‘a-letheia  

y Gelassenheit’.   



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

52 

mundo y verdad de Dios’, ‘libertad finita y libertad infinita’. Con este a priori teológico de la 

metafísica Balthasar elaborará una ‘estética teológica’, una ‘teodramática’ y una ‘teo-lógica’. En 

ese contexto estrictamente teológico la ‘Gloria’ (Herrlichkeit)
115

 tensiona el Señorío majestuoso 

de Dios y la obediencia kenótica del Hijo abandonado por amor; de esta manera la Gloria 

manifiesta a Dios y el hombre puede percibirla; las tensiones ‘dramáticas’ y ‘lógicas’ repercuten 

prolíficamente también en la teología, por ello hay que analizarlas desde el punto de vista 

metafísico.  

 

3.6 Observaciones 

 

 En primer lugar, se ha advertido el análisis exiguo de la subjetividad en lo que se refiere a 

la analogía de la percepción; aunque las facultades subjetivas presentadas son imprescindibles, se 

descubre en Balthasar la escasez de los elementos aportados por la crítica moderna del 

conocimiento. En segundo lugar, se comprende la cautela de Balthasar en cuanto a la analogía de 

la manifestación, ya que, por ahora, los límites impuestos metodológicamente por la misma 

‘estética’ impiden prejuzgar sobre la verdad y bondad del ser; dentro de estos límites, la estética 

cumple una labor suficiente al dejar abierto el fenómeno (species, forma) con una referencia 

(lumen, splendor) al ser del ente. En tercer lugar, la analogía del éxtasis parece dar un salto desde 

la sola ‘estética’ hacia la metafísica sin haber detallado previamente la ‘dramática’ y la ‘lógica’.  

 

En cuarto lugar, se patentiza la proclividad balthasariana por la antigüedad y el medioevo, en 

contraste con la aguda crítica dirigida a la Edad Media tardía y a la Modernidad, salvando las 

excepciones. Los habituales reproches de Balthasar dirigidos contra estas épocas históricas 

parecen no tener en cuenta suficientemente la presencia de alguna forma de analogía en ellas, 

aunque no sea específicamente la analogia entis. A pesar del amplio análisis histórico el autor no 

llega a fundamentar temáticamente su consideración de lo kalo/n como trascendental. 

Finalmente, hay que dejar una pregunta abierta ante la propuesta de Balthasar ¿existe un a priori 

teológico en lo kalo/n y en la metafísica? o ¿proyecta retrospectivamente, el teólogo suizo, la 

teología cristiana y la do/ca sobre la metafísica y lo kalo/n?  

                                                           
115

 Una recensión sobre el contenido teológico de la Estética balthasariana fue publicada por SESBOÜE, Bernard, Bulletin de 

Théologie Dogmatique Christologie, dans Recherches de Science Religiuese, (59), París, 1971, pp. 83-91. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

53 

 

 

 

 

 

 

4. ANALOGIA ENTIS Y ‘A)GAQO/N’ 

 

 

 

 

4.1 Dramática, metafísica y analogía en perspectiva histórica 

4.2 Tensiones dramáticas y analogía 

4.3 Analogía de la relación entre el yo y su papel 

4.4 La analogía dramática de la libertad 

4.5 Acción, final de la interpretación y analogía 

4.6 Observaciones 

 

“Los cristianos de hoy, en una noche más profunda que la de la Edad Media 

tardía, tienen asignado el deber de llevar a cabo,… a pesar de las tinieblas…, ese 

acto fundamental que dice sí al ser”
*
. 

 

 

 

                                                           
*
 BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria…, v. V, p. 597. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

54 

 La ‘estética’ ha aportado la disimilitud analógica entre percepción y automanifestación. El 

encuentro ‘estético’ proporcional entre subjetividad y objetividad, abierto a la verdad y al bien por 

medio del éxtasis, ha sido presentado como un encuentro capaz de aportar un boceto preliminar 

para una metafísica con clave analógica. Para que en esta metafísica lo ‘estético’ sea trascendental 

habrá que analogar la semejanza y la grande disimilitud entre Dios, el hombre y el cosmos. Ahora 

es necesario analizar las disimilitudes del ser desde un enfoque ‘dramático’; en este enfoque sigue 

estando presente la perspectiva ‘estética’. En la ‘dramática’ perdura el asombro metafísico ante el 

ser que se da, persiste la cuádruple diferencia y subyace la experiencia humana originaria del 

amor:   

 

“En la vida humana, después de que la madre ha sonreído al hijo a lo largo de días y semanas, 

hay un momento en que recibe como respuesta la sonrisa del hijo. Ella ha despertado el amor 

en el corazón del niño, y al despertar éste al amor despierta también al conocimiento: las 

impresiones vacías de los sentidos se reúnen ahora, plenas de sentido, alrededor del núcleo 

del tú. El conocimiento (con todo su aparato de contemplación y concepto) entra en juego 

debido a que ha comenzado previamente el juego del amor a partir de la madre, a partir de lo 

trascendente”
116

.   

 

En esta experiencia humana originaria el niño y la madre traducen sus vivencias en situaciones 

dramáticas porque lo dramático es una característica originaria del hombre, y éste proyecta dicha 

tendencia en el teatro, la literatura, el cine y el juego
*
, entre otros. Esto significa que tales 

expresiones de la existencia dramática del hombre interpretan su experiencia existencial y él 

puede reconocerse a sí mismo en ellas. La dramaticidad de la existencia humana está fundada 

óntica y ontológicamente. Este dato ‘óntico-ontológico’ invita a una reflexión metafísica, en la 

cual Balthasar vincula el drama (interpretación, juego, Spiel) con lo a)gaJo/n. Dado que cada 

trascendental explicita un modo (ens, res, unum, aliquid, verum, bonum, pulchrum) que se 

encuentra tácito en el ser, lo bueno no se halla explícitamente en el ser que aparece (erscheint) 

‘estéticamente’ y que se dice (sagt sich) ‘lógicamente’; su ‘aparecer’ puede ser pulchrum (schön) 

y su ‘decirse’ verum (wahr), en cambio, el ser que actúa dándose es bonum (gut). Según 

Balthasar, en el horizonte metafísico, al don recibido del ser le corresponde una respuesta de amor 

y de conocimiento; el ser que aparece es percibido, y en su epifanía ha comenzado ya su acción 

donativa a la cual hay que corresponder dramáticamente por medio del diálogo y de la acción 

responsable. Quien separara la contemplación estética del drama aislaría al ser en una pasividad 

                                                           
116

 Id., Glaubhaft ist nur Liebe, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1963 (tr. cast. de VIGIL, Carlos, Sólo el amor es digno de fe, 

Sígueme, Salamanca, 1988, p. 68). 
*
 Spiel, (juego, interpretación, drama) es la tensión dramática que el ser humano experimenta existencialmente cuando forma 

parte significativa de una situación en la que están comprometidos su vida, su libertad, su responsabilidad, su conocimiento, 

su amor, sus sentimientos, sus preferencias o sus pulsiones. Cuando las situaciones representadas en el escenario, en la 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

55 

estática: la ‘estética’ y la ‘extática’ serían estáticas. Advirtiendo la exigencia de su intrínseca 

vinculación Balthasar las enlaza íntimamente, sin confundirlas de modo unívoco, pues según él en 

el centro de la ‘estética’ ha comenzado ya la ‘dramática’. Este vínculo de semejanza respeta la 

disimilitud entre ambas porque si la ‘estética’ es una teoría de la percepción y del éxtasis, 

entonces la ‘dramática’ es una teoría de la trama ‘agógica’
117

 entre libertad finita y libertad 

infinita. 

 

Ahora hay que reunir el instrumental ‘dramático’ indispensable para una consideración metafísica 

de lo a)gaJo/n mediante un recorrido histórico y sistemático. Después habrá que examinar las 

tensiones ‘dramáticas’ que acentúan la disimilitud entre libertad finita y libertad infinita; dicho 

examen exige previamente una respuesta al problema de la relación entre el yo libre y su papel. 

Teniendo presente ante sí al bien en su acción, la libertad finita autodetermina su 

‘correspondencia-concordancia’ (Entsprechung)
118

 respecto a la libertad infinita, pero todavía no 

puede determinar el final de la interpretación. La analogía ‘dramática’ será la clave metafísica que 

irá acompañando el curso de la honda disimilitud entre libertad finita y libertad infinita, de las 

cuales se barrunta metafísicamente su ‘concordancia-correspondencia’ en esta investigación sobre 

la analogía. 

 

4.1 Dramática, metafísica y analogía en perspectiva histórica 

 

 ¿Es posible una aproximación dramática a la metafísica? Algunos han abordado esta 

disciplina filosófica incursionando en ella de modo impávido y flemático. Esta imagen aséptica e 

indolora de la metafísica es denominada por Balthasar ‘épica’ o ‘lírica’
119

. La concepción épica 

indica la preferencia descriptiva y narrativa de la metafísica, y la otra su propensión idílica y 

apacible. Balthasar, en cambio, ofrece una alternativa distinta, denominada aproximación 

‘dramática’, tomando como vía lo a)gaJo/nla pauta de la analogía interesa directamente en la 

                                                                                                                                                                               
literatura, en la pantalla o en la cancha concuerdan con la situación dramática de su existencia estimulan la vivencia intensa 

de tales situaciones.   
117

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teodramática, v. I, p. 22. 
118

 “Selon la signification première du terme, l’analogie est une concordance entre deux rapports: de la manière dont a se 

rapporte à b, ainsi c se rapporte à d. Il y a donc entre les deux une ‘relation de correspondance’. En ce sens, l’analogie veut 

dire concordance dans la proportion (Verhältnisentsprechung)”. SCHRIJVER, Georges de, op.cit., p. 62. [=Según el 

significado primero del término, la analogía es una concordancia entre dos relaciones: de la manera como a se relaciona con 

b, así como c se relaciona con d. Hay entonces entre las dos una ‘relación de correspondencia’. En este sentido, la analogía 

quiere decir concordancia en la proporción (Verhältnisentsprechung)]. “There is a correspondence, an analogy, as well as a 

staggering disproportion between finite freedom and the infinite freedom of God”. NICHOLS, Aidan, op. cit. p. 9. [=Hay 

una correspondencia, una analogía, tan suficiente como creciente desproporción entre la libertad finita y la libertad infinita de 

Dios]. 
119

 “El autor de la Dramática… pretende… superar la epopeya y el lirismo para construir deliberadamente un drama… El 

dramaturgo entra en el juego y, al mismo tiempo, hace también subir a la escena a los espectadores tocados por el drama”. 

DUMONT, Camille, Un Genio Musical,… p. 399. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

56 

presente indagación que, desde un contexto histórico, pretende acopiar el instrumental 

‘dramático’ necesario para una reflexión metafísica sobre lo a)gaJo/n. 

Para obtener dicho instrumental se puede dividir el horizonte histórico en antigüedad, cristiandad 

medieval y época moderna. En la antigüedad el mito, la filosofía y la religión entregan su aporte. 

El mito expresa la dramaticidad de la existencia con imágenes; en ellas los dioses son 

preferentemente espectadores, pero muy comprometidos con las acciones de los hombres que 

viven en el cosmos sujetos al hado (fatum). La filosofía traduce estas relaciones empleando el 

concepto de ‘representación’, y al someter la política humana a un canon ‘teológico-ético’ ordena 

el cosmos. La expresión del precepto ‘teológico-ético’ queda sintetizada en estos términos: lo 

divino es bueno y el hombre debe imitar este bien
120

; el hombre, guiado por este principio, debe 

representar el orden divino con sus acciones en el orden del mundo. En síntesis, para el 

pensamiento antiguo el hombre es libre y éticamente responsable pero con frecuencia se 

experimenta movido inexplicablemente por el hado teniendo la impresión de ser una marioneta
121

. 

La solución metafísica a esta aporía queda a la expectativa en la antigüedad. 

 

La comprensión dramática de la cristiandad medieval está inmersa en una cosmovisión religiosa 

bíblica, y por lo mismo en condiciones más aptas para enriquecer el pensamiento greco-romano 

buscando una solución a la antigua aporía. Ante las persecuciones, en los primeros siglos se 

instaura una tensión entre la seriedad de la existencia del individuo en la diatriba pública y la 

diversión entretenida de los espectadores en el circo. Por esta degeneración circense en los 

primeros siglos el drama permaneció de modo críptico y se le consideró anticristiano. Cierta 

resonancia de este tema pasa por San Agustín y llega hasta Gregorio Magno, Pedro Lombardo y 

Tomás de Aquino. Un dato relevante en este período se muestra en la relación sostenida entre la 

representación dramática de la existencia en el plano de un cosmos caduco y finito, y la 

intervención divina en la historia humana. Por medio de los humanistas se va restableciendo la 

imagen ‘trágico-dramática’ del mundo y de la historia sin el prejuicio anticristiano de los primeros 

siglos, aunque el mundo aparece en Lutero bajo una dialéctica de máscaras engañosas, y en 

Erasmo de Rotherdam bajo la dialéctica de los contrarios de la locura universal. En todo caso en 

ambos queda subyacente la caducidad del drama cósmico
122

. 

 

La herencia antigua, medieval y renacentista adquiere mayor profundidad y riqueza en el barroco 

con Ronsard, Pierre de Bovistuau, F. de Quevedo y Calderón de la Barca. Ahora la existencia es 

dramática, el mundo es el escenario finito de la representación quedando delimitado por el espacio 

y el tiempo. Los hombres son representantes libres de un papel que les ha sido asignado y que 

deben interpretarlo bien. Los hombres son responsables de su buena actuación ante sí mismos y 

                                                           
120

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teodramática, v. I, p. 132. 
121

 Ibid., v. I, pp. 130 ss. 
122

 Ibid., v. I, pp. 152-154. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

57 

ante el director divino. Dios es el autor, el director que reparte los personajes y ‘co-actor’. Dios se 

hace presente en el drama del mundo porque hay una representación legítima de lo absoluto en la 

historia del mundo. Dios hace el reparto, los personajes actúan en la trama representativa y el 

drama alcanza su final. Por medio del ‘papel’ el barroco reconcilia la libertad finita con la 

infinitud de la libertad divina. Sin embargo, a final de cuentas aparece en este período una aguda 

dificultad que se refiere a la relación ambigua entre el yo y su papel representado ¿entre ambos 

hay identidad o diferencia, y de qué tipo? Balthasar escribe: 

 

“El escenario se abre con el ‘mundo’ ... caduco: el tema de la caducidad... es un momento 

capital de la acción. Entre Dios... y el mundo (fortuna) se da una relación, pero también una 

más clara diferencia. En un primer momento los papeles están aislados en sí mismos, son 

atribuidos desde lo alto, pero sin embargo no tienen sentido más que en su diálogo recíproco. 

Entre el yo y el papel existe una relación abismal: una identidad que a pesar de todo deja 

espacio para una reflexión sobre la no identidad”
123

. 

   

En la época moderna el idealismo hereda la ambigüedad barroca de la relación entre el yo y su 

papel; esta ambigüedad se agrava por la relación entre el papel del yo finito y el Dios eterno; 

recibe la tradición racionalista del dualismo cartesiano entre espíritu y materia; asume el 

platonismo renacentista que hace convivir
*
 al hombre con un principio divino que gobierna la 

‘Naturaleza’ y, finalmente, adopta la impronta de la filosofía trascendental. En efecto, Kant había 

ya reflexionado acerca del yo empírico fenoménico que apunta hacia un yo arquetípico nouménico 

y hacia un Dios postulado por la razón práctica. En el idealismo de Herder, Hamann, Jacobi, 

Tieck, Jean Paul, Kleist, Wetzel, Hofmann, Büchner, Fichte, Schelling y Hegel se alcanza la 

convergencia entre el yo empírico y el yo absoluto sin la mediación del mundo fantasmal de las 

apariencias. Por una parte, el yo de la libertad humana se sitúa ante la libertad divina absoluta 

bajo los símbolos de Fausto, Prometeo y Titán; y por la otra, se sitúa ante el mundo fenoménico 

como su autor. La libertad humana puede improvisar porque ella es autora de su propia acción
124

.  

 

El postidealismo de Franz Grillparzer, Friedrich Hebbel y Henrich Ibsen surge cuando se 

considera al director del drama como la suma de todas las libertades y a los intérpretes 

particulares como meros fragmentos de un único espíritu que dirige la trama. Con estos autores el 

sentido metafísico de la existencia dramática queda absorbido por un drama psicológico o 

sociológico; su extremado antropocentrismo conduce al hombre monádico que se representa a sí 

mismo delante de sí mismo, de manera que el intérprete que actúa se identifica con el autor y con 

el director. 

                                                           
123

 Ibid., v. I, p. 160. 
*
 Esta convivencia esta inscrita bajo el principio ‘hen kai pan’  de la ‘metafísica de la mediación antigua’.   

124
 Ibid., v. I, pp. 169-180. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

58 

 

En la concepción dramática de la existencia elaborada por Hofmannsthal el hombre actúa en un 

horizonte cósmico y divino, aunque la noción dramática del papel interpretado por el hombre ya 

no es recuperada. Hofmannsthal hereda el titanismo prometeico del idealismo y concibe al 

hombre como aspirante hacia lo infinito y con ansia de totalidad porque el yo se sabe reflejo del 

todo o idéntico con él. Aunque reconoce que el mundo es el escenario sobre el que los hombres 

interpretan su vida, “la frontera entre yo y mundo se desvanece y la pregunta por el ser y el 

sentido del yo permanece abierta de manera angustiosa”
125

, porque aunque el yo puede penetrar 

psicológicamente en sí mismo y salir hacia el otro por medio de la acción social, el yo no consigue 

el sentido metafísico de su existencia dramática. 

 

La concepción dramática que gira en torno al ‘desenmascaramiento’ engañoso de la existencia 

está representada por Luigi Pirandello y sus precursores
126

. Según Balthasar, ellos instauran la 

última concepción dramática de la existencia en la modernidad concentrando la reflexión del 

drama sobre sí mismo; con ello, se convierte en un drama internamente contradictorio e 

irrepresentable. Pirandello concentra su reflexión dramática de modo radical sobre las condiciones 

de posibilidad de la trama. En su propuesta elimina el mundo como escenario dramático, Dios es 

sustituido por el autor humano que se responsabiliza y conduce la obra hacia su desenlace
127

, los 

personajes adquieren su propia existencia independientemente del autor y del director; el autor los 

quiere expulsar de su obra y el director los excluye de su reparto. Lo dramático consiste en la 

imposibilidad de encontrar un nivel de ‘ser’ en la escena irrepresentable. A la negativa del autor y 

del director, responde la negativa de los personajes que rechazan el papel asignado. ¿Qué 

significado metafísico tiene esta doble negativa? La primera indica el rechazo de la existencia 

(Da-sein); y la segunda, el rechazo de la esencia (So-sein). Esta última no soluciona el problema 

de la relación entre el yo y su papel, dado que ¿cuál es la identidad (esencia) del personaje que se 

niega a interpretar su papel? 

 

Los logros
*
 de la antigüedad y del medioevo, enriquecidos por el barroco, fueron desechados en la 

modernidad por Pirandello. La concepción unívoca de la identidad fue olvidando las distinciones 

                                                           
125

 Ibid., v. I, p. 213. 
126

 F. Nietzsche y George B. Shaw establecieron las premisas sobre las que se basan las conclusiones de Pirandello. Para 

Nietzsche la máscara aparente pertenece a la realidad, es una forma de ser, la vida es apariencia; el carácter falso de la 

existencia sólo puede producir máscaras desnudas e inconscientes. En la literatura de Shaw el hombre se identifica con la 

máscara y con el papel que representa por su falta de ser, el autor no se atreve a dejar en libertad a sus personajes y desde un 

nivel superior tira de los hilos privando de todo sentido dramático la representación inmanente en el escenario finito. Cfr. 

ibid., v. I, p. 237. 
127

 Cfr. ibidem. 
*
 Balthasar no ha descrito la aportación griega al drama con más detalle en el v. I de Teodramática  porque en el v. IV de 

Gloria ya había insistido suficientemente en el alcance metafísico de este conjunto literario, así como lo hace acerca de Dante 

en el v. III de Gloria. En el apartado histórico que arriba se ha desarrollado se nota la ausencia de grandes literatos como 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

59 

analógicas entre el escenario cósmico de la representación dramática finita, al hombre como 

personaje libre que interpreta un papel asignado, y a Dios como autor y director del drama. Al 

respecto Balthasar escribe: 

 

“[La tradición dramática] se apoyaba siempre sobre la analogía, que arrancaba de Dios como 

el director supremo y el distribuidor de papeles, y que intentaba interpretar el acontecimiento 

real del mundo a la luz de la imagen del autor dramático. Pero ahora éste se ha convertido en 

el analogatum princeps... El yo puede ‘reírse de la vacía apariencia del universo: igual que la 

pone, puede suprimirla...’”
128

. 

 

Como resultado del itinerario histórico expuesto hasta aquí se pueden enumerar las tres 

diferencias analógicas del instrumental ‘dramático’: la diferencia entre el escenario cósmico 

finito y el significado infinito que tiene la representación dramática por la intervención 

trascendente de lo divino en el espacio y tiempo históricos; la diferencia entre el yo libre en la 

interpretación del drama y el papel determinado que se le asigna; y finalmente, la diferencia entre 

la propia responsabilidad del actor respecto a su interpretación y su responsabilidad respecto al 

director del drama. Por medio de esta triple tensión diferencial, según Balthasar, se libera un 

espacio escénico que posibilita la realización de la acción dramática de la existencia humana.  

 

4.2 Tensiones dramáticas y analogía 

 

 De la diferencia entre escenario finito y significado infinito emerge la distinción analógica 

entre la representación, el público y el horizonte de sentido, designados por Balthasar como 

‘elementos de la realización’ dramática. De las diferencias entre el yo y su papel, y entre la 

responsabilidad respecto a la propia representación y ante el director, surge la distinción analógica 

entre el autor, el actor y el director del drama, que se denominan ‘elementos de la producción’ 

dramática. Por medio de estas dos ternas de elementos se hacen presentes las dimensiones de la 

finitud dramática «el tiempo, la situación contextual, la muerte» y la lucha por el bien. Entre los 

elementos dramáticos enunciados acontece una tensión analógica que sostiene la mayor 

disimilitud contra la amenaza de la identidad unívoca o de la separación equívoca. 

 

En la tensión que existe entre los elementos de la producción dramática el autor detenta el 

primado ontológico frente al actor y al director; el autor elabora un horizonte ‘formal’ de sentido 

que es realizado escénicamente por el actor y el director. Este horizonte ‘formal’ da unidad de 

sentido a las relaciones del director con el actor y a las relaciones de los personajes entre sí. El 

                                                                                                                                                                               
Cervantes, Goethe «tratados en el v. V de Gloria», Shakespeare, Brecht, Ionesco «a quienes les dedica un excurso especial en 

el v. I de Teodramática»  y Molière, sólo indicado once veces en este volumen.  
128

 Cfr. ibid., v. I, p. 241. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

60 

autor modela las figuras de la representación y se compromete en la acción de sus personajes 

conservando simultáneamente cierta distancia. Al dejar que las figuras actúen por sí mismas y al 

disponer las relaciones entre ellas surge ahora la paradoja de la relación entre la libertad de los 

personajes y la libertad del autor. Sin embargo entre el autor, el actor y el director hay una 

distancia porque el autor permanece oculto aunque no abandona su obra completamente a la 

disposición manipuladora del actor y del director. El papel que le encarga a cada personaje es 

delimitado, pero apunta hacia una significación global en el contexto del drama
129

.   

 

El actor (Schau-spieler
*
) realiza escénicamente el horizonte ‘formal’ producido por el autor 

mediante su ‘actualización’. El actor al interpretar el personaje del drama involucra al autor que 

produjo el drama; el autor y el actor se necesitan mutuamente en la unidad de la obra, ambos están 

en una relación de interna analogía
130

. El actor es un libre intérprete del personaje porque puede 

realizar creativamente la ‘actualización’ del drama; es también el mediador entre el autor y el 

público. El actor equilibra analógicamente su intuición artística con su técnica profesional en la 

interpretación del papel que se le ha asignado; esta interpretación no es totalmente ajena a su 

existencia porque ésta se encuentra invertida en la interpretación de manera que el criterio de su 

buena actuación deriva de su propia calidad en cuanto ser humano, es decir, de la disposición de 

su persona para interpretar un papel. En este punto se presenta nuevamente el problema de la 

relación entre el yo y su papel. 

 

Al director le corresponde intrínsecamente una función mediadora entre el actor y el autor en 

cuanto que elige el drama y los actores que lo interpretarán. Por el modo de asumir esa función se 

despliega la libertad del director; su responsabilidad estriba en conducir la escenificación y en 

orientar a los actores a la unidad de sentido originaria del autor. El director procura respetar tal 

sentido mostrando a los actores la unidad abierta de la obra ante la cual ellos pueden desempeñar 

libremente su capacidad creativa e interpretativa. Con estas actitudes la presencia del director se 

disipa en el drama aunque permanece como fondo tácito; él realiza su labor durante los ensayos y 

la première muestra los resultados
131

.     

 

Entre el autor, el actor y el director hay cierta semejanza, en cuanto a la unidad de sentido, 

vinculada sin embargo a una disimilitud creciente de orden funcional y ontológico que impide la 

identidad unívoca entre ellos. El autor compone el drama, los actores lo escenifican y el director 

                                                           
129

 Cfr. ibid., v. I, pp. 259 ss. 
*
 El término ‘Schau-spieler’ mantiene el nexo intrínseco entre la ‘visión-exhibición’ (Schau) y la ‘interpretación-

representación-jugada’ (Spiel) dramática. Por medio de esta clave se puede constatar la unión intrínseca entre ‘estética’ y 

‘dramática’; en tal unión hay que subrayar la mayor disimilitud analógica.  
130

 Cfr. ibid., v. I, p. 274. 
131

 Cfr. ibid., v. I, pp. 286 ss. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

61 

conduce los ensayos. En estas relaciones hay un a priori metafísico y ‘teológico’
132

 ya que el símil 

del autor y del director puede ser aplicado analógicamente a Dios. En efecto, Dios elabora un 

drama, lo dirige y entrega un papel al actor humano para que éste lo interprete libremente en su 

existencia sobre el escenario del mundo. Por medio de estas relaciones dramáticas adviene la 

donación del ser. Los esfuerzos preparatorios de la composición, de la escenificación y de los 

ensayos tienden hacia la realización del drama cuyos elementos son la representación ante y para 

un público, y el horizonte de sentido que unifica los diversos elementos. 

 

La representación es el ‘acontecimiento’ del drama en el tiempo; los clásicos griegos apreciaban 

con tanta seriedad el carácter histórico del ‘acontecimiento’ dramático que la mayoría de la veces 

renunciaban a repetirlo
133

. Entre la representación de los actores y el público se puede dar una 

comunión ontológica
134

 porque éste proyecta su existencia en la representación y, a la vez, recibe 

de ella una respuesta de sentido a su existencia; por lo tanto, es activa también la percepción del 

público dado que él es espectador y ‘co-intérprete’ cuando participa como confidente crítico. Esta 

comunicación entre la representación de los actores y el público parte del supuesto dramático que 

establece una analogía entre el escenario y el mundo, entre el drama representado y la existencia 

dramática del público. 

 

La producción y la realización remiten hacia un horizonte de sentido que no se agota en las 

relaciones dramáticas entre los hombres, sino que insinúa un sentido definitivo vinculado a lo 

trascendente. Entre los griegos este horizonte parecía equívoco porque el nexo entre el hombre y 

los dioses permanecía dentro de una distancia impenetrable por el ser humano. La comprensión 

cristiana logró analogar el nexo entre el cosmos, el hombre y Dios dentro de un horizonte 

dramático; en cambio, la ‘metafísica del espíritu’ le impuso una identidad unívoca por atribuir al 

hombre facultades titánicas y por inmanentizar tal horizonte. Frente a esta comprensión Balthasar 

sostiene, en cambio, que la genuina analogía se realiza dentro de un horizonte abierto a lo 

trascendente, al ser, al sentido de la existencia y a la infinitud divina. 

 

El público y la representación actuada se enlazan en el horizonte de sentido reservando, entre 

ellos, la distancia exigida por la disimilitud. A través de la producción y de la realización del 

drama se hacen presentes la finitud «el tiempo, la situación contextual, la muerte» y la lucha por el 

                                                           
132

 No específicamente revelado, sino como una posibilidad antropológica de apertura a lo divino. “Si el hombre es paradoja, si 

está ya en su ser finalizado a priori con dirección a Dios y, sin embargo, no puede alcanzarle,… entonces la tarea principal de 

la metafísica consistirá en explicar la relación y diferencia entre la otreidad absoluta de Dios y el ser de la realidad 

creatural…, la metafísica habrá de encontrar el punto en que convergen Dios y hombre , al mismo tiempo, la razón de su 

diferencia”. UREÑA PASTOR, Manuel, Fundamentos Filosóficos de la Obra Balthasariana, en Communio: Revista 

Católica Internacional, año 10, (4/88), Encuentro, Madrid, 1988, p. 320. 
133

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teodramática,v. I, p. 289. “La analogia entis sólo puede ser la analogia entis de lo 

que tiene carácter de acontecimiento”. Id., Ensayos Teológicos,… v. I, p. 142. 
134

 Cfr. id.,  Teodramática, v. I, p. 293. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

62 

bien, como elementos dramáticos. La inmanencia del horizonte de sentido se abre a la 

‘verticalidad’ trascendente. La finitud de la dimensión inmanente está limitada por el tiempo y la 

situación espacial en donde la muerte realiza su aparición. En la finitud ‘espacio-temporal’ la 

producción y la realización dramática consuman una acción (Handlung) hasta su desenlace 

(Endspiel). La acción presente recuerda y proyecta los hechos desde la actualidad, colmándose de 

una tensión que le da sentido arquetípico y, por lo tanto, consigue un valor supratemporal, una 

validez trascendente, es decir, posibilita la convergencia de la dimensión horizontal del tiempo 

con la vertical. La acción se desarrolla también dentro de un situación espacial que contextualiza 

las relaciones finitas y horizontales entre los hombres apuntando hacia un sentido global de la 

existencia. En este contexto surge la pregunta por el sentido del individuo en esa totalidad «o 

configuración global (Gestalt)», por el sentido de esta totalidad en el ser y por el sentido del ser en 

su totalidad
135

; tal pregunta puede mantener alguna apertura hacia Dios. Ante el hecho 

contundente de esta ‘verticalidad’ la finitud ‘espacio-temporal’ alcanza su pleno sentido contando 

incluso con el desafío acechante de la muerte que siempre se presenta en la existencia humana 

porque el fenecimiento está latente en la finitud de la vida y de las decisiones de la persona. La 

certeza existencial de la muerte ha sido descrita desde diferentes perspectivas y con distintos 

significados: como fatalidad, como intérprete de la vida, como inmanente en la misma vida, como 

frontera ambigua ante la vida, como expiación, como aproximación al amor «thánatos kai eros, 

thánatos kai agape», como muerte vicaria y como deposición regia en el envilecimiento, prisión y 

muerte del rey. No obstante, los diversos significados son semejantes en cuanto que indican la 

finitud espacio-temporal de la existencia y de la acción dramática; sin embargo, son irreducibles 

entre sí porque entre una y otra perspectiva prevalecen las diferencias de matices. Al respecto 

Balthasar escribe:  

 

“Las  perspectivas  son  muchas  y  contrapuestas,  pero  en  el  fondo  no  son  separables.  

También  la  muerte  libremente  elegida  es  actualización  de  lo  impuesto  por  la  fatalidad;  

también  lo  no  querido  tiene  que  ser,  a  pesar  de  todas  la  resistencias,  afirmado”
136

.      

 

Para Balthasar el bien da sentido a los elementos dramáticos, porque ellos constituyen el drama 

en cuanto acción humana con un proyecto de sentido para la existencia del hombre que intenta su 

propia realización; en cuanto es una acción humana se postula como libre, teniendo en cuenta los 

diversos determinismos que hay que afrontar. El drama, en cuanto acción humana libre, es tensión 

ante la ambivalencia del ser que se da en los entes. La ambivalencia reside en que el ser se da, por 

una parte, como bien arquetípico, trascendental e inalcanzable, y por otra, como bien relativo, 

                                                           
135

 Cfr. ibid., v. I, p. 342. La mutua relación analógica entre la horizontalidad categorial y la verticalidad trascendental, en el 

contexto del sentido del ser, puede describirse así: “lo que funda es lo vertical, lo fundado [es] lo horizontal”. DÍAZ, Carlos, 

El hombre a la luz de Dios en Hans Urs von Balthasar, en SAHAGÚN LUCAS, Juan de, dir., Nuevas Antropologías del 

Siglo XX, "Colec. Hermeneia 38", Ed. Sígueme, Salamanca, 1994, p. 264. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

63 

categorial y situado. La primera dimensión del bien indica la dirección ideal a la que aspira la 

acción humana libre; en cambio, la segunda muestra los valores específicos que se eligen en cada 

situación
137

. En ambos casos el objetivo de la decisión es siempre el bien que ‘se da’ de modo 

trascendental en lo categorial unidos analógicamente y distintos uno del otro porque no se pueden 

reducir. 

 

El drama es todavía más tenso porque los bienes situados se relativizan mutuamente en medio de 

un conflicto de valores. Entonces surge una situación en la que por una parte, “el hombre... se 

encuentra en la jungla de los bienes y valores relativos e intenta con una brújula interior abrirse 

paso hacia lo absoluto”
138

, hacia lo trascendente; y por otra parte, lo trascendente se muestra sólo 

por medio de los bienes y valores relativos. Tal situación propicia la siguiente paradoja: el bien 

trascendente se escapa en lo inalcanzable y el bien situado se escapa en el conflicto de valores 

relativos. Esta aporía puede zanjarse equívocamente con una disyuntiva acelerada o suprimiendo 

la distinción entre lo trascendental y lo categorial, de modo que la identidad unívoca disuelva la 

paradoja. Balthasar considera más coherente mantener la tensión dramática y buscar una respuesta 

por la ruta de la analogía colocando el problema del bien, cuyos criterios parecen escaparse, como 

horizonte de sentido en el cual se corresponden el autor, el actor y el director «que son los 

elementos dramáticos de la producción», la representación y el público «que son elementos de la 

realización», y la finitud. En este horizonte de sentido son analogadas la ‘verticalidad’ 

trascendente del bien y la ‘horizontalidad’ categorial. Este horizonte incluye y desborda lo ético 

remitiéndolo a la dimensión trascendental del bien. En este plano se muestra y se da el sentido 

último de la existencia abriéndola al sentido del ser en su totalidad y, por lo tanto, al sentido de la 

propia existencia, del bien y del ser en relación con Dios. 

 

Ahora bien, ¿es adecuada la comparación entre la existencia y el drama desde un acercamiento 

metafísico? Basándose en la analogía Balthasar sostiene que el drama y la existencia no se 

excluyen equívocamente desde una perspectiva metafísica, aunque esto no significa que se 

identifiquen sin más. Entre la existencia y el drama hay alguna semejanza unida siempre a una 

disimilitud predominante. El encuentro fundamental entre drama y existencia es posible porque la 

existencia humana se autoproyecta en el drama, y éste ofrece un sentido a aquélla aportándole un 

horizonte que se identifica con el bien del ser que se da a la existencia humana desde el drama
139

. 

Sin embargo, también hay que enfatizar la mayor disimilitud entre ambos, ya que el drama ofrece 

un modelo esquemático, un horizonte ‘formal’ producido por el autor, ‘realizado’ por el director y 

                                                                                                                                                                               
136

 BALTHASAR, Hans Urs von, Teodramática, v. I, p. 359. 
137

 Cfr. ibid., v. I, pp. 399 ss. 
138

 Ibid., v. I, p. 400. 
139

 “El drama que debe representarse es el drama de la realidad, en el cual no es la fantasía, sino la exigencia del ser, que 

coincide con el bien, la que dicta el desarrollo del espectáculo”. Id., Ensayos Teológicos,… v. I, p. 133. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

64 

el actor, representado ante un público dentro de un tiempo y de un espacio finito y en búsqueda 

del bien. El drama ofrece nada más un arquetipo de la existencia, remite a ella pero no puede 

suplantarla. Gracias a esta distancia analógica el nexo entre drama y existencia no se resuelve ni 

en una metáfora arbitraria ni en la identidad
140

. Hasta ahora ¿qué relación hay entre el yo libre y 

su papel asignado?  

 

4.3 Analogía de la relación entre el yo y su papel 

 

 El ser humano experimenta en su existencia la tensión entre el ‘yo representado’ y el ‘yo 

real’ de modo superficial o intenso, fugaz o persistente; a partir de esta experiencia el hombre se 

puede interrogar: ¿quién soy yo? ¿mi ‘yo representado’ o mi ‘yo real’? Ésta “es la cuestión sobre 

quién interpreta en realidad la dramática representación de la existencia”
141

. No basta una 

respuesta inmanente con fundamento biológico, psicológico o sociológico; hay que buscar aquella 

que partiendo de lo óntico a la vez lo trascienda hasta alcanzar la dimensión del ser
142

 y de Dios, 

ya que la pregunta teándrica propia del ser humano cuestionante toca lo divino cuando respeta su 

distancia analógica frente al mundo. No obstante, antes de responder directamente a esa pregunta, 

Balthasar analiza dos tendencias metafísicas, el estoicismo y el neoplatonismo, que han aportado 

dos resultados opuestos. El estoicismo acentúa la fragmentación y la delimitación de la persona 

singular ante la totalidad en la ejecución de su papel que le ha sido asignado; en cambio, el 

neoplatonismo reflexiona sobre el Uno reduciendo la representación externa de su papel casi a 

una ‘sombra’. 

 

Según Balthasar hay una corriente contemporánea heredera de la tendencia estoica proveniente de 

Epicteto, Posidonio y Panecio que acentúa la fragmentación y la ‘delimitación’ de la persona en la 

ejecución de su papel. Esta corriente pasa en la modernidad a través de Herder, llega hasta la 

psicología de S. Freud, C. G. Jung, A. Adler, y desemboca en la sociología de R. Dahrendorf, 

Plessner y P. L. Berger. Freud considera la limitación como la actitud vital más profunda y 

personal; C. G. Jung lleva al individuo a la limitación tras el abandono de su ‘persona’
143

 

                                                           
140

 Id., Teodramática, v. I, pp. 251 ss. 
141

 Ibid., v. I, p. 466. “Si può interrogare l’uomo circa la sua ‘essenza’ solamente nel mezzo dell’esecuzione della sua 

drammatica esistenza”. FISICHELLA, Rino, Rileggendo…, p. 527. [=El hombre se puede interrogar acerca de su ‘esencia’ 

solamente en medio de la ejecución de su existencia dramática].  
142

 “L’ingresso alla domanda sull’uomo si snoda attraverso due passaggi fondamentali: la formulazione del ‘ruolo’… e il 

rapporto tra la libertà finita e infinita. Con la prima determinazione, più a cerattere psico-sociologico…, si scoprirà la 

possibilità per il soggetto di recitare come partner la sua azione drammatica accanto e con Dio; con la seconda, a dimensione 

più direttamente filosofica, si permetterà di intravvedere a livello formale, lo svolgimento del dramma stesso”. Ibid., p. 528. 

[=El ingreso a la pregunta sobre el hombre se desata mediante dos pasos fundamentales: la formulación del ‘papel’… y la 

relación entre la libertad finita y (libertad) infinita. Con la primera determinación, más de carácter psico-sociológico…, se 

descubrirá la posibilidad para el sujeto de representar como partner su acción dramática junto a y con Dios; con la segunda, 

de dimensión más directamente filosófica, se permitirá entrever a nivel formal, el desarrollo del drama mismo]. 
143

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teodramática, v. I, pp. 487-488. La influencia de Jung en Balthasar ha sido estudiada 

por KAY, Jeffrey, Hans Urs von Balthasar, ¿un Teólogo Poscrítico?, en Concilium, (161), Ed. Verbo Divino, Navarra, pp. 

149-153. Las páginas anteriores de este artículo reseñan la influencia de P. Ricoeur en Balthasar. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

65 

(‘máscara’, ‘papel’); A. Adler intenta expulsar las fantasías del yo neurótico que ansía la  

‘singularidad’ y la ‘semejanza divina’, para que el yo se limite a su modesto papel dentro de la 

sociedad
144

. Por su parte, la comprensión sociológica de los autores ya mencionados, considera al 

yo individual como una parte delimitada que desempeña una función o un papel social dentro de 

las estructuras e instituciones sociales. El papel representado por el yo es segregación del cosmos 

y del logos universal en el planteamiento estoico; o derivación del inconsciente, en Freud y en 

Jung; o elemento del sentimiento de comunidad, en Adler; o efecto de la sociabilidad humana, en 

la sociología contemporánea mencionada. A estas propuestas hay que plantear una interrogación 

¿qué puesto le conceden a la libertad del yo, ante su papel, más allá del determinismo? Por esta 

rémora Balthasar indica: 

 

“Venimos planteando la pregunta ‘¿quién soy yo?’. Responder que nosotros somos una pieza 

desprendida del todo no ha podido garantizar a los individuos su dimensión única y personal. 

La limitación tendrá que ser con seguridad un elemento de la existencia humana, pero no 

puede ser fin en sí misma y clave para el todo”
145

. 

 

La tendencia neoplatónica pretende alcanzar la autenticidad del yo y la singularidad 

inconfundible en la ‘alienación’, es decir, en la unión con el Uno, reduciendo la representación 

externa del papel casi a una ‘sombra’. Esta tendencia después de Plotino es retomada por Proclo, 

San Agustín, Dionisio el Areopagita, San Anselmo, San Buenaventura y Eckhart, entre otros. A 

propósito de éste último, Balthasar precisa:  

 

“...Eckhart... fue uno de los más importantes intermediarios entre la antigüedad neoplatónica 

y el idealismo de la época moderna... [Ahora] interesa esta relación sólo por lo que respecta a 

la cuestión del yo; desde Fichte, pasando por Schelling hasta Hegel, nos encontramos en 

diversos grados y formas la misma tendencia a hacer disolverse el yo empírico personal en lo 

‘esencial’, ‘lo ideal’, de manera que aquí también tiene que hablarse de ‘alienación”
146

. 

 

Al disolver lo ‘personal’ en lo ‘ideal’ este titanismo antropocéntrico desemboca en la pérdida del 

individuo como persona; esta influencia idealista se filtró también en el marxismo. Por lo visto, 

según Balthasar, ninguna de las dos corrientes, ni la que postula la ‘delimitación’ ni la que 

propone la ‘alienación’, ha podido consolidar el equilibrio analógico entre el yo libre y su papel 

asignado, es decir, entre individuo y ‘socio-comunidad’, entre conciencia del yo y estructuras 

inconscientes, entre singularidad del yo y universalidad solidaria del papel, entre el yo empírico y 

el nosotros comunitario, entre el yo fragmentario y el ‘comos-logos’ universal, entre lo categorial 

y lo trascendental, entre la inmanencia personal del individuo humano y su trascendencia 

                                                           
144

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teodramática, v. I, p. 513. 
145

 Ibid., v. I, p. 526. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

66 

‘metafísico-teológica’. Ahora bien, ni la propensión equívoca de la filosofía de la fragmentación 

‘delimitante’ ni la orientación unívoca de la filosofía de la identidad ‘alienante’ logran conseguir 

la ‘concordancia-correspondencia’ (Entsprechung) de la libertad finita y la libertad infinita porque 

la primera reduce lo singular a un fragmento deslindado de la totalidad, y la segunda, en cambio, 

diluye al individuo en la universalidad ideal
147

. ¿Qué intentos de mediación, entre la delimitación 

y la alienación, pueden ser mencionados desde la perspectiva balthasariana? 

 

Balthasar encuentra algunos indicios de mediación entre ambas corrientes en la antigüedad y en la 

modernidad. Considera especialmente el carácter representativo del ‘rey-faraón’, la dignidad 

mediadora del ‘genius-daimon’ «prevalecientes en la antigüedad», la ley individual y el principio 

dialogal «que han sido planteados en la modernidad». El carácter representativo del ‘rey-faraón’ 

como mediador en el mundo entre los dioses y los hombres, predominó en los pueblos del 

Próximo Oriente. En Babilonia y Egipto el orden del mundo fue representado fundamentalmente 

por el rey. Los indicios, subyacentes en la universalidad solidaria del papel ‘regio-faraónico’, que 

ensayan la mediación entre el yo individual de cada hombre y la totalidad trascendental fracasan 

en su intento, dado que concentran el papel mediador en el ‘rey-faraón’ de modo excesivamente 

exclusivo y dejan indeterminados a los demás hombres en la masa. Por su parte, la dignidad 

mediadora del ‘genius-daimon’ estuvo vigente en la cultura greco-romana. El genius se concebía 

como tutor y compañero de cada hombre, y el daimon como intermediario divino presente en el 

espíritu humano. El ser y la doctrina del genio son difusos e indefinidos, por ello no consiguen 

fundar la individualidad de cada hombre
148

. Los indicios de estos dos ensayos antiguos son 

insuficientes para mediar la correspondencia dramática entre el yo libre, su papel asignado y lo 

trascendente.    

 

En la última década del siglo XIX y en los comienzos del XX Georg Simmel representa la 

tentativa de mediación entre el yo individual y la totalidad con un retorno a lo singular tensionado 

por la integración en el todo. Balthasar utiliza la clave simmeliana de la ‘ley individual’ para 

esclarecer filosóficamente la tensión entre el todo y el individuo porque lo individual se convierte 

en expresión del valor absoluto. A pesar de ello, la insuficiencia de la tentativa de Simmel se 

muestra al interpretar la personalidad de Dios como la reciprocidad absoluta de las cosas del 

mundo, al considerar la vida como valor absoluto disolviendo, de este modo, la individualidad en 

la vida, y al subestimar la relación interpersonal reduciendo el tú a lo objetual
149

. 

 

                                                                                                                                                                               
146

 Ibid., v. I, p. 540. 
147

 Cfr. ibid., v. I, pp. 475-572. 
148

 Cfr. ibid., v. I, p. 580. 
149

 Cfr. ibid., v. I, pp. 587 ss. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

67 

Además del ensayo de Simmel, Balthasar revisa la tentativa dialógica de M. Buber, F. 

Rosenzweig y F. Ebner. Según él la propuesta ebneriana culmina los esfuerzos de los autores 

anteriores. Para Ebner
150

 la palabra (Das Wort) es la interpelación del tú por el yo; Dios interpela 

al hombre y es el tú que fundamenta toda relación interhumana entre el yo y el tú humanos. Yo y 

tú son las realidades espirituales. ‘Espiritual’ significa el medium de la relación; con ese término 

traduce el ‘entre’ de Buber. La palabra y el amor son inseparables porque son el vehículo objetivo 

y subjetivo de la relación entre yo y tú. Si el hombre vive en la realidad de la interpelación de 

Dios, permanece como el individuo personal en presencia de Dios. Ebner rechaza la relación que 

evade el mundo para encontrarse con Dios. Desde la perspectiva desarrollada en este inciso, el 

nexo entre el yo libre y su papel asignado, la propuesta dialógica de Ebner parece considerar 

analogables las relaciones entre Dios, el hombre y el mundo, de manera que el individuo personal 

y la universalidad solidaria del papel parecen convivir analógicamente. Esta propuesta habla de la 

‘interpelación’ con que Dios se dirige a cada hombre constituyéndolo, con ella, en persona 

irrepetible. Tal interpelación recibe el nombre de ‘misión’, que es un tema teológico, y por lo 

tanto, desborda los límites de esta investigación. La importancia de los contenidos descritos hasta 

aquí puede sintetizarse en estos términos: el yo libre se puede situar ante la libertad infinita con la 

universalidad solidaria de su papel de modo dramáticamente serio.  

 

4.4 La analogía dramática de la libertad 

 

 Desde los enfoques histórico y sistemático los elementos dramáticos han conducido esta 

investigación al asunto que versa sobre el yo libre y su papel asignado. Estos temas se han 

abordado en clave ‘analógico-metafísica’ centrada en lo a)gaJo/n. La cuestión acerca de la 

distancia entre el yo libre y su papel asignado ha sido mediada por la distinción analógica, gracias 

a la cual la persona individual se mantiene dramáticamente en seria tensión con la universalidad 

solidaria y comunitaria de su papel. La búsqueda del propio yo y su papel coincide con la 

pregunta por el sentido de la existencia; en la concepción dramática de la existencia la pregunta 

por el horizonte de sentido coincide, por tanto, con la pregunta por el bien. Lo a)gaJo/n se rehusa 

ante una reducción unilateral que lo delimite de modo cósmico o antropocéntrico, o que lo aliene 

teocéntricamente. Lo a)gaJo/n siendo inmanente a lo categorial, sin embargo lo trasciende, y ello 

de manera análoga así como el ser y los entes por un lado se dejan ser, pero por el otro se 

necesitan mutuamente. La representación dramática de lo a)gaJo/n en lo ‘espacio-temporal’ 

apunta hacia una significación trascendente; la responsabilidad del hombre, ante sí mismo, sobre 

                                                           
150

 Para las ideas que siguen cfr. ibid., v. I, pp. 522 y ss. “Le ‘qui suis-je’ initial ne trouvera une réponse satisfaisante que dans 

le ‘principe dialogal’… Des philosophes… développeront ce thème par une réflexion sur le rapport je-tu”. NARCISSE, 

Gilbert, Théologie Fondamentale, dans Revue Tomiste, (XC/2), École Théologie, Toulouse, 1990, p. 280. [=El ‘quién soy 

yo’ inicial no encontrará una respuesta satisfactoria sino dentro del ‘principio dialogal’… Los filósofos desarrollarán este 

tema con una reflexión sobre la relación yo-tú]. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

68 

su propia representación indica una responsabilidad ante un horizonte de sentido que lo trasciende 

de distintas maneras «una responsabilidad ante la comunidad de hombres y de entes, ante el ser y 

ante Dios». Sobre este fondo el yo humano se puede situar dramáticamente ante el Tú divino; en 

esta relación dramática la libertad finita y la libertad infinita se tensionan analógicamente
151

 por la 

mayor disimilitud existente entre ellas. 

 

La relación dramática entre ambas libertades supone un marco escénico tensionado 

analógicamente por un polo horizontal o categorial,  y por otro vertical o trascendental. Este 

marco constituye el escenario patético del mundo en el cual se despliega la trama de las 

libertades. Al hablar de la analogía dramática entre libertad finita y libertad infinita Balthasar 

parece que da un salto sin justificar temáticamente la existencia de ambas. Este salto es 

comprensible porque la ‘dramática’ balthasariana no es específicamente una ética
152

 filosófica, ni 

una antropología, ni una teología de la libertad divina; no obstante, la ausencia de una 

justificación explícita es notoria porque emplea elementos que no son evidentes por sí mismos 

aunque provengan de una descripción fenomenológica del carácter dramático de la existencia. Al 

asumir la existencia de ambas libertades Balthasar admite el riesgo de tal coexistencia
153

. Este 

riesgo implica que la libertad infinita sea lo suficientemente libre para dejar ser libre a la libertad 

finita, con la posibilidad de que ésta acepte o rechace a aquélla. En la propuesta balthasariana hay 

una implicación recíproca de ambas libertades, aunque Balthasar comienza intencionalmente por 

la descripción de la libertad finita que es cognoscible por la experiencia humana. 

En esta propuesta, la estructura de la libertad finita implica dos polos: la autoposesión y la 

atracción. Por una parte, la autoposesión es un hecho del cual el sujeto llega a tomar conciencia al 

conocer la verdad y al querer el bien. Cuando esto ocurre, el sujeto es consciente de una 

autopresencia que supone dos aspectos paradójicos: una existencia individual, incomunicable e 

insustituible, y una apertura trascendental a todo ente y a todo el ser; es decir, el sujeto asume la 

                                                           
151

 “Criterio interpretativo fondamentale che viene qui assunto è l’analogia. Ci si incontra con una ‘analogia libertatis’ che è in 

grado di fondare e spiegare il rapporto delle due libertà”. FISICHELLA, Rino, Rileggendo…, p. 530. [=El criterio 

interpretativo fundamental que aquí es asumido es la analogía. Se encuentra una ‘analogia libertatis’ que puede fundar y 

explicar la relación de las dos libertades]. “Cette situation, où la liberté finie se laisse saisir de l’intérieur par l’emprise 

victorieuse de l’amour de la liberté inifinie, Balthasar la désigne d’un seul mot: analogia entis… sous la forme d’une 

corrélation et d’une réponse (Entsprechung, proportionalitas, analogia)”. SCHRIJVER, Georges de, op.cit., p. 47. [=Esta 

situación, donde la libertad finita se deja asir desde el interior por la empresa victoriosa del amor de la libertad infinita, 

Balthasar la designa con la palabra analogia entis… bajo la forma de una correlación y de una respuesta (Entsprechung, 

proportionalitas, analogia)]. Carlos Díaz encuentra en esta “lógica de la desemejanza… [un] inevitable pesimismo 

antropológico como corolario”. DÍAZ, Carlos, op. cit., p. 267. 
152

 “Las determinaciones sociológicas, políticas y económicas…; la determinación ideológica por el poder de muchas 

cuestiones esenciales para la vida humana: todo esto no ha recibido en su obra toda la atención que sin duda hubiera 

merecido, o mejor, la ha recibido en un nivel de reflexión, que no es accesible a la inmensa mayoría”. GONZÁLEZ DE 

CARDENAL, Olegario, op. cit., (5/86), 1986, p. 518; (4/88), 1988, p. 373. Otros artículos que rescatan el aspecto ético 

desde un enfoque teológico: MURPHY, Francesca A., Inclusion and Exclusion in the Ethos of von Balthasar’s Theo-Drama, 

in New Blackfriars, (79/923), English Dominicans, 1998, pp. 56-64; OUELLET, Marc, The Foundations of Christian Ethics 

according to Hans Urs von Balthasar, in SCHINDLER, David L., ed., Hans Urs von Balthasar: his Life and Work, Ed. 

Communio Books Ignatius Press, San Francisco, 1991, pp. 231-249. 
153

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teodramática, v. II, pp. 181 ss. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

69 

incomunicabilidad insustituible de su yoidad y la ilimitada comunicabilidad del ser
154

. Esta 

autopresencia revela un núcleo de autoposesión y libertad que no puede ser sustraído. Por otra 

parte, la atracción del bien verdadero seduce al sujeto para que aspire más allá de los entes finitos 

y se abra al ser en general, para que ‘deje-ser’ en sí mismo a lo bueno sin la pretensión de 

agotarlo. Por ello el polo de la autoposesión limitada supone el polo de la atracción procesual e 

ilimitada hacia lo trascendente. La autoposesión o autopresencia es un hecho del que se llega a 

tomar conciencia asumiendo la individualidad insustituible y la apertura trascendental, por ello 

este primer polo de la libertad finita se recibe como un don. 

 

En cambio, la atracción procesual hacia lo trascendente es don y tarea, en cuanto esfuerzo 

decisivo para ‘dejar-ser’ a lo bueno que se da. Por la autoposesión donada el hombre toma 

conciencia de su autodinamismo, de su autodeterminación (autexousion, autokratôs) a través de 

sus elecciones y decisiones. Por la atracción procesual el hombre decide salir de sí mismo hacia lo 

otro. En esta apertura el hombre debe tomar una determinación: utilizar su apertura para 

enriquecerse y después encerrarse en sí mismo, o servirse de su apertura como trampolín para 

entregarse al ser infinitamente libre y liberador del ser
155

. La segunda alternativa es un 

asentimiento posible sobre el plano del amor, que logra la ‘concordancia-correspondencia’ entre 

libertad finita y libertad infinita. El anhelo humano de lo trascendente es el dinamismo de la 

libertad finita hacia su objeto formal, es decir, al ser en cuanto bueno; si el hombre reconoce la 

verdad y aprueba el bien del ser que se automanifiesta como mediación indicativa hacia la libertad 

infinita, entonces la libertad finita puede servirse de su apertura trascendente para corresponder a 

la libertad infinita si ésta le interpela.  

 

Con ello la filosofía roza sus propios límites porque la libertad finita enfrenta la decisión de 

aceptar los indicios de una causa absoluta, divina y personal, a la vez inmanente y trascendente al 

ser en su totalidad. Tal causa personal coincidiría con la libertad infinita fundante que al ‘dejar 

ser’ a la libertad finita la posibilitaría. Como consecuencia general de lo dicho, puede afirmarse 

que las tensiones analógicas de la libertad finita son la ‘autoposesión limitada y la atracción 

ilimitada’, ‘la autopresencia donada y  la tarea procesual de apertura a lo trascendente’, ‘la 

existencia insustituible y la apertura ilimitada al ser’, ‘el autodinamismo y el asentimiento’, ‘la 

autodeterminación y la entrega decisiva al ser infinitamente libre y liberador del ser’. Estas 

tensiones analógicas permanecen filosóficamente abiertas respecto a la libertad infinita 

                                                           
154

 Cfr. ibid., v. II, p. 192. 
155

 Cfr. ibid., v. II, p. 210. “L’analogia entis… nous semble pouvoir être définie comme une concordance s’établissant entre 

l’homme et l’Absolu par une libre décision d’amour”. SCHRIJVER, Georges de, op.cit., p. 52. [=La analogia entis… nos 

parece que puede ser definida como una concordancia que se establece entre el hombre y el Absoluto por una libre decisión 

de amor]. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

70 

acentuando la prevalente disimilitud de ésta. Sin embargo, sigue en pie la pregunta ¿es posible tal 

libertad?  

 

La filosofías antigua y medieval aportan los indicios para una respuesta afirmativa; aunque en la 

búsqueda posterior de una solución han aparecido distintos tipos de voluntarismo que han roto el 

equilibrio analógico exigido filosóficamente a una reflexión sobre la libertad infinita. La 

posibilidad
*
 de ésta puede ser fundamentada mediante argumentos de carácter filosófico 

empleando la analogía, pero partiendo en todo caso de la libertad finita cognoscible en la 

experiencia de la existencia humana. Por esta analogía se le puede atribuir a Dios una razón 

infinita, una voluntad infinita y, por lo tanto, una libertad infinita. La reflexión filosófica que 

interroga sobre lo absoluto divino como fundamento del ser puede reconocer que el fundamento 

definitivo de la realidad no es sólo el ser, ni la suma de los entes, sino únicamente un ser infinito 

que se autoposee en conocimiento y voluntad, y que dispone de sí mismo subjetiva e 

infinitamente, por lo que es de por sí absolutamente libre
156

. Si el ser se da a los entes y los deja 

ser, entonces la libertad infinita, como fundamento del ser, también análogamente se da a la 

libertad finita y la deja ser; por lo tanto, la libertad finita es posibilitada por la libertad infinita, en 

lugar de ser obstaculizada por ella; si la libertad infinita libera al ser, entonces también libera la 

libertad finita; si el ser se da a los entes, entonces análogamente la libertad infinita da, ante todo, 

libertad a la libertad finita
157

. La relación metafísica entre ambas es una ‘concordancia-

correspondencia’ dramática mediante la cual la libertad finita puede aceptar o rechazar a la 

libertad infinita juntamente con el papel que ésta le ha asignado, desdeñando su autoría, su 

dirección, su acción y la búsqueda del bien. La aceptación o el rechazo se realiza en la acción, 

cuyo final no está sólo en manos de la interpretación dramática procedente de la libertad finita. 

 

4.5 Acción, final de la interpretación y analogía 

 

 Las decisiones de correspondencia o desdén entre ambas libertades despliegan la acción 

dramática que se ‘interpreta’ o ‘representa’ (Spielt) sobre el escenario del mundo y es una acción 

que busca un horizonte de sentido a través del bien. En esta búsqueda la libertad finita se enfrenta 

con las heridas supurantes de su existencia: la finitud de su tiempo, la muerte, la libertad ante el 

poder dominador y ante el mal. Estas heridas le desconciertan porque, por una parte, la libertad 

finita pretende alcanzar el sentido total de la existencia, y por la otra, estas heridas fragmentan su 

                                                           
*
 Desde la perspectiva metafísica es conveniente mantener la apertura a lo divino, al menos como una dimensión posible con la 

que hay que contar; por su parte, la teología filosófica desarrolla específicamente una argumentación acerca de Dios, la cual 

no se limita sólo a su posibilidad. En los contornos de esta investigación metafísica no es necesario tematizar tal 

argumentación.   
156

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teodramática, v. II, pp. 234-235. 
157

 Cfr. Ibid., v. II, pp. 239 ss. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

71 

pretensión. Si renuncia a esta tensión analógica, entonces aparece una disyuntiva entre dos 

posibilidades apresuradas: la opción por el horizonte total o la opción por los fragmentos. La 

primera instituye una síntesis dialéctica donde las diferencias fragmentarias son absorbidas en la 

identidad; la segunda, en cambio, anhela colmar la plenitud del horizonte de sentido 

sustituyéndolo con la apoteosis de un fragmento. El riesgo de la libertad es la aceptación o el 

desdén ante la libertad infinita, la ‘concordancia-correspondencia’ o la inmanentización del 

horizonte de sentido abandonando la verticalidad trascendente. Este riesgo de la libertad convierte 

el escenario del mundo en un escenario patético
158

. La analogía aboga en favor de la 

correspondencia entre ambas libertades en un escenario horizontal y vertical, categorial y 

trascendental; por ello, la analogía es propuesta como mediación filosófica apta para concordar lo 

absoluto y lo relativo, el sentido total de la existencia y la heridas desconcertantes de ésta.  

 

En la búsqueda paradójica que intenta concordar lo absoluto y lo relativo se presentan la finitud 

temporal y la muerte en la acción dramática representada por la libertad finita. La distinción entre 

yo y tú, y entre persona y comunidad implica ya tácitamente la distinción entre la finitud de ‘mi 

tiempo’ y la limitación de ‘nuestro tiempo’, entre la soledad de ‘mi muerte’ y el enlace con 

‘nuestra muerte’. 

 

“En el proceso por el que la autoconciencia individual se va despertando, el tú es más antiguo 

que el yo, ya que éste responde a la interpelación de un tú que le precede, con lo que el tú 

(por ejemplo la madre respecto del hijo) genera en el yo la disposición radical para abrir a un 

nosotros ilimitado… Sobre la base de esta ‘común originalidad’ del yo y de la ‘comunidad 

personal’ se establece también la común originariedad… entre una filosofía (existencial) del 

solitario ‘ser para la muerte’ y una filosofía (social) de la existencia compartida…”
159

. 

 

De la finitud tensional entre ‘mi tiempo-nuestro tiempo’ deriva la tensión entre ‘mi muerte-nuestra 

muerte’. La temporalidad y la muerte no son negatividades de la existencia, sino positividades 

llevadas al extremo por camino equivocado
160

. La positividad de la finitud temporal es el devenir 

novedoso y sorprendente; la positividad de la muerte es la posibilidad de alcanzar el ‘telos’ de la 

existencia. El contraste entre la finitud temporal y el sentido total de la existencia invita a 

reflexionar sobre el tiempo y la muerte buscando una respuesta que mantenga la tensión analógica 

entre ambos de acuerdo con la luz razonable del ser, que es también la luz del bien. Por ello, la 

tensión entre ‘mi tiempo-nuestro tiempo’ y entre ‘mi muerte-nuestra muerte’ es de índole 

analógica, en conexión con los nexos existenciales y dialógicos entre la persona y la comunidad, 

                                                           
158

 Cfr. Ibid., v. IV, pp. 67 ss. 
159

 Ibid., v. IV, pp. 95-96. 
160

 Cfr. ibid., v. IV, p. 74. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

72 

entre el yo, el tú y el nosotros. En esta configuración (Gestalt) tensional de orden analógico las 

semejanzas implican siempre una disimilitud mayor. 

  

En la acción dramática también se presentan el poder dominador y el mal elegido como heridas 

desconcertantes de la existencia en búsqueda de un horizonte de sentido
161

. El carácter analógico 

del poder dominador y del mal elegido puede ser elucidado por su relación con las polaridades 

implicadas en la libertad. Cuando la libertad finita se apropia el poder y se convierte a sí misma en 

criterio dominador del bien, de la verdad y del ser, fracturando las tensiones analógicas que la 

enlazan con la libertad infinita, con el ser, con los otros entes, con el tú y el nosotros, entonces el 

poder dominador de la libertad finita opta por el mal
162

. La propuesta filosófica que sostenga la 

tensión analógica entre la libertad finita y la libertad infinita también necesita mantener las 

diferencias entre Dios y el ser, entre el ser y los entes, entre el yo, el tú y el nosotros. 

 

Estas indicaciones generales son suficientes para señalar el esbozo metafísico de la analogía 

dramática en la perspectiva balthasariana. En ésta la acción dramática de la libertad finita y de la 

libertad infinita se despliega sobre el escenario patético del mundo. La ‘correspondencia-

concordancia’ entre ambas libertades está continuamente hostigada por el riesgo de un rechazo 

apresurado de la libertad infinita, y trágicamente raída por las heridas existenciales de la finitud. 

La libertad finita, al constituirse a sí misma como último criterio de la acción y del bien, le 

arrebata la trascendencia al ser y a la libertad infinita, apoderándose prometeicamente de toda la 

acción dramática como única protagonista. Si esto ocurre, entonces ¿podrá la libertad finita 

usurpar también el desenlace crepuscular del drama? 

 

La pregunta balthasariana por el final de la interpretación (Das Endspiel
*
) del drama existencial 

humano es similar a la pregunta que Kant se formuló en estos vibrantes términos ¿qué me está 

permitido a mí esperar? Se trata aquí de la cuestión anhelante de la ‘expectativa’ humana que 

                                                           
161

 “L’individu, quoique pris dans le temps qui le conduit à la mort, se découvre une communion possible et une responsabilité 

par rapport aux autres. Par des attitudes fondamentales de l’existence, l’éros, l’exercise de la puissance, l’art, l’homme tente 

de combler la distance entre le relatif et l’Absolu. Les gestes fondamentaux de l’homme qui naît à l’Absolu, ce sont d’abord 

les attitudes métaphysiques de ceux que naissent à la lumière de l’être et des transcendentaux, selon l’analogia entis”. 

NARCISSE, Gilbert, Théologie, dans Revue Tomiste, (XCIII/1), École Théologie, Toulouse, 1993, p. 143. [=El individuo, 

aunque prendido en el tiempo que le conduce a la muerte, descubre una comunión posible y una responsabilidad para 

relacionarse con los otros. Con las actitudes fundamentales de la existencia, el eros, el ejercicio del poder, el arte, el hombre 

intenta llenar la distancia entre lo relativo y lo Absoluto. Los gestos fundamentales del hombre que nace a lo Absoluto, son 

primeramente las actitudes metafísicas de aquellos que nacen a la luz del ser y de los trascendentales, según la analogia 

entis].  
162

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teodramática, v. IV, pp. 147 ss. 
*
 La traducción del término alemán es imprecisa; C. Dumont, traductor de la versión francesa, dedica un artículo a esta 

dificultad literaria. Da algunas razones para no traducir al francés el término alemán como ‘acte final’; desafortunadamente 

la versión castellana lo tradujo por uno muy similar: el ‘último acto’. Según Dumont ‘Endspiel’ significa literalmente ‘jeu de 

la fin’  o ‘fin de partie’; en definitiva, Dumont prefiere traducir el término como ‘dénouement ou démêlement’  (desenlace o 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

73 

remite a una instancia trascendente que le dé cohesión a la totalidad de la existencia fluctuante
163

. 

Balthasar interpreta sucintamente la historia de las respuestas a la interrogación acerca de la 

esperanza para discernir cuáles son la concepciones vigentes en el mundo actual, y encuentra 

básicamente tres posturas: la evasión autoenajenante, la ‘pre-visión’ prometeica y la tensión entre 

la acción humana y la consumación plena que la trasciende. La primera es de índole budista y 

platonizante, la segunda proviene del judaísmo y del titanismo moderno
164

, la tercera se inspira en 

el cristianismo. Balthasar opta por ésta última porque en ella encuentra una tensión analógica 

entre libertad finita y libertad infinita, es decir, entre responsabilidad humana y expectativa de lo 

trascendente, entre acción humana y desenlace imprevisto. Por lo tanto la libertad finita no podrá 

usurpar, sola y por sí misma, el final de la interpretación del drama existencial.   

 

4.6 Observaciones 

 

En el decurso de este capítulo se ha esclarecido la relación analógica vigente entre drama 

y existencia. El drama es proyección de la existencia que busca un horizonte que dé sentido a la 

acción. Del análisis realizado queda claro que en el instrumental dramático se corresponden el 

horizonte y el bien del ser. Por ello la acción, el drama y la existencia se vinculan al sentido del 

ser en el horizonte del bien. Esta incursión metafísica fue realizada por Balthasar con el propósito 

de construir, a partir de ella, una dramática teológica en la que el drama y el bien trascendental se 

transforman en teodrama y en gracia divina como categorías teológicas que estructuran el reparto 

de los personajes teológicos, la acción salvífica y el final escatológico
165

. Este capítulo puede 

concluir con cinco observaciones generales sobre el contenido expuesto. 

 

En primer lugar, Balthasar aprecia notablemente el instrumental dramático aportado por la 

Antigüedad, el Medioevo, el Renacimiento y el Barroco. Apoyándose en este patrimonio 

Balthasar critica las interpretaciones que realizaron los idealistas, postidealistas, Hofmannsthal y 

Pirandello acerca de la dramaticidad de la existencia. En esta crítica de Balthasar aparece un 

                                                                                                                                                                               
desembrollo). Cfr. DUMONT, Camille, 'Action' et 'Dénouement' dans la 'Dramatique' de H.U. von Balthasar: Problèmes de 

Traduction, dans Nouvelle Revue Théologique, (79/1), Bruxelles, 1994, p. 731. 
163

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Die Wahrheit ist Symphonisch. Aspekte des Christlichen Pluralismus, Johannes 

Verlag, Einsiedeln, 1972 (tr. cast. de SAURA, Emilio, La Verdad es Sinfónica: Aspectos del Pluralismo Cristiano, 

“Ensayos 1”, Ed. Encuentro, Madrid, 1979, p. 139); el mismo artículo ha sido publicado en id., Las Tres Caras de la 

Esperanza Actual, en Selecciones de Teología, no. 51, pp. 212-225. 
164

 Goethe, Fichte, Schelling, Hegel, Marx, Nietzsche, Scheler, Freud, Bergson, Simmel, Bloch. Cfr. id., La Verdad es 

Sinfónica… pp. 144-149. Esta postura ya había sido analizada por Balthasar en Apokalypse der Deutschen Seele…, cfr. 

HAAS, Alois M., op cit., pp. 390 ss; cfr. ed. inglesa, pp. 53 ss. 
165

 La importancia de la analogía para la exposición teológica de Balthasar ha sido subrayada en la recensión del último 

volumen de Teodramática realizada por NARCISSE, Gilbert, Participer à la Vie Trinitaire, dans Revue Tomiste, (XCVI/1), 

École Théologie, Toulouse, 1996,  pp. 119-128. Las recensiones de los vol. I-IV fueron publicadas con anterioridad también 

por NARCISSE, Gilbert, Théologie Fondamentale, dans Revue Tomiste, (XC/2), École Théologie, Toulouse, 1990  pp. 278-

288; id., Théologie, dans Revue Tomiste, (XCIII/1), École Théologie, Toulouse, 1993  pp. 142-148. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

74 

cierto prejuicio antiprometeico. En segundo lugar, las diferencias dramáticas «entre ‘escenario 

cósmico finito y significado infinito’, entre ‘el yo libre y su papel asignado’, y entre ‘la 

responsabilidad del actor ante sí mismo y su responsabilidad ante el director del drama’», han 

desplegado las posteriores tensiones dramáticas entre los diferentes elementos de la producción, 

de la realización, de la finitud y de la lucha por el bien. En este asunto Balthasar da demasiada 

importancia a los elementos dramáticos opacando el origen existencial del que proceden, por ello 

el fundamento existencial del que brota la proyección dramática es temáticamente restringido. 

 

En tercer lugar, la analogía de la relación entre el yo libre y su papel asignado se desplaza 

sigilosamente a una solución más bien de carácter teológico. Con ello, la reflexión filosófica no 

parece ser llevada hasta sus últimas consecuencias; aunque Balthasar recurre a la propuesta 

dialógica de F. Ebner. En cuarto lugar, Balthasar enfrenta el desafío de tensionar analógicamente 

la libertad finita y la libertad infinita pero sin haber justificado previa y argumentativamente su 

existencia aunque después la haya descrito de modo fenomenológico. ¿En filosofía es plausible 

una propuesta con este tipo de postulados? Para salvaguardar el valor y el alcance de su propuesta 

podría aducirse que la dramática balthasariana no es todavía una ética, ni una antropología, ni una 

teología filosófica expresamente elaboradas. Finalmente, la descripción de la acción dramática 

queda limitada a los presupuestos teóricos de dicha acción permaneciendo frecuentemente 

ausentes sus consecuencias específicas. Aunque Balthasar no pretende elaborar una ética, sin 

embargo se advierte su dificultad para tal empresa. Ahora bien, si el drama y el bien 

desencadenaron la pregunta por la existencia del horizonte del sentido del ser, y si el bien y la 

verdad
166

 son convertibles, como consecuencia surge aquí ya la ineludible pregunta metafísica por 

la analogía de la verdad. 

                                                           
166

 “La drammatica è ciò che permette il passaggio dal pulchrum al verum, perché garanzia di dinamica. Tra un ‘vedere’ e un 

‘dire’ si deve porre un ‘bene’”. FISICHELLA, Rino, Rileggendo…, p. 526. [=La dramática es aquello que permite el paso 

del pulchrum al verum, porque es garantía de dinámica. Entre un ‘ver’ y un ‘decir’ se debe poner un ‘bien’].  



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

75 

 

 

 

 

 

 

 

5. ANALOGIA ENTIS Y ‘A)LHQE/S’ 

  

 

 

 

5.1 La verdad como naturaleza  

5.2 La verdad como libertad 

5.3 La verdad como misterio 

5.4 La verdad como participación 

5.5 Observaciones 

 

“El amor vive en la médula del ser, y esta médula es esencialmente íntima 

y misteriosa”
*
.  

 

 

                                                           
*
 BALTHASAR, Hans Urs von, Teo-logica, v. I, p. 211; cfr. ed. cast., v. I, p. 207. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

76 

 Después del anterior análisis sobre el ser que aparece como Schau der Gestalt (‘visión-

exhibición’ de la ‘forma’) y que se da en el juego dramático (Spiel) de la existencia, hay que 

examinar el ser que se dice paradójicamente como verdad
167

 manifiesta y oculta. Las tensiones 

analógicas de carácter estético y dramático subyacen de modo tácito en las nuevas tensiones 

‘lógicas’. Este capítulo culmina la exposición de tales tensiones fundadas en la mayor disimilitud 

predominante en toda semejanza analógica. Si la ‘proporción’ (Verhältnis) y la ‘concordancia-

correspondencia’ (Entsprechung) fueron la clave del despliegue de los dos capítulos anteriores, 

entonces ahora la ‘adecuación’ (Angemessenheit) será la batuta en la ‘sinfonía’ de la verdad. En la 

‘lógica’ subsiste el asombro metafísico ante el ser que se dice, late la experiencia humana 

originaria del amor
168

 y persiste la cuádruple diferencia. 

 

Las tensiones ‘lógicas’ fundamentales ya expuestas en la penúltima parte del capítulo segundo 

fueron ‘develamiento (Enthüllung) y velamiento (Verhüllung)’ del ser, ‘inteligibilidad y 

confiabilidad’ de la verdad, ‘aparición fenoménica y fundamento nouménico’ en el ser
169

, ‘esencia 

existente y acto de ser’, ‘sujeto y objeto’, mutua referencia entre ‘la verdad del mundo y la verdad 

de Dios’
170

. La correlación entre estas polaridades se expresa como adecuación (Angemessenheit) 

conyuntiva de carácter analógico que es configurado por la Gestalt. De las tensiones anteriores 

surge la polaridad entre ‘la aparición del ser y el ser que aparece’; entre ‘el ser que se devela 

desde sí mismo, y la autoconciencia’ para quien se devela siendo reconocido por ella; entre ‘el 

final categorial de las incertidumbres, como fruto de la confiabilidad de la verdad, y la apertura 

                                                           
167

 “Wharheit der Welt, presenta in modo immutato l’opera che aveva visto la luce nel 1946… È già possibile vedere qui 

fondato il tema del rapporto tra Gestalt e Grund che trova in Schau der Gestalt la sua formulazione migliore e più 

sistematica”. FISICHELLA, Rino, Rileggendo…, p. 538. [=Verdad del Mundo, presenta sin cambios la obra que había sido 

publicada en 1946… Ya es posible ver aquí fundado el tema de la relación entre ‘forma’ y ‘fundamento’ que encuentra en 

Visión-Exhibición de la ‘Forma’ su formulación mejor y más sistemática].  
168

 “La meraviglia elementare sul fatto che si dà qualcosa come esistenza, essenza e verità, questo stupore, che nell’autentico 

pensatore non scema mai lungo il corso della sua ricerca, anzi no cessa mai di crescere, questo stupore sempre più 

riguardoso, meravigliato circa il miracolo nell’oggeto della sua conoscenza e nella sua conoscenza stessa,…”. 

BALTHASAR, Hans Urs von, Teo-logica, v.I, p. 28. [=La maravilla elemental sobre el hecho que se dé algo como 

existencia, esencia y verdad, este asombro que en el auténtico pensador no disminuye nunca en el largo curso de su 

investigación, al contrario no cesa nunca de crecer, este asombro siempre más respetuoso, maravillado respecto al milagro 

[existente] en el objeto de su conocimiento y en su conocimiento mismo]; cfr. la ed. cast., v. I, p. 26. Balthasar compara la 

búsqueda constante de la verdad con el amor y la natación: “Come nell’arte natatoria e nell’arte dell’amore, così anche nella 

conoscenza della verità esiste un vero progreso, ma non un progreso che sia uscito definitivamente dal punto di partenza 

vivente voltandogli le spale. Il punto di partenza della metafisica è così vitale che resta insuperabile, e contiene in se stesso la 

metafisica como un seme che si sviluppa da sé”. Ibid., v. I, p. 29. [=Como en el arte de la natación y en el arte del amor, así 

también en el conocimiento de la verdad existe un verdadero progreso,  pero no un progreso que se haya salido 

definitivamente del punto de partida viviente volviéndole las espaldas. El punto de partida de la metafísica es tan vital que 

queda insuperable, y contiene en sí mismo la metafísica como una semilla que se desarrolla desde sí]; cfr. ed. cast., v. I, p. 27. 
169

 “Questa proprietà [emeth, credibilità, affidabilità] presuppone subito che, insieme all’esistente che appare, sia reso noto 

l’essere in totale, ma non come ciò che è di volta in volta fattualmente conosciuto, bensì potenzialmente nella forma di un 

retroterra da scoprire via via”. Ibid., v. I, p 46. [=Esta propiedad [emeth, credibilidad, confiabilidad] presupone 

inmediatamente que, junto con el existente [ente fenoménico] que aparece, sea conocido el ser en total, pero no como aquello 

que es en cada caso actualmente conocido, sino potencialmente en la forma de un trasfondo por descubrirse poco a poco]; cfr. 

ed. cast., v. I, p 44. 
170

 En el hombre hay “una triple relación de verdad…: la relación horizontal con el que se encuentra con él a su lado,… la 

relación hacia abajo con el cosmos,… y la relación orientada hacia arriba, hacia el Absoluto… Esos tres aspectos componen 

la unidad de la verdad”. Id., El Problema de Dios…, pp. 92-93). 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

77 

trascendental hacia una verdad mayor’;  entre ‘el carácter inteligible de la verdad y el obstáculo 

que impide aprisionarla en una definición estricta’; entre ‘el hecho de conocer verdaderamente y 

la conciencia de participar de la verdad’ trascendental que desborda el conocimiento humano 

finito; entre ‘el conocimiento alcanzado por el sujeto y el misterio de la verdad que se escapa 

participándonos de ella; entre ‘el objeto comprendido por el sujeto y el sujeto que es introducido 

en el ser objetivo’; entre ‘el objeto, que es medida de la verdad, y el sujeto que mide
171

 la verdad 

conocida’; entre‘intellectus passibilis et intellectus agens’
172

; todas estas tensiones derivan de las 

primeras. 

 

Así, la verdad del ser se devela y se vela. En cuanto develamiento el ser se dice (sagt sich) 

objetiva y subjetivamente; y dado que la verdad es la adecuación entre ‘la medida del objeto y la 

medición del sujeto’, y entre la receptividad y espontaneidad del sujeto que es medido y 

mensurante, por ello la verdad se sostiene en el equilibrio analógico entre naturaleza ‘develada- 

velada’ y espontaneidad que se devela, se oculta, se entrega y recibe. La verdad manifiesta como 

naturaleza y como libertad remite hacia el misterio de la verdad que se escapa por su ocultación 

trascendental, y que, sin embargo, permite participar finitamente de su plenitud metafísica; por 

ello, las tensiones analógicas entre la verdad como naturaleza y la verdad como libertad 

desembocan ineludiblemente en una reflexión sobre las tensiones entre la verdad como misterio y 

la verdad como participación. 

 

5.1 La verdad como naturaleza  

 

 El sujeto y el objeto están vinculados a la naturaleza porque ambos son entes mediante los 

cuales el ser es develado y velado como verdad del mundo (Wahrheit der Welt). El ser se dice a 

los entes con esta acción locutiva. El develamiento implica un contenido objetivo porque es el ser 

lo que se manifiesta fenoménicamente. Tal fundamento se devela para alguien, para una 

autoconciencia o sujeto. El objeto conocido y el sujeto cognoscente constituyen la medida del 

develamiento de la verdad del mundo. Balthasar comienza el análisis de la verdad del mundo, en 

cuanto naturaleza, con una reflexión sobre el sujeto:  

 

                                                           
171

 “Una conoscenza mondana è sempre due cose: recettiva e spontanea, misurata e misurante”. Id., Teo-logica, v. I, p. 45 [=Un 

conocimiento mundano es siempre dos cosas: receptivo y espontáneo, medido y mensurante]; cfr. ed. cast., v. I, p. 43. 
172

 “Nel centro oscilante e nell’equilibrio tra queste due funzioni della ragione, nel dono della percezione e dell’accordo 

perceptivo reciproco, si muove la verità”. Ibid., p. 46. [=En el centro oscilante y en el equilibrio entre estas dos funciones de 

la razón, en el don de la percepción y del acuerdo perceptivo recíproco, se mueve la verdad]; cfr. ed. cast., v. I, p. 44. Esta ed. 

agrega al texto: “…[y en el pronunciamiento de un juicio] se mueve la verdad”. “La verità si conosce se la conoscenza in 

adeguazione alle cose (adaequatio intellectus ad rem) si lascia misurare e determinare da queste”. Ibid., v. I, p. 44. [=La 

verdad se conoce si el conocimiento en adecuación a las cosas (adecuación del intelecto a la cosa) se deja medir y 

determinar por éstas]; cfr. ed. cast., v. I, p. 42.  



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

78 

“Un esistente che può misurare se stesso, perché è per se stesso svelato, viene chiamato 

soggeto… il suo essere ha la forma particolare dell’autocoscienza… In quanto… si riconosce 

come qualcosa che è, comprende insieme che cosa è essere in genere e in total… La misura, 

in base a cui misurerà d’ora in poi ogni esistente, e [sic] la sua propria luce, la quale stessa 

altro non è che la copertura in lui tra essere e coscienza… In questa copertura, o identità, 

dell’essere con se stesso nella coscienza,… diviene a lui [soggeto] accessibile sia lo spazio 

interno del suo sé, come pure radicalmente anche ogni altro spazio interno
*
 [esterno]. Le due 

dischiusure sono esattamente simultanee e perfettamente identiche. Se l’apertura dello spazio 

interno soggetivo fosse la cosa primaria e quella dello spazio esterno cosa solo succesiva, 

allora la misura originaria, con cui il soggeto misurerebbe e giudicherebbe le cose, sarebbe 

una misura esclusivamente soggetiva… Nella coincidenza di tutt’e due le aperture, dell’io e 

del mondo, si ha la garanzia che sia l’autoconoscenza, sia la conoscenza del mondo possono 

essere veramente obiettive”
173

.  

 

La apertura natural del sujeto para autoconocer su yo y la apertura natural para conocer al otro 

distinto son inseparables. Esta apertura es receptiva y espontánea por la receptividad y 

espontaneidad naturales del intelecto (passibilis et agens) del sujeto, de la misma manera que por 

la pasividad y actividad naturales de su sensibilidad. Las facultades del sujeto son potencias 

activas finitas, es decir, complejos de potencialidad y acción porque mediante ellas el sujeto mide 

formalmente el develamiento del objeto a la vez que es medido por él
174

. Además, por el hecho de 

que en esta apertura se conoce implícita y potencialmente el ser en general, el sujeto al medir es 

                                                           
*
 La traducción italiana está equivocada; en lugar de traducir ‘interno’ debería decir ‘esterno’. 

173
 Ibid., v. I, pp. 47-48. [=Un existente que puede medirse a sí mismo, porque está para sí mismo develado, es llamado 

sujeto… su ser tiene la forma particular de la autoconciencia… En cuanto… se reconoce algo que es, comprende 

conjuntamente qué cosa es ser en general y en total… La medida, en base a la cual medirá de ahora en adelante todo 

existente, es su propia luz, la cual no es otra cosa que el concurso en él entre ser y conciencia… En este concurso, o 

identidad, del ser consigo mismo en la conciencia,… deviene a él [sujeto] accesible el espacio interno de sí mismo, como 

también radicalmente incluso todo otro espacio interno [externo]. Las dos aperturas son exactamente simultáneas y 

perfectamente idénticas. Si la apertura del espacio interno subjetivo fuera lo primero y aquélla del espacio externo sólo lo 

sucesivo, entonces la medida originaria, con la cual el sujeto mediría y juzgaría las cosas, serían una medida exclusivamente 

subjetiva… En la coincidencia de las dos aperturas, del yo y del mundo, se tiene la garantía que tanto el autoconocimiento, 

como el conocimiento del mundo pueden ser verdaderamente objetivos]; cfr. ed. cast., v. I, pp. 45-46. 
174

 “Sed sciendum, quod res aliter comparatur ad intellectum practicum, aliter ad speculativum. Intellectus enim practicus 

causat res, unde est mensuratio rerum quae per ipsum fiunt: sed intellectus speculativus, quia accipit a rebus, est 

quodammodo motus ab ipsis rebus, et ita res mensurant ipsum. Ex quo patet quod res naturales, ex quibus intellectus noster 

scientiam accipit, mensurant intellectus nostrum…: sed sunt mensuratae ab intellectu divino… Sic ergo intellectus divinus est 

mensurans non mensuratus; res autem naturalis, mensurans et mensurata; sed intellectus noster est mensuratus, non 

mensurans quidem res naturales, sed artificiales tantum”. AQUINO, Tomás de, op cit., q. 1, a. 2. [=Pero ha de considerarse 

que la cosa se compara de distinta manera al intelecto práctico, (y) de otra manera al especulativo. En efecto, el intelecto 

práctico causa a la cosa, por lo cual es medida de las cosas que por él mismo son hechas; pero el intelecto especulativo, 

puesto que recibe a las cosas, es movido de algún modo por las mismas cosas, y por consiguiente las cosas lo miden a él 

mismo. De donde es evidente que las cosas naturales, de las cuales nuestro intelecto recibe la ciencia, miden a nuestro 

intelecto; pero son medidas por el intelecto divino… Así pues, el intelecto divino es mensurante no medido; en cambio la 

cosa natural (es) mensurante y mesurada; pero nuestro intelecto es medido, (y) sin duda no mensurante de las cosas naturales, 

sino solamente de las artificiales (formales)]. Balthasar “introduce así el tema de la analogía entre conocimiento humano y 

divino, en su aspecto creador. Esta analogía es el corazón de su ensayo y en torno a ella girará todo”. FARES, Diego J., 

Fenomenología de la Verdad en Hans Urs von Balthasar: una Guía de Lectura de 'Verdad del Mundo' desde la Perspectiva de 

la Verdad como Develamiento y Velamiento del Ser, en Stromata, (LI, 3/4), San Miguel (Argentina), 1995, p. 217. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

79 

medido por la verdad develada del ser que abarca al sujeto mismo. Por esta apertura a lo 

trascendente el sujeto puede participar de la ‘medida’ inmensurable de lo divino a la que remite la 

trascendencia no subsistente del ser; esta participación de la verdad del mundo en la verdad de 

Dios es analógica y no puede transformarse en identidad porque el sujeto se acerca a ella 

descubriendo la mayor disimilitud entre la medida develada de la verdad del mundo y la ‘medida’ 

inmensurable de la verdad de Dios. La finitud del acceso a la verdad se muestra al sujeto humano 

por el hecho de tener que proseguir un proceso inacabable de intencionalidad de la conciencia y 

por no poder capturar toda la verdad que se le oculta. Así pues, las tensiones analógicas desde la 

perspectiva del sujeto son ‘la receptividad y espontaneidad’ del intelecto del sujeto; ‘la pasividad 

y actividad’ de sus facultades; el sujeto que ‘mide y es medido’ tanto por el objeto, como por el 

ser en general y, en definitiva, por la inmensurabilidad de la verdad de Dios.    

 

El objeto, en cuanto también participa de la verdad del ser develado, es accesible para el sujeto. 

Esto no significa que las condiciones naturales de cognoscibilidad del objeto sean unívocamente 

las mismas que las condiciones subjetivas del conocer. La semejanza entre ambas condiciones 

posibilita el conocimiento de la verdad develada, y la profunda disimilitud entre ellas salvaguarda 

el ocultamiento de la verdad. La develación del objeto ante un sujeto exige que aquél sea 

mensurable y medido; y ya que en el conocimiento de cada objeto se muestra atemáticamente el 

ser en general con su no subsistencia, por ello la apertura trascendente del objeto anticipa un 

conocimiento implícito de Dios. Por lo tanto, la verdad objetiva del mundo remite a la verdad de 

Dios, de la cual aquélla participa gradualmente por la misma participación del ser, y el objeto no 

tiene en sí mismo la medida definitiva de la verdad. 

 

De modo semejante como el objeto alcanza el sentido de su develamiento en el sujeto mensurante, 

así también el sujeto toma conciencia de sí mismo por su apertura a la medida objetiva del otro, 

del mundo, del ser y de Dios. Objeto y sujeto se implican esencialmente en el develamiento de la 

verdad, el uno como garantía de la verdad objetiva «o verdad ‘material’» y el otro como 

destinatario subjetivo de la verdad «o verdad ‘formal’»; el esfuerzo subjetivo por ‘des-cubrir’ la 

verdad representa una parte esencial del develamiento del objeto
175

. El despliegue de la verdad 

objetiva develada en el sujeto muestra la plenitud interior del objeto; tal despliegue exige del 

sujeto una actitud de servicio a la verdad objetiva. Sin esta verdad el sujeto no sería 

autoconsciente, permanecería vacío y sin intencionalidad. Por la verdad develada el sujeto inicia 

un proceso de comprensión e interpretación de la verdad del mundo; dicho proceso favorece la 

gradual cosmomorfización del sujeto y la progresiva humanización de la imagen del mundo. 

 

                                                           
175

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teo-logica, v. I, p. 68; ed. cast., v. I, p. 65. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

80 

Mediante la analogía en clave metafísica se recupera el doble aspecto tensional de la verdad: ‘la 

objetividad y la subjetividad’, ‘la receptividad y la espontaneidad’. La unidad de la 

autoconciencia une los polos de la verdad material y formal porque garantiza la unidad de las 

condiciones cognoscitivas del sujeto «es decir, las facultades ‘pasivo-activas’ y sus posibilidades 

de conocimiento» que se adecuan a las condiciones de cognoscibilidad del objeto, y con ello 

queda posibilitada la unidad de la intuición, la unidad del concepto y la unidad del ser conocido 

atemáticamente. La unidad entre ‘intellectus passibilis et intellectus agens’, entre ‘abstractio 

speciei a phantasmate et conversio intellectus ad phantasmata’, entre ‘verbum mentis et verbum 

prolatum’ brota de la unidad analógica de las semejanzas en las cuales prevalecen siempre las 

diferencias. Las relaciones del sujeto con el objeto son fruto del amor por lo cognoscible, es decir, 

por la verdad; en estas relaciones interviene la unidad ‘intelectivo-volitiva’ del sujeto. Pues bien, 

si la búsqueda natural de la verdad es una acción unitaria del hombre
176

 para conocer y amar la 

verdad ¿qué relación hay entre verdad y libertad? 

 

5.2 La verdad como libertad 

 

 El ser se devela locutivamente en la unión analógica que asemeja al objeto y al sujeto 

manteniendo la disimilitud mayor entre ambos. Ellos participan del ser, es decir, de la verdad, 

aunque de modos distintos – sea material o formalmente –  y en diversos grados analógicos, por 

ello ambos proceden de la naturaleza y la conservan según su modo propio de participación del 

ser. ¿Es posible que además de la verdad como naturaleza se abra un ámbito de libertad para la 

verdad? Balthasar escribe:  

 

“Verità in senso pieno si dà eventualmente solo in un atto conoscitivo dello spirito. Ma lo 

spirito, come spirito, è libero, perché essere-per-sé. Così la verità sale per forza nella sfera 

della libertà… Al di fuori… si danno naturali precondizioni per la verità: potenze e attitudini 

nel soggeto e nell’oggeto, che preparano l’atto della verità, lo rendono possibile ed 

essenzialmente lo condeterninano. Anche in Dio la libertà de la verità non è arbitrio, ma egli 

la possiede conforme alla sua natura. Tuttavia nell’uomo si aggiunge che il suo spirito si eleva 

rispetto alla natura subspirituale, e i suoi atti spirituali devono muoversi lungo le strade 

predisposte dalla sua natura”
177

. 

                                                           
176

 “Allo stesso modo che una conoscenza non potrebbe esserci senza la volontà, così neppure una verità serebbe pensabile 

senza l’amore”. Ibid., v. I, p. 114. [=Del mismo modo como un conocimiento no podría existir sin la voluntad, así tampoco 

una verdad sería comprensible sin el amor]; cfr. ed. cast., v. I, p. 112.   
177

 Cfr. ibid., v. I, p. 83. [=Verdad en sentido pleno se da eventualmente sólo en un acto cognoscitivo del espíritu. Pero el 

espíritu, es libre, porque es ser-para-sí. Así la verdad sube necesariamente a la esfera de la libertad… Además… se dan 

precondiciones naturales para la verdad: potencias y actitudes en el sujeto y en el objeto, que preparan el acto de la verdad, lo 

vuelven posible y esencialmente lo codeterminan. También en Dios la libertad de la verdad no es arbitrio, sino que él la posee 

conforme a su naturaleza. Sin embargo, en el hombre se añade que su espíritu se eleva respecto a la naturaleza subespiritual, 

y sus actos espirituales deben moverse a lo largo de las vías predispuestas desde su naturaleza]; cfr. ed. cast., v. I, p. 81. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

81 

 

Con este enfoque la libertad es aplicada en un sentido analógico al objeto, ya que el objeto posee, 

además de la exterioridad fenoménica, una intimidad ontológica y una espontaneidad develante 

del misterio del ser que le es participado; el objeto se entrega al sujeto develándose, sin esta 

condición de cognoscibilidad la intimidad óntica del objeto y el misterio del ser serían 

prostituidos por el sujeto. La intimidad espontánea y develante de los entes admite distintos 

grados, según los grados analógicos de participación del ser. El grado más bajo está constituido 

por los entes no vivientes; después se va ascendiendo en esta participación a través de la vida 

vegetativa, sensitiva, autoconsciente e incorpórea creada, hasta el Espíritu infinito
178

. La 

disimilitud participativa del ser es mayor que la semejanza metafísica presente en esta graduación. 

La tensión entre exterioridad fenoménica e interioridad metafísica, o entre develamiento 

significante y velamiento significado, está vinculada adecuadamente a la distinción polar entre 

esse et essentia propia del misterio del ser. Esta distinción, que en los entes finitos es real, es una 

polaridad analógica ya que en ella se entrecruzan dos polos en tensión siendo realmente distintos. 

 

Ascendiendo por los grados de participación se llega a la vida autoconsciente del sujeto humano 

en el que la espontaneidad develante de la verdad toma la forma estricta de libertad. Esta apertura 

del sujeto hacia la verdad del objeto es intelectivo-volitiva y designa la posibilidad natural de la 

voluntad (voluntas ut natura) que luego se actualiza como libertad personal (voluntas elicita)
179

. 

Las actitudes del sujeto que posibilitan el develamiento de la verdad ante él son: ‘estar-a-

disposición’ de la verdad y la actitud invitante o solicitadora. La primera es receptiva, la segunda 

predominantemente activa; los dos aspectos se exigen en la apertura hacia la verdad. La 

adecuación alcanzada entre espontaneidad del objeto y apertura ‘pasivo-activa’ del sujeto libre es 

una adecuación avalada por el amor en cuanto es una entrega y aceptación de la verdad, porque 

mediante su manifestación se devela el sentido verdadero del ser, y dicho sentido es el amor. Por 

ello la verdad sólo puede develarse por y para el amor ya que éste es inseparable de aquélla: 

 

“Si può allora ben dire che la verità sgorga dall’amore e che l’amore è più originario e più 

vasto della verità. L’amore è la ragione della verità, la ragione o il fondamento che la spiega e 

la rende possibile. E tuttavia non si può dire che l’amore c’era già prima della verità e che 

sarebbe pensabile senza la verità. Giacchè l’autodischiudersi dell’essere e del conoscere, che 

                                                           
178

 “Balthasar muestra aquí el analogado principal de su fenomenología de la verdad como ‘develamiento-velamiento’. El 

camino de la analogía ascendente, que se detiene al llegar al misterio insondable de la interioridad de Dios, presupone que se 

ha partido de este misterio, para, ‘kata-lógicamente’, dejarlo develarse y velarse en cada grado del ser”. FARES, Diego J., 

op. cit., (LII, 3/4), 1996, p. 194. 
179

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teo-logica, v. I, p. 113; ed. cast., v. I, p. 111. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

82 

porta l’originario nome dell’amore, porta subito e inmediatamente anche il nome della 

verità”
180

.  

Las tensiones analógicas  presentes en la libertad del sujeto ante la verdad develada son: ‘intelecto 

y voluntad’, ‘voluntas ut natura y voluntas elicita’, ‘estar a disposición de la verdad y la actitud 

solicitadora’, la adecuación amante entre ‘espontaneidad del objeto y apertura pasivo-activa del 

sujeto libre’, ‘verdad y amor’. En consecuencia, todo ser humano, en cuanto sujeto abierto a la 

verdad, es convocado a la administración de la verdad participando de ella sin poseerla 

absolutamente. El criterio para la administración de la verdad es el amor, y precisamente éste 

asegura el misterio velado del ser en la verdad, más allá
181

 de todo develamiento.   

 

5.3 La verdad como misterio 

 

En los anteriores apartados sobre la verdad se han explicado el objeto y el sujeto en 

cuanto naturaleza y espontaneidad, es decir, en cuanto verdad del ser en sí (An-Sich-sein) y en 

cuanto verdad del ser para sí (Für-Sich-sein). La verdad como naturaleza y libertad ha orientado 

esta investigación hacia el velado misterio
182

 del ser y de la verdad. El velamiento pertenece 

íntimamente al sentido de la verdad trascendental, por eso, preguntar por el misterio trascendente 

de la verdad es barruntar el misterio del sentido del ser, cuyos indicios se muestran ya en el 

misterio de la tensión analógica de la diferencia real entre esse et essentia en los entes finitos. En 

tal distinctio ‘realis’ inter essentiam et esse, o diferencia entre existentiam et essentiam hay una 

tensión interna al ser y al ente, que tiene lugar entre ambos polos
183

, hacia un ‘ser-cada-vez-más-

pleno’. La unidad tensional entre esse et essentia en su honda diferencia real permanece como un 

enigma en la ontología de lo finito. Dicho misterio está cargado de sentido y de una plenitud 

siempre mayor aunque completamente irreductible. Antes de indicar la trascendencia del misterio 

del ser verdadero Balthasar describe algunos elementos de la expresión de la verdad y de su 

situación personal e histórica. 

 

                                                           
180

 Ibid., v. I, p. 115. [=Entonces se puede decir que la verdad brota del amor y que el amor es más originario y más vasto que la 

verdad. El amor es la razón de la verdad, la razón o el fundamento que la explica y la vuelve posible. Y sin embargo no se 

puede decir que el amor existía antes que la verdad y que sería pensable sin la verdad. Ya que el autoabrirse del ser y del 

conocer, que lleva el originario nombre del amor, lleva en seguida e inmediatamente también el nombre de la verdad]; cfr. ed. 

cast., v. I, p. 113. 
181

 “La apertura por encima y más allá de sí es lo más característico de la participación y por lo tanto del pensamiento 

analógico… La analogía es cualitativa”. FARES, Diego J., op. cit., (LI, 3/4), 1995, p. 200. 
182

 “Come puntualizza Balthasar, il ‘mistero ha dominio’ sempre nella reciprocità ente-essere intesa da Heidegger come 

tensione tra presenza-assenza, come ‘dif-ferenza’”. ROSSI, Osvaldo, op. cit., p. 400. [=Como puntualiza Balthasar, el 

‘misterio tiene dominio’ siempre en la reciprocidad ‘ente-ser’ entendida por Heidegger como tensión entre ‘presencia-

ausencia’, como ‘di-ferencia’]. 
183

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teo-logica, v. I, p. 193; ed. cast., v. I, p. 191. “Hay que considerar como eje secreto de 

la estructura interna de todo su pensamiento metafísico su comprensión de la distinción real, la analogia entis y el 

comparativo del ser”. CORETH, Emerich, ed., op. cit., v. III, p. 282. “Se muestra el comparativo del ser como el milagro 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

83 

La expresión de la verdad está mediada por las imágenes sensibles tanto en el develamiento 

fenoménico de la verdad como en su expresión lingüística. La aparición de las imágenes remite al 

fundamento velado de la verdad porque ellas son ‘significantes’ sensibles del ‘significado’ velado 

de la verdad ‘significativa’ del ser. Tal ‘significatividad’ da sentido a la adecuación entre la 

aparición de las imágenes y al recóndito fundamento de la verdad, ya que permite ir hacia el fondo 

(Zu-Grunde-Gehen, sub-cumbere) velado del ser que se devela. La tensión analógica que surge de 

la significatividad de la verdad es doble: desde dentro hacia afuera, es decir, hacia el fenómeno o 

epifanía; y desde fuera hacia dentro, es decir, hacia el fundamento velado de la verdad. Esta 

tensión impera igualmente entre ‘accidentes y substancia’, entre ‘fenómeno y noúmeno’, y entre 

‘imágenes individuales y esencia universal’ de lo que aparece. El plus ontológico de lo universal 

velado en las imágenes individuales es un plus que remite más allá de las imágenes mismas, hacia 

el misterio velado de la verdad del ser. 

 

La imagen como expresión significante de la verdad exige intrínsecamente un sujeto para el cual 

sea imagen significante. Tal sujeto, especificado finitamente en el ser humano, es capaz de 

adecuar la imagen fenoménica, percibida a través de su sensibilidad, con el fundamento velado, 

abstraído por su intelecto en un proceso unitario de conocimiento. Resta explicitar la tensión 

analógica existente entre ‘la sensibilidad y la abstracción’, es decir, entre ‘percepción y 

conceptualización’, ‘estética’ y ‘lógica’. La tensión abstractiva entre ‘intellectus passibilis et 

intellectus agens’ posibilita la tensión analógica entre ‘abstractio speciei a phantasmate et 

conversio intellectus ad phantasmata’ y entre ‘verbum mentis et verbum prolatum’. La 

sensibilidad y el intelecto se unen de tal manera que la abstracción es fruto de la unidad 

indivisible del ser humano; la abstracción supone la sensibilidad en su origen y en su expresión 

final porque así como los sentidos relacionan al ser humano con el mundo, también el concepto y 

el juicio se expresan por medio de signos lingüísticos sensibles. La paradoja del fenómeno 

sensible en el que aparece velado el fundamento de la verdad es similar al enigma de la 

sensibilidad necesaria para que el intelecto humano pueda abstraer y para que el conocimiento se 

exprese en signos lingüísticos sensibles, por ejemplo, mímicos, sonoros, escritos, entre otros. 

Nuevamente la verdad deviene misterio; en efecto, ¿por qué el ser humano abstrae a partir de los 

datos de la sensibilidad y tiene que recurrir nuevamente a la sensibilidad para expresar 

inteligiblemente los conocimientos más abstractos? 

 

La palabra es el signo lingüístico supremo al que llega la imagen sensible abstraída por el 

intelecto. La palabra como expresión significativa de la imagen sensible, del fundamento de la 

verdad, del concepto y del juicio, muestra la unidad analógica entre saber y decir, o sea, entre 

                                                                                                                                                                               
del plus que se supera cada vez en plenitud desbordante… Las diferencias finitas del ser… están regidas por una analogia 

entis inmanente y trascendente”. Ibid., v. III, p. 283. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

84 

conocimiento y lenguaje, porque la palabra es una exteriorización sensible del intelecto humano; 

esta unidad respeta la mayor disimilitud entre ambos porque no son reductibles a la identidad 

unívoca. La analogía existente entre ‘ser-fenómeno’, ‘objeto-sujeto’, ‘ser-autoconciencia’, se 

presenta también entre ‘yo-tú-nosotros’ porque el ser humano no puede llegar a conocerse a sí 

mismo de otro modo que en el movimiento que va de sí mismo al mundo y hacia el otro tú
184

; por 

lo tanto, el ser para sí está vinculado analógicamente al ser para el otro en el mundo, y de esta 

tensión existencial brota la polaridad incluyente entre palabra como expresión de la persona 

autoconsciente y libre, y palabra como función del estar en el mundo y en la comunidad, es decir, 

la palabra humana como dialógica. 

 

A raíz de la estrecha e íntima vinculación entre verdad conocida y verdad dicha, y entre palabra 

personal y palabra de los otros, la verdad develada en el lenguaje tiene una carácter dialógico y 

social
185

 mediante el cual el logos del ser se abre a un logos intersubjetivo. Esta concepción de la 

verdad del mundo intenta respetar la tensión analógica y dinámica de la verdad que existe entre 

ser y devenir mediante la tensión dialógica entre ‘yo-otro’, ‘yo-mundo’, ‘yo-tú-nosotros’. El 

diálogo efectivo con el otro pretende una acción en el mundo para mostrar el sentido solidario de 

la verdad como amor. De esta manera ‘la palabra y la acción’, ‘la ‘lógica’ y la ‘dramática’’, ‘la 

verdad y la bondad’, ‘la gnoseología y la ética’ alcanzan su relación analógica, manteniendo la 

irreductibilidad entre ellas por su mayor disimilitud analógica.  

 

Los elementos analógicos de la expresión de la verdad deben complementarse con los elementos 

provenientes de su situación personal e histórica, para indicar posteriormente la opulencia del 

misterio del ser verdadero, cuya trascendencia enigmática debe atender a las circunstancias 

categoriales de la expresión y situación donde la verdad se devela. La universalidad de la verdad 

se devela a los individuos humanos en su situación personal, en su ‘yoidad’ (Jemeinigkeit); esta 

tensión vincula la universalidad y la situación personal de la verdad respetando la unicidad 

distinta de cada individuo humano en los cuales la verdad se personaliza. Por este hecho se 

garantiza la diferencia analógica entre los diversos acercamientos al develamiento de la verdad 

exigiendo una aproximación dinámica a ella que, sin duda, deberá tomar en serio la situación 

personal y la perspectividad de la verdad con el fin de emprender un diálogo ininterrumpido con 

todas la perspectivas posibles para ir desde la verdad más personal a la verdad más común. En 

este proceso las distintas perspectivas se pueden ir coordinando en vistas a una unidad analógica, 

si bien nunca totalmente realizable, auxiliadas por un método de confrontación dialógica entre sus 

puntos de vista, hacia una totalidad cada vez mayor
186

. En este proceso permanente subyace una 

tensión analógica entre perspectiva individual y panorama universal.   

                                                           
184

 Cfr. ibid., v. I, p. 171; ed. cast., v. I, p. 168. 
185

 Cfr. ibid., v. I, p. 172; ed. cast., v. I, p. 169. 
186

 Cfr. ibid., v. I, p. 185; ed. cast., v. I, p. 183. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

85 

 

El enigma de la verdad universal que se individualiza en diversas perspectivas alcanza su 

singularización única e irrepetible a través de su personalización en la existencia de cada ser 

humano, donde la verdad del ser deviene autoconciencia libre. ¿Cómo es posible que la verdad del 

ser impersonal devenga personalizada en el hombre? Otra vez la reflexión se topa con el misterio 

del ser y de la verdad, el cual tensiona análogamente el aspecto cuantitativo de las perspectivas 

individuales y el aspecto cualitativo de la personalización de la verdad en búsqueda de una 

constelación universal de sentido. 

 

La situación personal de la verdad también es una situación histórica que condiciona y configura 

un acercamiento limitado al misterio de la verdad. A través de la situación histórica de las 

esencias existentes el ser se devela en el tiempo, a tal grado que la temporalidad es una categoría 

ontológica fundamental del ser y de la verdad. La verdad situada temporalmente tiene un carácter 

social y dialógico que convoca a las diversas perspectivas situadas para forjar un proyecto 

constelador de sentido para que la verdad personal permanezca en un proceso común de búsqueda. 

Los proyectos temporales con anhelos comunes van acuñando la historia desde las situaciones 

personales. En esta propuesta existe una tensión analógica entre ‘perspectiva-situación’ personal y 

constelación común de sentido, entre temporalidad categorial e historicidad trascendental, entre 

verdad encontrada y proceso continuo de búsqueda del misterio de la verdad velada.  

 

Partiendo de las circunstancias categoriales de la expresión y situación de la verdad, el misterio 

trascendente del ser ha permanecido velado. La expresión y situación de la verdad han mostrado 

algunos indicios del enigma de la verdad permitiendo un acceso analógico a su misterio 

descriptible a partir de la tensión entre ‘develamiento-velamiento’, y entre la verdad y los otros 

trascendentales. La verdad es develamiento del ser, ‘a)-lh/Jeia’, inteligibilidad, confesión 

‘locutiva’ y testimonio ontológico del ser que clama el amparo de la comprensión amorosa del 

sujeto; dicha confesión es discreta y limitada por la intimidad velada del ser, cuyo encuentro es 

una inagotable fuente de asombro: 

 

“Partendo del misterio dell’essere, nella sua intima mobilità tra essenza et essere, nella sua 

ogni volta eccedenza in ricchezza inafferrabile, nel suo acuirsi ed urgere come situazione e 

temporalità, bisogna dire che proprio l’incontro dell’essere in quanto essere implica una 

inesauribile sorgente di meraviglia…, di stupefazione, di rapimento, di gioia e di gratitudine, 

in breve di tutti quei sentimenti che si assommano nella parola Thaumazein. Tutti questi atti 

interiori vengono evocati dall’apparire dell’essere stesso, il quale proprio nel suo apparire dà 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

86 

via il suo massimo oscurissimo enigma: se stesso… Proprio lo svelarsi dell’essere è, come 

tale, il suo più profondo velamento”
187

. 

 

El profundo velamiento del misterio del ser es un límite a su absoluta exteriorización y 

objetivación. Sólo un ser, cuya verdad velada es mayor que su apariencia fenoménica, es a la larga 

soportable para el conocimiento; sólo un ser dotado de intimidad reservada es por largo tiempo 

digno de amor. El amor mismo exige, no sólo develamiento, sino también respeto y velamiento
188

; 

ambos, develamiento y velamiento, tensionados analógicamente fortalecen la subsistencia del 

amor develando sólo lo que el amor exige. Quien ama y conoce la verdad sabe más de lo que dice 

pues lo incomunicable caracteriza el permanente misterio de la verdad. Lo dicho anteriormente 

muestra que el misterio del velamiento del ser está relacionado íntimamente con la naturaleza del 

amor porque la verdad es la medida del ser, pero el amor es la medida de la verdad
189

.  

 

Además de la tensión analógica entre develamiento y velamiento, el misterio del ser puede 

describirse por la polaridad recíproca de los trascendentales. Balthasar trata de ellos invirtiendo el 

orden que hasta ahora había seguido
*
; esto significa que si anteriormente había descrito la verdad, 

suponiendo lo tratado en la estética y en la dramática, ahora retorna desde lo a)lhJe/j hacia lo 

a)gaJo/n y lokalo/n. Según Balthasar, en cada trascendental hay una triple dimensión que los 

asemeja, pero sosteniendo la mayor disimilitud de cada uno en sí mismo tomado mentalmente, 

porque el ser se manifiesta al hombre de distintos modos en cada caso: como locución develante, 

don comunicante y aparición. La triple dimensión de lo a)lhJe/jestá constituida por lo que se 

                                                           
187

 Cfr. ibid., v. I, pp. 206-207. [=Partiendo del misterio del ser, en su íntima movilidad entre esencia y ser [essentia et esse], en 

su cada vez más excedente riqueza inaprehensible, en su agudizarse y urgir como situación y temporalidad, es necesario decir 

que precisamente el encuentro del ser en cuanto ser implica una fuente inagotable de maravilla,… de asombro, de rapto, de 

alegría y de gratitud, en breve de todos aquellos sentimientos que se asemejan a la palabra Jauma/zein Todos estos actos 

interiores vienen evocados por el aparecer del ser mismo, el cual precisamente en su aparecer entrega su mayor oscuro 

enigma: él mismo… Precisamente el develarse del ser es, como tal, su más profundo velamiento]; ed. cast., v. I, p. 202. 
188

 Cfr. ibid., v. I, p. 208; ed. cast., v. I, p. 204. 
189

 Cfr. ibid., v. I, p. 261; ed. cast., v. I, p. 257. 
*
 Balthasar partió de la ‘estética’, y por medio de la ‘dramática’ arribó a la ‘lógica’. Un artículo que destaca la presentación 

escolástica ha sido publicado por FORMENT, Eudaldo, La Sistematización de Santo Tomás de los Trascendentales, en 

Contrastes: Revista Interdisciplinar de Filosofía, (v. I), Universidad de Málaga, Málaga, 1996, pp. 107-124. La inversión 

realizada por Balthasar responde al proceso circular del conocimiento humano descrito por Tomás así: “Complementum 

autem cuiuslibet motus est in suo termino. Motus autem cognitivae virtutis terminatur ad animam: oportet enim ut cognitum 

sit in cognoscente per modum cognoscentis, sed motus appetitivae virtutis terminatur ad res; et inde est quod Philosophus in 

III de Anima [com. 54 et seq.] ponit circulum quondam in actibus animae, secundum, scilicet, quod res quae est extra 

animam, movet intellectum, et res intellecta movet appetitum, et appetitus tunc ducit ad hoc quod perveniat ad rem a qua 

motus incepit”. AQUINO, Tomás de, op cit., q. 1, a. 2. [=Ahora bien, el complemento (consumación) de cualquier 

movimiento está en su término. Pero el movimiento de la facultad cognoscitiva se termina en el alma, pues es necesario que 

lo conocido exista en el cognoscente según el modo del cognoscente, pero el movimiento de la facultad apetitiva se termina 

en la cosa; y por ello es que el Filósofo en III de Anima [com. 54 et seq.] establece un círculo en cierto momento en los actos 

del alma, es decir, según (él), que la cosa que está fuera del alma mueve al intelecto, y la cosa inteligida mueve al apetito, y 

entonces el apetito conduce a éste (intelecto) a que arribe a la cosa en la cual inició el movimiento]. Se pueden encontrar 

rasgos de este círculo en la dualidad de saber y querer considerados por CORETH, Emerich, Methaphysik. Eine 

Methodisch-Systematische Grundlegung, Tyrolia Verlag, Innsbruck, 1961 (tr. cast. de AREITIO, Ramón, Metafísica: una 

Fundamentación Metódico-sistemática, Ed. Ariel, Barcelona, 1964, pp. 277-281, 293-297). 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

87 

devela o fundamento del ser, lo develado o apariencia fenoménica, y la develación misma o 

tensión entre el fundamento y la apariencia; el tríptico se adecua analógicamente y, sin separarse, 

mantiene una distinción insuperable. Esta apertura develante de la verdad es una expresión 

locutiva del ser que alcanza su pleno sentido de adecuación analógica en el sujeto para quien se 

devela, es decir en el ‘logos’ subjetivo para quien se devela el logos objetivo del ser. 

 

La triple dimensión de lo a)gaJo/n está integrada por el don comunicante (o fundamento), lo 

comunicado (o apariencia) y la comunicación (o tensión analógica entre el fundamento y la 

apariencia); la correspondencia que une lo comunicado con el don comunicante respeta las 

muchas diferencias existentes entre ellos. Al devenir comunicado lo comunicante por medio de la 

comunicación
190

 el ser da al ente su propio valor; por la comunicación y por la participación 

donante del bien del ser, el ente es valor para sí mismo y para otros. Esta comunicación donante 

del bien del ser es una participación de sí mismo (bonum diffusivum sui) que alude al amor que se 

da bondadosamente sin usura. La copresencia de la verdad y del bien, es decir, de la apertura 

develante del ser y su comunicación donante, favorece el aspecto valioso y seductivo del ser, 

evitando que la verdad parezca frígida e indolente. Finalmente, la triple dimensión de lo kalo/n 

es el trasfondo esplendoroso que se manifiesta, la epifanía y la aparición (Schau) misma o tensión 

entre el fundamento y la apariencia. La proporción entre lo que aparece (species, forma) y el 

trasfondo (lumen, splendor) respeta también sus muchas dismilitudes. Según Balthasar la esencia 

originaria de la ‘belleza’ (Schönheit) consiste en el misterioso trasfondo del ser que se 

transparenta en la apariencia (Schau) como un plus, es decir, estriba en el  inmediato aparecer 

(Scheinen) de lo infundamentado del fundamento a partir de todo lo fundamentado
191

; lo kalo/n 

es el llano aparecer de lo verdadero y de lo bueno, es decir la ‘exhibición’ (Schau) del ser por 

medio de la epifanía de los entes. 

 

La apertura del ser es una expresión locutiva, una acción dativa y una aparición perceptible. Las 

tensiones ‘lógicas’, ‘dramáticas’ y ‘estéticas’ comparten un fundamento ‘onto-metafísico’, una 

apariencia fenoménica y una tensión analógica entre el fundamento y la apariencia. No obstante, 

la expresión locutiva, la acción dativa y la aparición perceptible no son reductibles mentalmente a 

la identidad unívoca; esto significa que aquella expresión escolástica (convertuntur) utilizada para 

considerar la semejanza entre el ser y algunos de sus trascendentales debe ser interpretada 

analógicamente, dado que ‘convertuntur’ es un término utilizado filosóficamente para deliberar 

acerca del ser; si la noción de ser se emplea en sentido analógico atendiendo a su fundamento real 

existente en los grados de participación del ser, entonces también los trascendentales son nociones 

análogas entre sí y en relación al ser. Los respectivos nexos entre fundamento ‘onto-metafísico’, 

                                                           
190

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teo-logica, v. I, p. 217; ed. cast., v. I, p. 213. 
191

 Cfr. ibid., v. I, pp. 220-221; ed. cast., v. I, p. 216. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

88 

apariencia fenoménica y su tensión analógica en cada trascendental sólo develan la apertura 

locutiva, dativa y manifiesta del ser, sin violentar el velamiento de la intimidad inagotable del ser. 

El misterio de la verdad esconde en sí un enigma locutivo, dativo y epifánico del ser, que es un 

enigma ‘lógico’, ‘dramático’ y ‘estético’. Este misterio ¿procede únicamente de la verdad del 

mundo o le es participado? 

 

5.4 La verdad como participación 

 

Al considerar la verdad como naturaleza y como libertad fue descrita la fenomenología 

inherente a  la verdad finita del mundo; después la verdad como misterio insinuaba de modo cada 

vez más explícito una participación de la verdad del mundo en la verdad infinita de Dios ¿qué 

puede justificar la filosofía ateniéndose a su propio método? 

 

El problema versa ahora sobre el nexo inseparable entre la apertura del objeto develado y la 

apertura de la conciencia al objeto, de manera que la simultaneidad de ambos vincule la 

autoconciencia al ser del ente y a su esencia. En esta relación hay también un conocimiento 

implícito del ser en general, cuya no subsistencia remite atemáticamente al misterio trascendente 

de Dios. La explicitación de este dato ayuda a interpretar el misterio de la verdad del mundo como 

una participación en la intimidad del misterio de la verdad de Dios, pero respetando la disimilitud 

analógica siempre mayor entre ambas. ¿Respeta esta propuesta el evento de la revelación divina? 

Balthasar intenta conciliar participación y revelación precisando los enfoques de ambas: la 

participación designa el vínculo analógico entre verdad del mundo y verdad de Dios a partir de la 

verdad finita, en cambio la revelación lo considera a partir de la verdad infinita. Asumiendo con 

seriedad la tensión analógica entre apariencia fenoménica y fundamento ‘onto-metafísico’, es 

posible sostener una analogía entre el develamiento de la verdad finita y el fundamento ‘onto-

teológico’ de la verdad infinita, de manera que la caducidad del tiempo y del espacio se 

conviertan en un medio del cual se sirve la eternidad para manifestar su intensidad 

imperecedera
192

.  

 

La infinitud participada de la verdad se manifiesta mediatamente en lo finito que en cuanto tal no 

es Dios, pero disfruta de una verdad real. Entre la verdad finita del mundo y la verdad infinita de 

Dios persisten las diferencias existentes entre el ser no subsistente y Dios, aunque la analogía 

garantiza la unidad de la verdad contra toda concepción equívoca o unívoca. Los límites de la 

verdad del mundo son patentizados por la intrínseca finitud del objeto de conocimiento y del 

sujeto cognoscente, por las deficiencias subjetivas del conocimiento esencial y existencial, de la 

capacidad analítica y sintética, intuitiva y discursiva, por los obstáculos establecidos por los 

                                                           
192

 Cfr. ibid., v. I, p. 241; ed. cast., v. I, p. 237. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

89 

hechos y por los conceptos humanos. El ser humano que reconoce la finitud de su acceso a la 

verdad también es invitado a mantener una actitud de servicio ante la verdad que se le devela; este 

encuentro servicial de espontánea receptividad se funda en la originaria receptividad activa del 

conocimiento. En este contexto, para Balthasar el conocimiento es un servicio hecho por el sujeto 

al objeto
193

, de manera que, en el conocimiento el appetitus está tensionado analógicamente por la 

actitud de servicio, disposición que es posible sostener también ante la verdad de Dios. 

 

5.5 Observaciones 

 

 La analogía se ha desplegado hasta aquí como adecuación entre develamiento y 

velamiento de la verdad del ser. En cuanto develamiento el ser ‘se dice’ por medio de los entes 

como verdad en sí y verdad para sí. Por el hecho de ser verdad en sí se le ha considerado como 

naturaleza de la cual participan tanto el objeto como el sujeto; en cambio, por ser verdad para sí, 

con una interioridad, se le ha examinado como libertad. En cuanto velamiento la verdad del ser 

oculta su misterio participando limitadamente de él. ¿Qué observaciones pueden formularse a la 

propuesta balthasariana? 

 

Primeramente, respecto a la verdad como naturaleza hay que mencionar que la referencia explícita 

al papel de la intencionalidad en la relación entre el sujeto y el objeto es muy escasa. En varias 

ocasiones Balthasar menciona su interés por una fenomenología de la verdad; de hecho el punto 

de partida de su análisis es la conciencia (Bewusstsein, ser-consciente) del sujeto en la que se 

adecuan analógicamente la verdad del objeto «o verdad material» y la verdad del sujeto «o verdad 

formal». El sujeto al ‘ser-consciente’ de lo otro es simultáneamente consciente de sí mismo. Al 

conocer los entes se da simultáneamente un conocimiento atemático del ser en general que por su 

no subsistencia remite tácitamente a Dios. Sin embargo, con las anteriores aserciones Balthasar no 

logra explicar suficientemente la intencionalidad del conocimiento. Después desperdicia otra 

oportunidad para lograrlo cuando reflexiona sobre la libertad del sujeto, cuyas actitudes (‘estar-a-

disposición’ de la verdad y solicitud invitante) podrían haberse vinculado a la intencionalidad del 

sujeto. Tampoco tematiza la intencionalidad del objeto cuando describe el estado de apertura o de 

cognoscibilidad del objeto. La misma carencia no es subsanada cuando describe la 

significatividad de la verdad develada; hubiera sido conveniente un desarrollo de esta 

significatividad como un aspecto de la intencionalidad (tendere in) del fenómeno significante 

hacia el fundamento ontológico significado. 

 

Conviene formular una segunda anotación crítica a la propuesta balthasariana, ahora en relación 

con la verdad como libertad. En ningún momento se justifica argumentativamente la libertad; esta 

                                                           
193

 Cfr. ibid., v. I, p. 254; ed. cast., v. I, p. 250. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

90 

omisión ya había aparecido en el capítulo anterior. El inconveniente se agrava porque además de 

la libertad del sujeto, se le atribuye ‘libertad’ a los objetos de conocimiento en virtud de los 

grados de interioridad y de participación del ser. Aunque se reflexione acerca de esta ‘libertad’ en 

un sentido analógico parece un abuso difícilmente sostenible que ésta se le aplique a todos los 

entes en cuanto objetos de conocimiento; bastaría una consideración acerca de su cognoscibilidad 

intencional (tendere in) como estado de apertura ante el sujeto cognoscente, o una explicación 

sobre la intimidad ontológica a la que remite todo fenómeno. 

 

En tercer lugar, con respecto a la verdad como misterio, Balthasar tiene razón al recordarle al ser 

humano que su conocimiento es finito, ciertamente no sólo en razón de sus propias facultades y de 

su situación temporal e histórica, sino también por las condiciones de cognoscibilidad del objeto 

mismo. El misterio de la verdad exige, desde el punto de vista filosófico, una cautela que evita 

trasponer apresurada y acríticamente los elementos filosóficos del misterio de la verdad al 

misterio revelado de Dios. El tránsito entre filosofía y teología está abierto, pero se requiere un 

respeto de las diferencias analógicas entre ambas. La observación precedente trae consecuencias 

para una última consideración ligada al inciso sobre la verdad como participación. Sin duda 

Balthasar intenta respetar los límites del pensamiento filosófico; sin embargo en varias ocasiones 

es patente la presencia de temas propios de una teología fundamental. Esta coyuntura prepara los 

temas teológicos de los volúmenes denominados por el autor Wahrheit Gottes (Verdad de Dios) y 

Der Geist der Wahrheit (El Espíritu de la Verdad), dedicados a una reflexión sobre Jesucristo 

como la verdad de Dios y sobre el Espíritu Santo que conduce a los cristianos en la comprensión 

de la verdad develada y velada.  

 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

91 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
6. ANALOGIA ENTIS Y 'E(/N' 

  
 

 

 

6.1 Conciencia y ser 

6.2 El ser, lo uno y lo múltiple 

6.3 El ser uno, verdadero, bueno y ‘estético’ 

6.4 Gestalt 

 

“Se les plantea a los cristianos la tarea de una metafísica moderna total… 

Pero la metafísica no es una mercancía que se pueda vender y comprar, ya 

compuesta y acabada: cada uno tiene que pensar por sí mismo”
*
. 

 

 
 

 

                                                           
*
 Id., Gloria…, v. V, pp. 600 y 602. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

92 

 

Los tres capítulos anteriores centraron su interés en la analogía de proporcionalidad 

reflexionando acerca de la honda disimilitud implicada en la semejanza de cada una de las 

tensiones analógicas de tipo estético, dramático y lógico. Conviene ahora considerar 

temáticamente la analogía de atribución desde la perspectiva de la mutua dependencia, ‘onto-

metafísica’ o gnoseológica, que armoniza las distintas polaridades del ser por medio del acuerdo 

‘sinfónico’ o ‘polifónico’ de la analogía, superando el peligro de una reducción unívoca que las 

someta al unísono de la identidad y evadiendo el señuelo de una separación equívoca que las 

oponga como fragmentos hostiles. El término ‘acuerdo-armonía’ (Übereinstimmung), en cuya 

significación subyacen matices musicales
194

, será la clave que concierte la conciliación ‘sinfónica’ 

en la perspectiva de la unidad como acuerdo ‘sinfónico’ de las polaridades del ser. 

 

Es importante advertir que Balthasar nunca desarrolló sistemáticamente una propuesta sobre la 

unidad, aunque en alguna ocasión él mismo la había incluido en el proyecto de sus escritos
195

. No 

obstante, es posible rescatar las alusiones sobre la unidad que se encuentran diseminadas por toda 

la Trilogía como indicios sutiles que van integrando la unidad de sus dieciséis volúmenes, 

incluyendo el dedicado al Epílogo. Desde esta perspectiva de conjunto hay que dar alguna 

respuesta filosófica al hecho patente que inclinó a Balthasar hacia esta opción metodológica que 

mantiene la unidad como un ámbito desvanecido, pero siempre presente, conciliando las distintas 

polaridades analógicas del ser. Balthasar enuncia de este modo la razón por la cual reflexiona 

explícitamente sobre la unidad hasta el momento de tematizar la verdad como trascendental:  

 

“Ora, precisamente qui, dove si parla di verità, sarà il luogo per riflettere ancora una volta in 

modo più esplicito sui trascendentali di cui si è già trattato. Vi si renderà visibile 

obiettivamente --dal momento che essi circolano per tutto l’essere-- no soltanto la loro 

inseparabilità…, la loro reciproca compenetrazione e presupposizione, ma in tal modo anche 

                                                           
194

 Balthasar era un excelente pianista. Su primer artículo publicado fue una síntesis de la música, El desarrollo de la idea 

musical. Las analogías sobre los ritmos musicales atraviesan toda su obra escrita. Cfr. DUMONT, Camille, Un Genio 

Musical,… p. 398. “Le fondament dernier de cette concordance réside,… dans l’accord (Stimmigkeit) de l’harmonie 

intérieure”. SCHRIJVER, Georges de, op.cit., p. 54. [=El fundamento último de esta concordancia reside… en el acuerdo 

(Stimmigkeit) de la armonía interior]. A raíz de la interpretación balthasariana de Dionisio el Areopagita en Herrlichkeit, se 

puede decir que “nous venons de résumer ainsi la perspective à l’intérieur de laquelle vient s’inscrire le thème dionysien des 

analogies. La notion d’analogie connote en tout premier lieu une proportion juste et une harmonie”. Ibid., p. 303. [=Hemos de 

resumir también la perspectiva en el interior de la cual viene inscrita el tema dionisiano de las analogías. La noción de 

analogía connota en primer lugar una proporción justa y una armonía]. “Algunos estudiosos han hablado, a propósito del 

sistema de Balthasar, de una Denkform sinfónica”. ABBAGNANO, Nicolás, op. cit., v. IV/2, p. 774. 
195

 Por ejemplo, en las primeras páginas de Gloria planea dedicar el último volumen de la obra a una reflexión sobre la unidad 

ecuménica y el arte cristiano. Es innegable que junto a su visión teológica iba a justificar su propuesta también desde el punto 

de partida filosófico, como lo hace en todos los volúmenes de la Trilogía. El traductor del volumen anota: “Estas dos últimas 

secciones [la unidad ecuménica y el arte cristiano] que el autor incluía en su programa, posteriormente se excluyeron”. 

BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria…, v. I, p. 16. Peter Henrici opina que el opúsculo Katholisch. Aspekte des 

Mysteriums (1975) “suple en cierto modo el tomo que falta sobre el ecumenismo en la Estética” HENRICI, Peter, Hans 

Urs…, p. 388. En tal obra Hans Urs dedica algunas páginas explícitamente a la Oikoumene; cfr. BALTHASAR, Hans Urs 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

93 

il trascendentale fondante dell’unità,… Vi si dimostrerà che è possibile trattare per principio 

dell’unità come trascendentale solo dopo aver trattato tematicamente degli altri 

trascendentali”
196

.   

 

El párrafo anterior sólo es relevante para el asunto que ahora interesa, en cuanto que señala la 

razón por la cual se reflexiona hasta el final sobre la unidad. Para este propósito la simultaneidad 

gnoseológica entre conciencia y ser habrán de servir como punto de partida que atienda a la 

unidad analógica entre el ser del sujeto y el ser del objeto que dependen mutuamente dado que el 

sujeto reclama la prioridad gnoseológica y el ser del objeto la precedencia ‘onto-metafísica’. 

Después hay que analizar la unidad del ser y las polaridades analógicas que ella implica. En 

seguida, se explicitará la relación entre el ámbito conciliador de la unidad y las polaridades 

analógicas implicadas en lo verdadero, lo bueno y lo ‘estético’. Finalmente hay que revisar la 

relación entre unidad y Gestalt. De esta manera este último capítulo procurará tender un puente de 

retorno hacia el capítulo segundo donde ya se había indicado la analogía de atribución. 

 

 

6.1 Conciencia y ser 

 

 En los términos alemanes Bewusstsein und Sein (conciencia y ser) hay una raíz común que 

da la pauta para una reflexión metafísica sobre la simultaneidad gnoseológica de la conciencia y el 

ser, y sobre su mutua dependencia. La raíz semántica común tiene un fundamento filosófico serio 

en la apertura cognoscente del sujeto hacia el objeto y en la apertura del objeto en cuanto 

cognoscible. La actualización de la doble apertura anterior es posible solamente si los dos 

elementos del conocimiento concurren simultáneamente de manera que, por una parte, el objeto se 

muestra como gnoseológicamente dependiente respecto al sujeto, pues el conocimiento parte de la 

conciencia al ser del ente; y por otra parte, la conciencia del sujeto se encuentra como dependiente 

ontológicamente del ser conocido mediante el objeto, y reconoce que este ser le es participado 

finitamente. La semejanza óntica que los une es aquélla por la cual ambos participan 

limitadamente del ser sin agotarlo; el dato óntico del ser del sujeto y del ser del objeto funda, a su 

vez, las relaciones gnoseológicas entre ambos. El sujeto toma conciencia de sí mismo ante la 

alteridad del objeto y del tú; cuando despierta a sí mismo, despierta también al tú, y este despertar, 

                                                                                                                                                                               
von, Katholisch. Aspekte des Mysteriums Johannes Verlag, Einsiedeln, 1975 (tr. cast. de CONTY, María José, Católico: 

Aspectos del Misterio, Ed. Encuentro, Madrid, 1988, pp. 113-120). 
196

 Id., Teo-logica, v.I, pp. 13-14. [=Ahora, precisamente aquí, donde se habla de verdad, será el lugar para reflexionar una vez 

más, todavía de modo más explícito sobre los trascendentales de los cuales ya se ha tratado. Se volverá visible objetivamente 

--desde el momento que ellos circulan por todo el ser-- no sólo su inseparabilidad…, su recíproca compenetración y 

presuposición, sino también en tal modo el trascendental fundante de la unidad,… Se demostrará que es posible tratar en 

principio de la unidad como trascendental sólo después de haber tratado temáticamente de los otros trascendentales]; cfr. ed. 

cast., v.I, pp. 11-12. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

94 

además de tener un carácter psicológico, también es de naturaleza gnoseológica y ontológica
197

; el 

sujeto toma conciencia de sí mismo y del tú  gracias a  la apertura originaria de la unidad de su ser 

que es la condición de posibilidad de su apertura. 

Por medio de esta relación la conciencia del sujeto capta la unidad de su propio ser en un proceso 

de unidad perceptiva, conceptuadora y metafísica, es decir, a partir de la unidad de la 

autoconciencia el sujeto realiza tres operaciones: la percepción, la conceptualización y la 

captación implícita del ser en general. Recapitula las imágenes fenoménicas de modo 

configurador consiguiendo la unidad de la sensación; descubre el acuerdo entre expresión 

sensible y significado interior encontrando la unidad esencial de sentido o unidad del concepto en 

lo conocido. Balthasar continúa su consideración con las siguientes palabras: 

 

“Mentre… esperisce nell’autocoscienza l’unità del essere esistente, e questo radicalmente 

nell’analogia e nell’intima distanza tra l’essere suo proprio e l’essere assoluto, è in grado di 

attribuire al rapporto di essenza intuito nell’immagine anche un’esistenza obiettiva, 

independente dal pensiero: fonda l’unità dell’esserci”.
198

 

 

El tríptico armonioso formado por la percepción de imágenes, conceptuación esencial y 

afirmación del esse es posible gracias a la unidad antropológica del sujeto y a la unidad ontológica 

del objeto que configuran una Gestalt de sentido en la cual se diferencian analógicamente el yo, el 

tú, el nosotros óntico, el ser y Dios, de tal manera que, asegurando la mayor disimilitud entre 

ellos, también es coherente sostener su unidad analógica por la semejanza y la mutua dependencia 

metafísica o gnoseológica entre ellos, sobre la cual se funda la unidad entre ‘sujeto y objeto’, 

‘conciencia y ser’, ‘pensamiento y lenguaje’. Si la conciencia advierte su individualidad subjetiva 

en el encuentro con la alteridad cósmica y humana, alcanzando atemáticamente también la 

universalidad del horizonte del ser, entonces surge simultáneamente la cuestión sobre la relación 

entre ‘lo universal y lo individual’, ‘lo general y lo especial’, ‘lo común y lo particular’, ‘lo social 

y lo personal’, ‘lo plural y lo singular’
199

. El ser humano consciente vive en la tensión analógica 

de disimilitud y mutua dependencia entre unidad personal y unidad social; ambas dimensiones de 

la unidad se entrelazan de tal modo que no se pueden separar. La relación de dependencia entre lo 

particular y lo general es similar a la relación entre dato perceptivo individual y concepto 

                                                           
197

 Cfr. ibid., v.I, p. 170; ed. cast., v. I., p. 167. 
198

 Ibid., v. I, p. 75. [=Mientras… experimenta en la autoconciencia la unidad del ser existente, y esto radicalmente en la 

analogía y en la íntima distancia entre su ser propio y el ser absoluto, está en grado de atribuir a la relación esencial, intuida 

en la imagen, también una existencia objetiva, independiente del pensamiento: fundamenta así la unidad del ser]; cfr. ed. 

cast., v. I, p. 73. 
199

 “L’être fini ne saurait subsister comme une entité pour-soi; il sera toujours impliqué dans un mouvement de flux e de reflux 

entre l’être propre de sa particularité… et l’appartenance à une structure plus large de généralité… Cette dailectique 

pendulaire prend aussi le nom de polarité ou de tension polaire”. SCHRIJVER, Georges de, op.cit., p. 227. [=El ser no 

podría subsistir como una entidad ‘para-sí’; siempre estará implicado en un movimiento de flujo y de reflujo entre el ser 

propio de su particularidad… y la pertenencia a una estructura más grande de generalidad… Esta dialéctica pendular toma 

también el nombre de polaridad o de tensión polar]. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

95 

universal, es decir entre apariencia fenoménica y fundamento ontológico, entre ‘estética’ y 

‘lógica’.  

 

La polaridad analógica entre lo individual y lo universal existe también en el objeto mismo como 

un entrecruzamiento de los polos tensionados por la diferencia real entre essentia et esse que de 

ninguna manera es una separación, sino una ‘coimplicación’ recíproca ‘de unidad analógica de 

esse y diversidad de esencias existentes’, y ‘de unidad de essentia y diversidad de existentes 

individuales’. La unidad de dependencia se capta en el movimiento tensional de la diversidad que 

jamás cierra la diferencia mayor entre los polos ya que esse et essentia y essentia et existentia son 

irreductibles entre sí, en su arcana biunidad siguen siendo el misterio de toda ontología de lo 

finito
200

; el ‘ser-existencia’ (como esse y como existentia) se puede describir sólo en contraste 

con la esencia (como  essentia y como quidditas). La polaridad analógica de los entes finitos se 

manifiesta también en la tensión entre materia y forma, y entre potencia y acto:  

 

“L’essenza di un essere è dunque ben lontana dall’essere via via realizata, è qualcosa come 

un’idea sovratemporale (eidos) che si mantiene come un piano unitario durante il corso intero 

di un’esistenza, ma anche qualcosa come una plastica potenza [¿?] (morfé), che in questa 

esistenza progressivamente si sviluppa e si esprime”
201

. “L’idea di un essere… è al tempo 

stesso immobile e mobile, è come idea generale definitivamente normativa sull’esistenza 

(eidos, idea) e a un tempo, come forma realmente esprimentesi nell’esistenza stessa (morphe, 

entelechia), effettivamente orientativa verso sempre nuovi plastici adattamenti. Ambedue i 

lati del piano significativo di un essere si compenetrano intimamente, ambedue costituiscono 

insieme la sua forma (Gestalt) di verità e di ragione”
202

. 

 

 

La polaridad de mutua dependencia entre materia y forma, y entre potencia y acto es similar a la 

polaridad de la distinción real entre essentia et esse que se da en el interior del indivisible ser 

finito. En estas relaciones hay una tensión analógica desplegada entre ambos polos del ente 

tendiendo hacia el ‘ser-cada-vez-más-pleno’. 

 

                                                           
200

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teo-logica, v.I, p. 192; ed. cast., v. I., p. 190. 
201

 Ibid., v.I, p. 193. [=La esencia de un ser está pues muy lejos de ser realizada, es algo como una idea supratemporal (ei)=doj 

que se mantiene como un plan unitario durante el curso entero de una existencia, pero también algo como una potencia 

plástica (morfh/), que en esta existencia progresivamente se desarrolla y se expresa]; cfr. ed. cast., v. I., p. 190. El texto 

italiano es confuso en la utilización del término ‘potenza’ como sinónimo de ‘morfé’. La intención principal de Balthasar es 

conciliar lo platónico y lo aristotélico, por ello, comparando el texto con la versión castellana debería decir así: “La esencia 

esta muy lejos de realizarse en cada ente existente (existentia), es algo semejante a una idea supratemporal (ei)=doj), que se 

mantiene como plan unitario a lo largo de todo el transcurso de una existencia, pero algo similar también a una forma 

(morfh/) que se despliega dinámica y realmente en la existencia misma”.  
202

 Ibid., v.I, p. 182. [=La idea de un ente… es al mismo tiempo inmóvil y dinámica, es en cuanto idea general definitivamente 

normativa (ei)=doj, i)de/a) sobre la existencia, y al mismo tiempo, se expresa realmente como forma (morfh/, e)ntele/xeia) 

en la existencia misma, efectivamente siempre orientada hacia nuevas adaptaciones plásticas. Ambos aspectos del plan 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

96 

 

6.2 El ser, lo uno y lo múltiple 

 

Después de reflexionar sobre la unidad analógica entre conciencia y ser, explicando sus 

polaridades, ahora hay que ampliar las implicaciones de ‘lo universal y lo individual’, ‘lo general 

y lo especial’, ‘lo común y lo particular’, ‘lo social y lo personal’, ‘lo plural y lo singular’ para la 

unidad y diversidad del ser. De la misma manera como ser y esencia, esencia y existencia, forma y 

materia, acto y potencia se tensionan mutuamente, así también lo universal y lo individual, con 

sus demás acepciones, se coimplican recíprocamente en la unidad analógica del ser porque lo 

universal contiene en sí lo individual y éste, a su vez, no puede ser tal sin el universal
203

; todo lo 

especial está encuadrado en el marco de lo general, ambos se incluyen el uno en el otro; existe 

entre ellos una mutua dependencia y una disimilitud que no es posible separar. 

 

La noción de unidad es en el fondo enigmática porque se le conoce sólo en una polaridad 

irreductible que no permite identificar sus extremos. La unidad es comprensible, por una parte, en 

un movimiento tensional que va de lo universal, que es vacío, hacia lo particular, y que con la 

plenitud de éste regresa de nuevo a lo universal; y, por otra parte, en un movimiento tensional que 

inversamente va de lo particular, que es limitado, a lo universal, y que con la amplitud de éste, 

retorna a lo particular. Se trata de la misma tensión analógica que hay entre fundamento y 

apariencia, y entre concepto y percepción
204

. Tal analogía jamás cierra la dependencia y la 

diferencia mayor entre las diversas polaridades. 

 

Si lo anterior se aplica al diálogo humano, a través del cual el logos del ser se convierte en logos 

de las personas porque la inteligibilidad implícita del ser deviene inteligibilidad dialógica, 

entonces se descubre que las relaciones intersubjetivas fluctúan entre la unidad de la esencia 

participada a cada individuo, y entre la diversidad de las personas. Por el hecho de que todos los 

puntos de vista particulares participan de la unidad del ser es posible compararlos y coordinarlos 

en una configuración total de sentido que nunca es completamente alcanzable. Ella intenta 

conciliar los opuestos a través de un acuerdo (Übereinstimmung) de recíproca simpatía que 

respete el carácter situacional de cada individuo, puesto que la armonía ‘polifónica’ o ‘sinfónica’ 

del acuerdo no destruye el valor universal de la unidad verdadera, es decir, la unidad se encuentra 

en todas las pluralidades
205

 y diversidades de cada situación. Esto implica un esfuerzo para ayudar 

                                                                                                                                                                               
significativo de un ente se compenetran íntimamente, ambos constituyen juntos su ‘forma’ (Gestalt) de verdad y de razón]; 

cfr. ed. cast., v. I., p. 180. 
203

 Cfr. ibid., v.II, p. 158. 
204

 Cfr. ibid., v.I, p. 159; ed. cast., v. I., p. 156. 
205

 “Frente a la trivialidad del pluralismo de razones, la pluralidad de la razón analógica [y del intelecto analógico]; contra la 

razón sustantiva, desligada del ser, la religación de aquélla a éste; y contra el ser divinizado sin fundamento y convertido en 

ídolo, la apertura del ser al Dios trascendente”. UREÑA PASTOR, Manuel, op. cit., p. 338. En un apartado sobre el 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

97 

al otro en el hallazgo de la verdad que se adecue analógicamente a su situación personal, y una 

lucha contra la imposición al otro de una perspectiva propia como si fuera la única verdadera.  

 

Al sostener que la unidad total del ser aparece siempre concretamente individualizada en la 

cantidad y extensión de los individuos, Balthasar no profesa un relativismo histórico, pues de su 

propuesta no se despliega un caos, sino la analogía de la unidad del ser que a través de la 

diversidad inmanente interpreta la trascendente melodía del todo; la unidad se presenta dentro de 

lo diverso en una serie de configuraciones análogas  que no pueden ser regidas sólo por una de 

ellas
206

, ni sólo por una quimera metahistórica que pretenda convertirse en norma esquemática 

aplicable a todo de modo unívoco e indiferente. Contra este tipo de ambiciones la analogía 

prestará una contribución oportuna en cada caso sosteniendo una tensión de mutua dependencia y 

disimilitud entre la diversidad y la unidad, sin que una lesione a la otra. Ambas dimensiones 

tomadas aisladamente son letales; sólo en su polaridad recíproca subsisten. Un ejemplo de ello es 

la búsqueda insistente del conocimiento humano que tiende hacia la unidad, pero no puede 

realizarla de otro modo que buscando la unidad en dos direcciones contrarias
207

: por medio de 

análisis y síntesis, sujeto y objeto, sujeto y predicado, verdad esencial y verdad existencial, 

percepción ‘estética’ y concepto ‘lógico’, sentido y facticidad, unidad y diversidad, ser y devenir; 

siempre en una tensión en la que cada uno de los polos es relativo al otro. La unidad, por el hecho 

de no alcanzar la identidad en sí misma a través de la analogía, declara su carácter finito y muestra 

algunos indicios de que su fundamentación no se agota en sí misma.  

 

6.3 El ser uno, verdadero, bueno y ‘estético’ 

 

“Die Einheit ist…im Bereich des Endlichen polarisiert. Dieselbe Polarität kann für das Gute, das 

Wahre und das Schöne aufgewiesen werden. Ich habe demnach versucht, eine Philosophie und 

eine Theologie von einer Analogie her aufzubauen, also nicht ausgehend von einem abstrakten 

Sein, vielmehr von einem Sein, wie es konkret in seinen (nicht kategorialen, sondern 

transzendentalen) Eigenschaften begegnet. Und weil die Transzendentalien das ganze Sein 

durchwalten, müssen sie einander auch innerlicht sein: was wirklich wahr ist, muß auch gut und 

schön und eins sein”
208

. 

 

                                                                                                                                                                               
pluralismo de las concepciones del mundo Balthasar escribe: “El pensamiento humano es sinfónico, polifónico”. 

BALTHASAR, Hans Urs von, La Verdad es Sinfónica…, p. 46. 
206

 Cfr., id., Teo-logica, v.I, p. 202; ed. cast., v. I., p. 200. 
207

 Cfr. ibid., v.I, p. 246; ed. cast., v. I., p. 242. 
208

 Id., Versuch eines Durchblicks…, pp. 291-292. [=La unidad está… polarizada en el ámbito de la finitud. La misma 

polaridad se podrá reconocer para lo bueno, lo verdadero y lo ‘bello’. Conforme a eso, yo he intentado aquí construir una 

filosofía y una teología a partir de una analogía, por tanto no saliendo desde un ser abstracto, antes bien desde un ser, como 

se encuentra concreto en sus propiedades (no categoriales, sino trascendentales). Y porque los trascendentales atraviesan todo 

el ser, también ellos deben ser recíprocamente internos: lo que es efectivamente verdadero, debe ser también bueno y ‘bello’ 

y uno]. Cfr. id., Intento de Resumir…, p. 286. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

98 

Ya se ha reflexionado sobre la cohabitación de lo universal y de lo individual. La analogía entre 

ambos posibilita que uno sea la representación armónica del otro. Se consideró ya, en los 

capítulos tercero, cuarto y quinto, cómo la distinción polar propia del ser finito se muestra en los 

trascendentales. La analogía permitió al fenómeno ser el develamiento adecuado de la verdad del 

misterio velado del ser, aportó el instrumental dramático indispensable para el planteamiento de la 

correspondencia entre la libertad finita y la libertad infinita, y ayudó a justificar la proporción 

‘estética’ entre aparición y percepción. 

Por medio de la óptica de la analogía de atribución ahora es posible interpretar la armonía 

‘sinfónica’ o ‘polifónica’, la adecuación ‘lógica’, la correspondencia ‘dramática’ y la proporción 

‘estética’ como acepciones distintas de dicha analogía
209

. Por ello se puede considerar ‘la 

percepción y la aparición’, ‘la libertad finita y la libertad infinita’, ‘el develamiento y el 

velamiento’, ‘lo individual y lo universal’ como mutuamente dependientes, ya que por una parte, 

la primacía ‘onto-metafísica’ pertenece a la manifestación objetiva, a la libertad infinita, al 

misterio del ser y a lo universal; y por otra parte, la anterioridad gnoseológica es exigida por el 

sujeto perceptor, la libertad finita, el develamiento del ser y por lo individual. Desde la 

perspectiva del ser lo gnoseológicamente anterior depende de lo ‘onto-metafísicamente’ primero, 

así como desde el horizonte del conocer lo ‘onto-metafísicamente’ primero depende de lo 

gnoseológicamente anterior. La mutua dependencia analógica
210

 es tensionada por la armonía, la 

adecuación, la correspondencia y la proporción entre las polaridades del ser. 

  

Lo verdadero, lo bueno y lo ‘estético’ están tan íntimamente unidos que sólo se les puede 

comprender a cada uno en relación analógica con los otros y a través de los otros. En su comunión 

prueban la inagotable hondura y la desbordante opulencia del ser
211

. Ellos determinan sólo 

mentalmente al ser: lo uno designa al ser respecto a su numerabilidad e indivisibilidad en sí 

mismo, lo verdadero en cuanto es cognoscible por su indisolubilidad con la species, el bien en 

cuanto es participable por la inseparabilidad con su obrar
212

. La unidad analógica propia de cada 

trascendental vincula intrínsecamente su triple dimensión constitutiva; por medio de lo 

a)lhJe/jposibilita la adecuación indisoluble entre lo que se devela, lo develado y la develación 

                                                           
209

 La alteridad es “el principio mismo que unifica al canto… Entre ‘alteridad’ y ‘alteración’ (en el sentido musical) hay una 

correspondencia intrínseca (analogia): en definitiva, toda resolución de sonidos se hace según la analogía de la proporción y 

de la medida”. DUMONT, Camille, Un Genio Musical,… p. 402. 
210

 “L’analogia… taglia trasversalmente tutta l’opera di von Balthasar… Senza la… ‘analogia’ non si comprende von 

Balthasar”. FISICHELLA, Rino, Rileggendo…, p. 517. [=La analogía… corta transversalmente toda la obra de von 

Balthasar… Sin la… ‘analogía’ no se comprende a von Balthasar]. “Balthasar hereda la ‘analogia entis’ del primer Przywara, 

la profundiza en diálogo con el segundo Barth y constituye esta doctrina en el fundamento filosófico único e irreductible de 

su obra. Desde la ‘analogia entis’ proyectará… el esquema de una síntesis teológica. Y desde la doctrina de la analogía 

juzgará también la mayor o menor densidad de las tradiciones metafísicas”. UREÑA PASTOR, Manuel, op. cit., p. 325. 
211

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teo-logica, v.I, p. 222; ed. cast., v. I., p. 217. 
212

 Cfr. ibid., v.II, pp. 150-151. En este caso Balthasar cita la obra de Buenaventura, Breviloquium, Itinerarium mentis in 

Deum, I, 6 (v, 215 a). También en este contexto precisa: “Come abbiamo  già mostrato altrove (Gloria, vol. 2,…) il bello 

come trascendentale appare per la prima volta nel Trattato De trascendentalibus entis conditionibus, edito da Dieter 

Halcour, Faanzik. Studien 41, 1959, pp. 41-166”. BALTHASAR, Hans Urs von, Teo-logica, v. II, p. 150. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

99 

misma; en lo a)gaJo/n favorece la correspondencia inseparable entre el don comunicante, lo 

comunicado y la comunicación; en lo kalo/n asegura la proporción indivisible entre el trasfondo 

esplendoroso que se manifiesta, la epifanía
213

 fenoménica aparecida y la aparición (Schau) misma. 

 

La unidad analógica del develamiento y velamiento de la verdad es similar a la polaridad 

indivisible entre espontaneidad y receptividad del conocimiento, entre cognoscibilidad del objeto 

y capacidad intelectiva del sujeto, entre abstratio et conversio ad phantasmata, entre pensamiento 

y lenguaje. En cada caso los dos polos analógicos no se oponen como lo racional y lo irracional; 

más bien constituyen en su unidad la estructura indivisible de la razón humana
214

. Esta propuesta 

‘lógica’ es inseparable de la ‘dramática’ porque sin el bien la verdad no seduce. El bien culmina 

en la unón con el ser que se comunica de manera desinteresada, y con aquello hacia lo que aspira 

el bien, es decir, a la total correspondencia analógica entre el don comunicado del ser y la 

respuesta dativa del ente. Lo ‘estético’ explicita unitariamente la dimensión epifánica del ser, su 

propiedad irradiante que se refleja en la imagen misma y le proporciona unidad y profundidad más 

allá de la imagen misma
215

; la percepción capta lo individual pero gracias a la significación que la 

trasciende apunta fuera y más allá de sí misma, hacia el plus del concepto.  

 

Por medio de un itinerario centrado en la analogía la aparición fenómenica señala un significado 

óntico. La existencia individual del ente lleva a la conceptuación de su esencia y ésta al ser (esse) 

que se da a los entes, y cuya no subsistencia lo distingue analógicamente de Dios. Así como a 

través del fenómeno y de la existencia se llega al fundamento ontológico y metafísico, el sendero 

hacia la metafísica parte de la ‘estética’ y de la ‘dramática’ existencial, retornando desde la 

‘lógica’ hacia la estética a través de la ‘dramática’ para comunicar a la existencia y a los 

existentes la unidad del sentido verdadero, bueno y ‘estético’ del ser. En otras palabras, el camino 

hacia la metafísica parte de la aparición y del drama, arriba al develamiento y regresa dativamente 

desde el ser a la existencia finita para llenarla de sentido. 

 

6.4 Gestalt 

 

 Las imágenes apuntan hacia un fundamento que no aparece; en él las imágenes adquieren 

una significación. El ser humano se ha planteado la cuestión del sentido global de lo existente 

desde muchas perspectivas; es capaz de escrutarlo también al interpretar el mundo de las imágenes 

como una configuración significativa, una totalidad de la ‘forma’ que es más que el puro contorno 

                                                           
213

 En el Epílogo, que ahora no se pudo tener a la mano, Balthasar utiliza la expresión “epifanía trascendental de todo el ser del 

mundo… Todo ente mundano es epifánico”. CORETH, Emerich, ed., Filosofía Cristiana…, v. III, p. 278. 
214

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Teo-logica, v.I, p. 44; ed. cast., v. I., p. 42. 
215

 Cfr. ibid., v.I, pp. 145-146; ed. cast., v. I., p. 143. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

100 

de los simples fenómenos
216

. Es posible considerar el contexto global del sentido de lo existente 

como aquella ‘forma’ (Gestalt) que proviene de la plenitud del ser (esse), cuyo enigma se 

exterioriza epifánica, dativa y locutivamente a través de las esencias existentes que demarcan  la 

plenitud del ser participando analógicamente de su unidad verdadera, buena y ‘estética’. 

Precisamente ahora se puede afirmar la afinidad entre la unidad del ser y la noción balthasariana 

de Gestalt. Así como ésta es la estructura global de sentido, el contexto total de significación y la 

constelación estructurante de ‘estética’, ‘dramática’ y ‘lógica’ en la analogía ‘sinfónica’ del ser, así 

también la unidad posibilita la indisolubilidad de los vínculos analógicos entre lo verdadero, lo 

bueno y lo ‘estético’. La unidad en cuanto es Gestalt armoniza analógicamente la sinfonía del ser: 

 

“Sinfonía quiere decir consonancia, armonía. En la sinfonía, diferentes melodías se interpretan... 

El contraste [Gegensatz] entre los distintos instrumentos ha de ser lo más acusado posible, pues 

cada uno posee su timbre característico, y el compositor ha de escribir la partitura de manera que 

este timbre quede plenamente subrayado y destaque con nitidez… [resaltando] siempre la 

singularidad de cada instrumento. Ahora bien, en la sinfonía propiamente dicha, los diferentes 

instrumentos se integran en un todo armonioso… Para poder desarrollar la riqueza de la totalidad 

musical que el compositor tiene en su mente, la orquesta ha de reunir la mayor pluralidad 

instrumental posible. El mundo es equiparable a una gran orquesta, que hace sonar todos sus 

instrumentos; mientras el público está entrando en la sala y aún no ha aparecido el director, cada 

músico ensaya, afina su instrumento… para realizar algo en común… La elección de los 

instrumentos… es realizada a partir de la unidad…; cuando el director comience a mover su 

batuta, aquella unidad lo atraerá todo hacia sí,… y entonces se verá cuál es la función de cada 

instrumento… [Los instrumentos] al principio se sentían extraños los unos a los otros, incluso 

hostiles. De repente, cuando empieza el concierto,… sus diferentes voces no se limitan a sonar al 

unísono [einstimmig, gleichstimmig], sino que se integran en la superior belleza de la 

sinfonía”
217

.   

 

En la metáfora anterior la ‘sinfonía’ se configura como Gestalt. La cuestión del sentido 

configurador de los trascendentales coincide con la búsqueda del sentido unitario y global, con su 

Gestalt, que en su integridad se muestra como amor; el amor es la definitiva interpretación de 

                                                           
216

 Cfr. ibid., v.I, p. 139; ed. cast., v. I., pp. 136-137. “Gestalt è ciò che esprime l’assoluto, che lo rivela partendo da sè, ma 

‘rinviando’ all’esistenza e alla profundità (Grund) di sé. In questa rivelazione il Ge-halt è identico alla Gestalt”. 

FISICHELLA, Rino, Rileggendo…, p. 521. [=Gestalt es aquello que expresa lo absoluto, que lo devela partiendo desde sí, 

pero ‘enviando de nuevo’ a la existencia y a la profundidad (fundamento) de sí. En esta develación el contenido es idéntico a 

la ‘forma’]. “La forma… es… una especie de lenguaje insonoro, pero no inarticulado, en el que las cosas no sólo se expresan 

a sí mismas, sino siempre también a lo real en su totalidad que en ella es y que (en cuanto ‘non subsistens’) remite a lo real 

subsistente”. CORETH, Emerich, ed., Filosofía Cristiana…, v. III, p. 278. “La forma significa una totalidad caracterizada, 

además de por estar condicionada por el entorno, esencialmente por… la indisolubilidad, y que, por participar en la infinitud 

del actus essendi…, es al mismo tiempo remisión trascendente al ser en su totalidad y… ‘exposición contracta del absoluto’”. 

Ibid., v. III, p. 280.  
217

 BALTHASAR, Hans Urs von, La Verdad es Sinfónica…, pp. 5-6. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

101 

todo el despliegue locutivo, dativo y epifánico del ser. La ‘filo-sofía’
218

 puede responder 

metafísicamente al amor manifestado analógicamente por el ser. Esta metafísica está en última 

instancia al servicio del amor que conduce la mirada hacia lo alto y hacia lo profundo. El amor es 

lo contrario de la rabia sectaria que pretende tener la razón a toda costa; está hasta tal punto 

convencido de la verdad que incluso se dispone, por amor a la totalidad de sentido, a renunciar al 

propio punto de vista parcial
219

.  

                                                           
218

 “’Filo-sofía’… es, como lo indica la misma palabra, un acto de amor. El verdadero filósofo no ama aquí su propio 

conocer…, sino que ama la cosa misma: el misterio del ser, que se desvela velándose en todo ente”. Id., Ensayos 

Teológicos,… v. II, p. 440. 
219 Cfr. id., Teo-logica, v.I, pp. 131-132; ed. cast., v. I., p. 129. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

102 

CONCLUSIONES 

 

 

 

 

1. Esta investigación partió de la cuádruple diferencia del ser, es decir, de las diferencias de 

carácter 'óntico-existencial', ontológico, metafísico y 'teológico'. La obra balthasariana, de carácter 

‘filosófico-teológico’, ha sido abordada aquí sólo desde la perspectiva metafísica; desde este 

acceso se ha descubierto la variedad de términos con los que Balthasar se refiere a la analogía. La 

proporción (Verhältnis) mostró su índole prevalentemente ‘estética’, la 'concordancia-

correspondencia' (Entsprechung) su peculiar condición ‘dramática’, la adecuación 

(Angemessenheit) su carácter ‘lógico’, y el 'acuerdo-armonía' (Übereinstimmung) sus rasgos 

conciliatorios, 'sinfónicos' o 'polifónicos'. Se omitieron metológicamente otros términos con 

matices acentuadamente teológicos como potentia oboedientialis, admirabile commercium y 

connubium, entre otros. Con todos ellos Balthasar traduce la noción de analogia entis dándole 

precisiones distintas pero que se coimplican recíprocamente. La dependencia y la semejanza entre 

la diversa terminología subrayan también la disimilitud siempre mayor exigida por la analogía. 

Ésta es un principio filosófico del ser, y por lo tanto, de la verdad, del bien, de lo 'estético' y de la 

unidad que son distintas determinaciones mentales que explicitan el ser. La analogía está íntima y 

estrechamente vinculada al ser y a sus trascendentales que ella penetra en todas las polaridades 

tensionándolas mediante la disimilitud, la semejanza y la mutua dependencia 'onto-metafísica' y 

gnoseológica.   

 

2. En el pensamiento balthasariano la analogía de atribución y de proporcionalidad se coimplican 

y se distinguen de la misma manera como sucede entre el ser y los trascendentales, y entre sus 

diversas polaridades internas. La analogía de atribución se condensa en la noción balthasariana de 

Gestalt que configura armoniosamente la unidad del sentido del ser gracias a la correlativa 

dependencia entre 'estética', 'dramática' y 'lógica'. La analogía de proporcionalidad, en cambio, se 

despliega en la proporción, en la correspondencia y en la adecuación de las diversas polaridades 

del ser gracias a la disimilitud y a la semejanza. Balthasar ha vinculado los trascendentales 

escolásticos a su propia propuesta. Aunque a través de la descripción progresiva fue justificando 

su opción metodológica, sin embargo, queda una pregunta fundamental sin resolver ¿qué relación 

hay entre la Gestalt balthasariana y la 'forma' escolástica? Su relación parece ambigua y no 

deberían confundirse ambos términos. A propósito del empleo de los trascendentales como 

quicios de la propuesta balthasariana, y teniendo en cuenta la situación histórica que condujo al 

autor suizo a distanciarse de la propuesta 'trascendental' de K. Rahner, es conveniente cuestionar 

el hecho de este distanciamiento, ya que la misma analogía era un elemento filosófico excelente 

para conciliar ambas posturas. En este punto se muestra que la actitud de Balthasar no estuvo a la 

altura del principio filosófico utilizado por él mismo. 

  



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

103 

3. Con el acceso a la metafísica desde la 'estética' se describieron las tensiones analógicas 

mediante la proporción entre percepción y aparición. Con ello fue reconocida la  importancia de la 

sensibilidad como punto de partida del conocimiento humano que por medio de la 'visión-

exhibición' fenoménica escudriña el ser que aparece, fue rehabilitado también el valor del 

arrebato extático, es decir, del gozo o eros 'estético' dentro la metafísica, dado que ésta es el 

remate de la 'filo-sofía'. Sin embargo, hay que reconocer la insuficiencia con que el autor suizo 

aborda el problema 'crítico'. La excursión histórica a través de la 'estética' en perspectiva 

balthasariana agudizó la postura de Balthasar para discernir las confusiones filosóficas que 

oscilan entre la identidad unívoca y la fragmentación equívoca. En este punto, hay una cierta 

exageración en la crítica balthasariana a la Modernidad ya que parece no tener en cuenta 

suficientemente la presencia de alguna forma de analogía en esta época, aunque no sea 

específicamente la analogia entis. La postura asumida por Balthasar fue contrastar las polaridades 

'estéticas', tanto de carácter inmanente como trascendente, de tal modo que al acentuar las diversas 

disimilitudes también hay un punto de unión gracias a una cierta semejanza y a una coimplicación 

recíproca entre los polos por lo que éstos llegan a ser 'proporcionables' analógicamente. Desde el 

acercamiento 'estético' a la metafísica se encontró un problema patente en la propuesta 

balthasariana ¿el así llamado a priori teológico de la metafísica no es acaso una proyección de la 

teología cristiana sobre la filosofía? Una respuesta certera a este problema requiere una 

investigación específica del asunto.  

 

4. Balthasar pretendió dar una respuesta 'dramática' a los interrogantes de la existencia humana 

acerca del evento del ser, de la situación histórica, del compromiso ortopráxico, de la necesidad 

dialógica, de la incumbencia 'política', de la expectativa del futuro, de las exigencias de tipo 

funcional, de la responsabilidad ante el propio papel asumido, de la libertad humana acechada 

continuamente por el mal, el dolor y la violencia. Esta respuesta a la pregunta por el sentido fue 

elaborándola a través de la relación analógica vigente entre drama y existencia consiguiendo la 

'correspondencia' entre el horizonte de sentido y el bien del ser que se da a sí mismo como valor a 

los entes. 

 

El acceso crítico a las obras de los autores dramáticos analizados por Balthasar ha sido una 

enorme dificultad para la presente investigación por la cantidad de tiempo y de escritos que ello 

supone, y por no poder disponer inmediatamente de ellas. La crítica balthasariana a los autores 

modernos analizados por él está motivada por la insuficiencia de sus propuestas, pues según 

Balthasar, no alcanzan a 'concordar' la inmanencia y la trascendencia del horizonte de sentido del 

bien del ser. Apoyándose en la historia del drama el autor suizo elabora un instrumental que 

tensiona las polaridades dramáticas; por un lado, respetando las profundas diferencias, y por otro, 

'concordándolas' analógicamente en el punto donde ellas recíprocamente se coimplican. Desde 

esta perspectiva son comprensibles los intentos de Balthasar por descubrir la 'correspondencia' 

entre 'el yo y su propio papel', entre 'la libertad finita y la libertad infinita', y entre 'la acción y el 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

104 

desenlace' del drama. Todas las polaridades 'dramáticas', unidas a sus disimilitudes y a sus mutuas 

relaciones de inseparabilidad, derivaron de este núcleo fundamental de ‘correspondencia’.     

 

5. En el contexto de una aproximación 'lógica' a la metafísica Balthasar ha logrado 'adecuar' el 

develamiento y el velamiento de la verdad del ser que se dice a los entes como logos 

comprensible; además de la profunda distinción entre 'develamiento inteligible y ocultación 

enigmática' de la verdad mostró también el vínculo de mutua referencia que impide la separación 

entre ambos gracias a la analogía. Por una parte, el develamiento de la verdad en sí y para sí, 

permitió una descripción de la verdad como naturaleza y como libertad; por la otra, el velamiento 

de la verdad requirió una consideración de la verdad como misterio y como participación. 

 

Por un lado, hay que criticarle a Balthasar la escasa referencia explícita a la intencionalidad, la 

'libertad' atribuida al objeto y la ambigüedad mantenida por el autor respecto a los límites entre 

filosofía y teología en el tema de la verdad como participación; por otro lado, hay que valorar su 

interés por el misterio de la verdad y la propensión del autor por conciliar algunas filosofías 

antiguas y medievales con otras corrientes modernas
220

 y contemporáneas, como la propuesta por 

Heidegger y por la filosofía ‘personal-dialógica’. Con esta actitud Balthasar testifica que la fuerza 

y la salud de un tronco se muestran en los nuevos retoños que brotan en cada primavera
221

.  

 

6. La clave metodológica fundamental que desplegó el contenido de los capítulos tercero, cuarto y 

quinto fue la analogía de proporcionalidad bajo sus diversas acepciones de proporción 'estética', 

'concordancia-correspondencia' 'dramática' y adecuación 'lógica' que son distintas perspectivas de 

acceso al sentido del ser deducidas a partir de los escritos de Balthasar. En cambio, en el capítulo 

segundo y sexto se ha desarrollado la analogía de atribución bajo las acepciones de Gestalt y 

'acuerdo-armonía' también derivadas a partir de los textos de Balthasar. Aunque Balthasar utiliza 

distintas acepciones, sin embargo, no es estricto ni exclusivo en el uso técnico de estos términos, 

pero a partir del campo semántico que ellos designan es posible detectar los otros sinónimos 

menos sobresalientes. Ahora desde una visión metafísica de conjunto se puede constatar la 

relación que hay entre ser, conocer y actuar en la propuesta balthasariana gracias a las tensiones 

distintivas entre ellos y a su mutua dependencia analógica. Desde este intento conciliatorio se 

puede interpretar la distancia tomada por Balthasar con relación a las posturas del 

                                                           
220

 “Se muestra… el esfuerzo de Balthasar por integrar a Tomás de Aquino, influido por el tomismo de Gustav Siewerth 

interpretado desde Hegel y Heidegger… La metafísica de Balthasar está atravesada, además, por una inabarcable corriente 

fenomenológica”. CORETH, Emerich, ed., Filosofía Cristiana…, v. III, p. 284. “His own work represents a paradoxical 

combination of the traditional and the postmodern. Indeed, it seems like a last and magisterial performance of the grand myth 

of Aristotelian-Thomistic metaphysics… sublimated as a postmodern strategy in its postulation,…  of a world in which 

reason and myth are intimately bound together”. DAVIES, Oliver, op. cit., p. 15. [=Su trabajo representa una combinación 

paradójica de lo tradicional y lo postmoderno. Verdaderamente, parece admitir un último y magistral cumplimiento del gran 

mito de las metafísicas aristotélico-tomistas… sublimado como una estrategia postmoderna en su postulación,… de un 

mundo en el cual la razón y el mito son íntimamente exaltados al mismo tiempo].  
221

 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Wahrheit, Einsiedeln, 1947 (tr. castellana de PIOSSEK PREBISCH, L., La Esencia 

de la Verdad, Ed. Sudamericana, Buenos Aires, 1955, p. 7). 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

105 

antropocentrismo y del teomonismo sosteniendo una postura tensional entre teonomía y 

autonomía finita. 

 

La Gestalt, en el segundo capítulo, insinuó sutilmente la mutua dependencia, 'onto-metafísica' y 

gnoseológica, entre las polaridades fundamentales que configuran globalmente el sentido del ser. 

En el sexto capítulo, el 'acuerdo-armonía' ayudó a mostrar de manera más explícita la mutua 

dependencia o coimplicación recíproca que relaciona las diversas polaridades del ser gracias a la 

unidad. En el último capítulo, dedicado a la unidad del ser se reflexionó sobre la 'armonía 

sinfónica' o 'acuerdo polifónico' entre 'lo universal y lo individual', 'lo general y lo especial', 'lo 

común y lo particular', 'lo social y lo personal', 'lo plural y lo singular', 'la unidad y la diversidad', y 

entre las diversas polaridades fundamentales del ser, en su carácter 'estético', 'dramático' y 'lógico'. 

Pero esta unidad no es totalmente alcanzable sólo en y desde la inmanencia de las polaridades 

ónticas, por tal razón ellas remiten al ser trascendente que, en cuanto no absolutamente 

subsistente, apunta hacia una unidad que procede no sólo de él.  

 

A partir de la comprensión de la propuesta balthasariana conseguida en el último capítulo, se pudo 

descifrar la índole analógica de la 'armonía' que consolida la unidad por medio de la dependencia 

'onto-metafísica' y gnoseológica; se acentuó el papel de la analogía de atribución, y se pudo 

comprender que la proporción 'estética', la 'concordancia-correspondencia' 'dramática' y la 

adecuación 'lógica' suponen el 'acuerdo-armonía', a tal punto que su función conciliatoria entre sus 

propias polaridades sólo es comprensible desde la dependencia subrayada por la analogía de 

atribución. La 'armonía' analógica de la unidad exigió una pluralidad 'sinfónica' o 'polifónica' 

contra la pretensión de reducir las disimilitudes al unísono.  

 
7. A partir de la descripción de la estructura de lo real mediante la analogia entis, se pudo 

conseguir la formulación del siguiente principio que resume el uso balthasariano de la analogía de 

atribución: desde la perspectiva del ser lo gnoseológicamente anterior depende de lo ‘onto-

metafísicamente’ primero, así como desde el horizonte del conocer lo ‘onto-metafísicamente’ 

primero depende de lo gnoseológicamente anterior. El cuádruple acceso a la analogía del ser 

desde una perspectiva 'estética', 'dramática', 'lógica' y 'sinfónica-polifónica' es apto para convocar 

al diálogo a muchas de las antiguas y nuevas perspectivas filosóficas. En este sentido, la analogía 

invita a un encuentro dialógico entendido como intercambio de saber, pero sobre todo de amor. Si 

saber y amor confluyen gracias a la analogía del ser, entonces la 'filo-sofía' es una tarea 

imprescindible. Éste es el núcleo estructurante del pensamiento metafísico de Hans Urs von 

Balthasar. 

 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

106 

BIBILIOGRAFÍA 
 

 

 

 

 

1. FUENTES 
 

 

 

1.1 LIBROS EFECTIVAMENTE CONSULTADOS 
 

 

1. BALTHASAR, Hans Urs von, Cordula oder der Ernstfall, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1966 

(tr. cast. de RUIZ BUENO, Daniel, Seriedad con las Cosas: Córdula o el Caso 

Auténtico, Ed. Sígueme, Salamanca, 1968, 141 pp.). 

2.  Die Gottesfrage des Heutigen Menschen, Wien, 1956 (tr. cast. de VALVERDE, 

José María, El Problema de Dios en el Hombre Actual, Ed. Guadarrama, 

Madrid, 1966
2
, 337 pp.). 

3.  Die Wahrheit ist Symphonisch. Aspekte des Christlichen Pluralismus, Johannes 

Verlag, Einsiedeln, 1972 (tr. cast. de SAURA, Emilio, La Verdad es Sinfónica: 

Aspectos del Pluralismo Cristiano, “Ensayos 1”, Ed. Encuentro, Madrid, 1979, 

155 pp.). 

4. Glaubhaft ist nur Liebe, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1963 (tr. cast. de VIGIL, 

Carlos, Sólo el amor es digno de fe, Sígueme, Salamanca, 1988, 142 pp.). 

5.  Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1961 (tr. 

cast. de SAURA, Emilio, et al., Gloria: una Estética Teológica, Ed. Encuentro, 

Madrid, 1985-1989, VII v.). 

6.  Katholisch. Aspekte des Mysteriums Johannes Verlag, Einsiedeln, 1975 (tr. cast. 

de CONTY, María José, Católico: Aspectos del Misterio, Ed. Encuentro, 

Madrid, 1988, 123 pp.). 

7. Mein Werk. Durchblicke, Johannes Verlag, Einsiedeln/Freiburg, 1990 (tr. 

inglesa de McNEIL, Brian, et al., My Work: in Retrospect, Ed. Communio 

Books Ignatius Press, San Francisco, 1993, 124 pp.). 

8.  Rechenschaft 1965. Noch ein Jahrzehnt. Bibliographie 1925-1975, Johannes 

Verlag, Einsiedeln, 1965 (tr. inglesa de BATINOVICH/McNEIL, In 

Retrospect 1965, in My Work: in Retrospect, Ed. Communio Books Ignatius 

Press, San Francisco, 1993, pp. 47-91).  

9.  Skizzen zur Theologie, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1961 (tr. cast. de 

SÁNCHEZ, Andrés, Ensayos Teológicos, Ed. Cristiandad, Madrid, 1964, II v.). 

10.  Theodramatik, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1973 (tr. cast. de BUENO DE LA 

FUENTE, Eloy, et al., Teodramática, Ed. Encuentro, Madrid, 1990-1997, V 

v.). 

11.  Theologik, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1985 (tr. italiana de SOMMAVILLA, 

Guido, Teo-logica, "Già e non Ancora 168 y 194", Ed. Jaca Book, Milano, 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

107 

1989-1992, III v.); (tr. cast. de POISSEK/TOSAUS, Teológica, Ed. Encuentro, 

Madrid, 1997, III v.).   

12.  Wahrheit, Einsiedeln, 1947 (tr. castellana de PIOSSEK PREBISCH, L., La 

Esencia de la Verdad, Ed. Sudamericana, Buenos Aires, 1955, 310 pp.). 

 

 

 

1.2 LIBROS SÓLO MENCIONADOS 
 

 

13. BALTHASAR, Hans Urs von, Apokalypse der Deutschen Seele. Studien zu einer Lehre von  

letzten Haltungen, Salzburg, 1937-1939, III v. 

14.  Bernanos, Köln/Olten, 1954. 

15.  Besondere Gnadengaben und die Zwei Wege Menschlichen Lebens, Johannes 

Verlag, Einsiedeln, 1996, 632 pp. 

16.  Der Christ und die Angst, Einsiedeln, 1951 (tr. cast., El Cristiano y la Angustia, 

Ed. Guadarrama, Madrid, 1959).  

17.  Die gnostischen Centurien des Maximus Confessor, Freiburg, 1941. 

18.  Einsame Zwiesprache: Martin Buber und das Christentum, Köln/Olten, 1958. 

19.   Epilog, Johannes Verlag, Einsiedeln/Trier, 1987. 

20.   Erster Blick auf Adrienne von Speyr, Einsiedeln, 1968 (tr. cast. Adrienne von 

Speyr: Vida y Misión Teológica, ed. Encuentro, Madrid, 1986). 

21.  Geschichte des eschatologischen Problems in der modernen deutschen 

Literatur. Dissertation, Zürich, 1930. 

22.  Gregor von Nyssa, der versiegelte Quell. Auslegung de Hohen Liedes, Salzburg, 

1939. 

23.   Henri Bergson. Essais et Témoignages inédits. La Philosophie de la Vie chez 

Bergson et chez les Allemands, ed. A. Béguin/P. Thévenaz, Neuchâtel, 1941, pp. 

272-278.  

24.  Henri de Lubac: l’Oeuvre Organique d’une vie, Johannes Verlag, Einsiedeln, 

1976 (tr. cast. de ROSÓN, G., Henri de Lubac: la Obra Orgánica de su Vida, 

Ed. Encuentro, Madrid, 1989); Henri de Lubac: l’Oeuvre…, dans Nouvelle 

Revue Théologique, (78), Bruxelles, 1975, pp. 897-913; y (99), 1976, pp. 33-59. 

25.  Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie, Köln/Olten, 1951. 

26.      Kosmische Liturgie. Das Weltbild Maximus des Bekenners, Einsiedeln, 1961. 

27.  Kosmische Liturgie: Höhe und Krise des griechischen Weltbilds bei Maximus 

Confessor, Freiburg, 1941. 

28.  Lo Sviluppo dell’Idea Musicale: Testimonianza per Mozart, “Quodlibet 3”, 

Glossa, Milano, 1995, 141 pp. 

29.  Origenes, Geist und Feuer: ein Aufbau aus seinen Werken, Salzburg, 1938. 

30.  Présence et Pensée. Essai sur la Philosophie Religieuse de Grégoire de Nysse, 

Paris, 1942. 

31.  Romano Guardini, Jaca Book, Milano, 1970. 

32.  Thomas und die Charasmatik Kommentar zu Thomas von Aquin Summa 

Theologica Quaestiones II II 171-182. 

 

 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

108 

1.3 ARTÍCULOS EFECTIVAMENTE CONSULTADOS 

 

 

 
33. BALTHASAR, Hans Urs von, Christenleben als Philosophie, in Catholicisme, (14), 1960, 

pp. 291-304 (tr. cast., Vida Cristiana como Filosofía, en Ensayos Teológicos, 

Ed. Cristiandad, Madrid, 1964, v. II, pp. 419-438). 

34.  Christlicher Humanismus, in Gloria Dei, (4), 1949-1950, pp. 37-48 (tr. cast., 

Universalismo Cristiano, en Ensayos Teológicos, Ed. Cristiandad, Madrid, 1964, 

v. I, pp. 307-324). 

35.  Die Implikationen des Wortes, in Catholicisme, (13), 1959, pp. 50-64. (tr. cast., 

Implicaciones de la Palabra, en El Problema de Dios en el Hombre Actual, Ed. 

Guadarrama, Madrid, 1966
2
,  v. I, pp. 65-93). 

36.  El Pluralismo de las Concepciones del Mundo, en La Verdad es Sinfónica, Ed. 

Encuentro, Madrid, 1979, pp. 45-51. 

37.   Ipsa Philosophia Christus, in Skizzen zur Theologie, Johannes Verlag, 

Einsiedeln, 1961, v.II. pp. 405-419 (tr. cast., Ipsa Philosophia Christus, en 

Ensayos Teológicos, Ed. Cristiandad, Madrid, 1964, v. II, pp. 405-419). 

38.  Las Tres Caras de la Esperanza Actual, en Selecciones de Teología, no. 51, pp. 

212-225. 

39.   Offenbarung und Schönheit, in Hochland, (51),  1959, pp. 401-414 (tr. cast., 

Revelación y Belleza, en Ensayos Teológicos, Ed. Cristiandad, Madrid, 1964, v. 

I, pp. 127-166). 

40.  Versuch eines Durchblicks durch mein Denken, in Internationale Katholische 

Zeitschrift Communio, (4/89), Communio Verlag, Köln, 1989, pp. 289-293 (tr. 

cast. de ORIOL/HERNÁNDEZ, Intento de Resumir mi Pensamiento, en 

Communio: Revista Católica Internacional, año 10, (4/88), Encuentro, Madrid, 

1988, pp. 284-288). 

41.  Wissenschaft und Religion, in Archivo di Filosofia, (18), 1955, pp. 59-76 (tr. 

cast., Ciencia, Religión, Cristianismo, en El Problema de Dios en el Hombre 

Actual, Ed. Guadarrama, Madrid, 1966
2
, pp. 39-59). 

 

 

 

 

1.4 ARTÍCULOS SÓLO MENCIONADOS 
 

 

 

42. BALTHASAR, Hans Urs von, Abschied von Gustav Siewerth, in Hochland, (56), 1963-

1964, pp. 182-184.  

43.   Apokalypse der Deutschen Seele, in Schönere Zukunft, (14), 1938, pp. 57-59.  

44.   Das Problem des Lebens in der Forschung. Philosophie und Theologie des 

Lebens, in Schriften der Schweiz, (1), 1936, pp. 46-52.  

45.   Die Metaphysik Erich Przywaras, in Schweizer Rundschau, (33), 1933, pp. 489-

499.  



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

109 

46.   Distanz zu Rilke, in Schweizer Rundschau, (40), 1940, pp. 552-558.  

47.   Heideggers Philosophie vom Standpunkt des Katholizismus, in Stimmen der 

Zeit, (137), 1940, pp. 1-8.  

48.  Metaphysik und Mystik des Evagrius Ponticus, in Zeitschrift für Aszese und 

Mystik, (14), 1939, pp. 31-47. 

49.   Persönlichkeit und Form, in Gloria Dei, (7), 1952, pp. 1-15.  

50.  Thomas von Aquin im kirchlichen Denken von heute, in Gloria Dei, (8), 1953, 

pp. 65-76. 

51.   Von den Aufgaben der katholischen Philosophie in der Zeit, in Annalen der 

Philosophischen Gesellschaft Innerschweiz, (2-3), 1946-1947, pp. 1-38.  

 

 

 

1.5 ARTÍCULOS DE CONTENIDO TEOLÓGICO 
 

 

 

52. BALTHASAR, Hans Urs von, Communio: un Programa, en Communio: Revista Católica 

Internacional, año 1, (1/79), Encuentro, Madrid, 1979, pp. 12-27. 

53. Creación y Trinidad, en Communio: Revista Católica Internacional, año 10, 

(3/88), Encuentro, Madrid, 1988, pp. 182-184. 

54.  Cristo: Alfa y Omega, en Communio: Revista Católica Internacional, año 18, 

(2/96), Encuentro, Madrid, 1996, pp. 90-95. 

55.  Crucifixus etiam pro Nobis, en Communio: Revista Católica Internacional, año 

2, (1/80), Encuentro, Madrid, 1980, pp. 18-29. 

56.  Cuestión Disputada: el Problema Iglesia-Israel después del Concilio, en 

Communio: Revista Católica Internacional, año 17, (3/95), Encuentro, Madrid, 

1995, pp. 180-190. 

57.  De la Teología de Dios a la Teología Eclesial, en Communio: Revista Católica 

Internacional, año 3, (4/81), Encuentro, Madrid, 1981, pp. 374-385. 

58.  Dios es su Propio Exegeta, en Communio: Revista Católica Internacional, año 

7, (1/86), Encuentro, Madrid, 1986, pp. 7-12. 

59.  Discurso con Motivo de la Recepción del Premio Pablo VI, en Communio: 

Revista Católica Internacional, año 10, (4/88), Encuentro, Madrid, 1988, pp. 

289-291. 

60.  El Crucificado, ¿Es Bienaventurado?, en Communio: Revista Católica 

Internacional, año 9, (2/87), Encuentro, Madrid, 1987, pp. 100-102. 

61.  El Encuentro con Dios en el Mundo Acutal, en Concilium, (6), Ed. Verbo 

Divino, Navarra, pp. 24-41. 

62.  El Evangelio como Criterio y Norma de Toda Espiritualidad, en Concilium, (9), 

Ed. Verbo Divino, Navarra, pp. 7-25. 

63.  El Mensaje Apostólico y el Hombre Actual, en Selecciones de Teología, (2), pp. 

118-126. 

64.  El Sacerdote en el Nuevo Testamento, en Selecciones de Teología,  (39), pp. 

233-248. 

65.  Hacia el Diálogo, en Communio: Revista Católica Internacional, año 10, (5/88), 

Encuentro, Madrid, 1988, pp. 400-406. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

110 

66.  Jesús y el Perdón, en Communio: Revista Católica Internacional, año 6, (5/84), 

Encuentro, Madrid, 1984, pp. 402-413. 

67.  La Alegría y la Cruz, en Concilium, (39), Ed. Verbo Divino, Navarra, pp. 430-

443. 

68.  La Epidemia Antirromana, en Communio: Revista Católica Internacional, año 

13, (4/91), Encuentro, Madrid, 1991, pp. 284-291. 

69.  La Fe de los Pobres, en Selecciones de Teología,  (26), pp. 160-168. 

70.  La Iglesia y el Infierno, en Communio: Revista Católica Internacional, año 13, 

(2/91), Encuentro, Madrid, 1991, pp. 122-127. 

71.  La Omnipotencia de Dios, en Communio: Revista Católica Internacional, año 6, 

(3/84), Encuentro, Madrid, 1984, pp. 198-205. 

72.  Las Ausencias de Jesús, en Selecciones de Teología, (44), pp. 312-322. 

73.  Las 'Bienaventuranzas' y los Derechos Humanos, en Communio: Revista 

Católica Internacional, año 3, (4/81), Encuentro, Madrid, 1981, pp. 591-603. 

74.  Las Tres Caras de la Esperanza Actual, en Selecciones de Teología,  (51), pp. 

212-225. 

75.  Los Juicios de Dios en el Apocalipsis, en Communio: Revista Católica 

Internacional, año 7, (1/85), Encuentro, Madrid, 1985, pp. 55-61. 

76.  Meditación como Traición, en Selecciones de Teología,  (71), p. 206. 

77.  Ministerio y Existencia, en Selecciones de Teología,  (52), pp. 269-273. 

78. Oración para Recibir el Espíritu Santo, en Communio: Revista Católica 

Internacional, año 10, (6/88), Encuentro, Madrid, 1988, pp. 494-501. 

79.  Poder de Dios y Libertad, en Selecciones de Teología,  (20), p. 335.  

80.  Presentación, en Communio: Revista Católica Internacional, año 8, (5/86), 

Encuentro, Madrid, 1986, pp. 450-452. 

81. ¿Qué es un Laico?, en Communio: Revista Católica Internacional, año 7, (6/85), 

Encuentro, Madrid, 1985, pp. 500-505. 

82. ¿Qué Significan las Palabras de Cristo: 'Yo Soy la Verdad'?, en Communio: 

Revista Católica Internacional, año 9, (4/87), Encuentro, Madrid, 1987, pp. 292-

294. 

83.  Relación Inmediata del Hombre con Dios, en Concilium, (29), Ed. Verbo 

Divino, Navarra, pp. 411-427. 

84. ¿Se Basa la Catequesis en la Fe y/o la Teología?, en Communio: Revista 

Católica Internacional, año 5, (2/83), Encuentro, Madrid, 1983, pp. 102-108. 

85.  Teología y Espiritualidad, en Selecciones de Teología,  (50), pp. 136-143. 

86.  Teología y Santidad, en Communio: Revista Católica Internacional, año 9, 

(6/87), Encuentro, Madrid, 1987, pp. 486-493. 

87.  Testimonio y Credibilidad, en Communio: Revista Católica Internacional, año 

10, (2/88), Encuentro, Madrid, 1988, pp. 109-113. 

88.  The Achivement of  Henri de Lubac, in Thought, (65/3), 1990, pp. 415-458. 

89. ¿Un Sacrificio que no Cuesta Nada?, en Communio: Revista Católica 

Internacional, año 15, (3/93), Encuentro, Madrid, 1993, pp. 230-236. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

111 

2. LITERATURA CRÍTICA 
 

 

2.1 PRINCIPAL 
 

 

90. LUBAC, Henri, Paradoxe et Mystére de l'Eglise, Ed. Aubier Montaigne, París, 1967 (trad. 

cast. de ORTIZ GARCÍA, Alfonso, Paradoja y Misterio de la Iglesia, "Colec. 

Hinneni 75", Ed. Sígueme, Salamanca, 1967, 224 pp.). 

91. O'DONNELL, John, Hans Urs von Balthasar, "Series Brian Davies, Outstanding Christian 

Thinkers", Ed. Geoffrey Chapman, London, 1992, 166 pp. 

92. SAHAGÚN, LUCAS, Juan de, dir., Nuevas Antropologías del Siglo XX, "Colec. Hermeneia 

38", Ed. Sígueme, Salamanca, 1994, 307 pp. 

93. SCHINDLER, David L., ed., Hans Urs von Balthasar: his Life and Work, Ed. Communio 

Books Ignatius Press, San Francisco, 1991, 305 pp. 

94. SCHRIJVER, Georges de, Le Merveilleux Accord de l'Homme et de Dieu: Étude de 

l'Analogie de l'Être chez Hans Urs von Balthasar, "Bib. Ephemeridum 

Theologicarum Lovaniensium LXIII", Ed. Leuven University Press/Uitgeverij 

Peeters Leuven, Louvain, 1983, 344 pp. 

 

 

 

2.2 AUXILIAR 
 

 

95. AQUINO, Tomás de, Quaetiones Disputatae: de Veritate, q. 1. 

96. CORETH, Emerich, Methaphysik. Eine Methodisch-Systematische Grundlegung, Tyrolia 

Verlag, Innsbruck, 1961 (tr. cast. de AREITIO, Ramón, Metafísica: una 

Fundamentación Metódico-sistemática, Ed. Ariel, Barcelona, 1964, 472 pp.). 

97. FISICHELLA, Rino, Introduzione alla Teologia Fondamentale, Ed. Piemme (tr. cast. de 

ORTIZ GARCÍA, A., Introducción a la Teología Fundamental, Ed. Verbo 

Divino, Navarra, 1993, 184 pp.).  

98. PRZYWARA, Erich, Analogia Entis. Metaphysik, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1962
2
, v. III.  

 

 

 

 

3. OBRAS GENERALES 
 

 

 

99. ABBAGNANO, Nicolás, Historia della Filosofia, UTET, Torino, 1991 (tr. cast. de 

GARRIGA, Carlos, et al., Historia de la Filosofía, Ed. Hora, Barcelona, 1996, 

IV v.). 

100. CORETH, Emerich, ed.,  Chrisliche Philosophie im Katholischen Denken des 19. und 20. 

Jahrhunderts, Styria Verlag, Graz/Viena/Colonia, 1988 (tr. cast. de 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

112 

RODRÍGUEZ NAVARRO, Eloy, et al., Filosofía Cristiana en el Pensamiento 

Católico de los Siglos XIX y XX, Ed. Ecuentro, Madrid, 1994-1997, III v.).  

101. ILLANES, José Luis, coaut, Historia de la Teología, "Sapientia Fidei 9", Ed. B.A.C., 

Madrid, 1995, 404 pp. 

102. REALE, Giovanni, coaut, Il Pensiero Occidentale dalle Origini ad Oggi, Ed. La Scuola, 

Brescia, 1983 (tr. cast. de IGLESIAS, Juan Andrés, Historia del Pensamiento 

Filosófico y Científico, Ed. Herder, Barcelona, 1995
2

, III v.). 

 

 

 

 

4. ARTÍCULOS 
 

 

 

4.1 ARTÍCULOS EFECTIVAMENTE CONSULTADOS 
 

 

 

103. BAUER, Emmanuel J., Hans Urs von Balthasar (1905-1988): su Obra Filosófica, en 

CORETH, Emerich, ed., Filosofía Cristiana en el Pensamiento Católico de los 

Siglos XIX y XX, Ed. Ecuentro, Madrid, 1994-1997, v. III. 

104. BRITO, Emilio, La Réception de la Pensée de Heidegger dans la Théologie Catholique, 

dans Nouvelle Revue Théologique, (119/3), Bruxelles, 1997, pp. 358-359. 

105. CHANTRAINE, Georges, Nota biográfica, en Communio: Revista Católica Internacional, 

año 10, (4/88), Encuentro, Madrid, 1988, pp. 280-283. 

106.  Teología y Santidad, en Communio: Revista Católica Internacional, año 11, (4-

5/89), Encuentro, Madrid, 1989, pp. 414-435. 

107. HAPELLE, Albert, La Maravilla del Ser: la Filosofía y la Gloria, en Communio: Revista 

Católica Internacional, año 11, (4-5/89), Encuentro, Madrid, 1989, pp. 407-413. 

108. DAIGLER, Matthew A., Heidegger and von Balthasar: a Lovers' Quarrel over Beauty and 

Divinity, in American Catholic Philosophical Quarterly, (LXIX/2), Washington, 

1995, pp. 375-394. 

109. DAVIES, Oliver, Von Balthasar and the Problem of Being, in New Blackfriars, (79/923), 

English Dominicans, 1998, pp. 11-17. 

110. DÍAZ, Carlos, El hombre a la luz de Dios en Hans Urs von Balthasar, en SAHAGÚN 

LUCAS, Juan de, dir., Nuevas Antropologías del Siglo XX, "Colec. Hermeneia 

38", Ed. Sígueme, Salamanca, 1994, pp. 259-287. 

111. DORAN, Robert M., Lonergan and Balthasar: Methological Considerations, in Theological 

Studies, (58/1), Books Reviews/Shorther Notices, Toronto, 1997, pp. 61-84. 

112. DUMONT, Camille, 'Action' et 'Dénouement' dans la 'Dramatique' de H.U. von Balthasar: 

Problèmes de Traduction, dans Nouvelle Revue Théologique, (79/1), Bruxelles, 

1994, pp. 727-736. 

113.  Un Genio Musical, en Communio: Revista Católica Internacional, año 11, (4-

5/89), Encuentro, Madrid, 1989, pp. 397-406.  

114. FARES, Diego J., Fenomenología de la Verdad en Hans Urs von Balthasar: una Guía de 

Lectura de 'Verdad del Mundo' desde la Perspectiva de la Verdad como 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

113 

Develamiento y Velamiento del Ser, en Stromata, (LI, 3/4), San Miguel 

(Argentina), 1995, pp. 181-259; (LII, 3/4), 1996, pp. 173-219; (LIII, 1/2), 1997, 

pp. 45-117; (LIII, 3/4), 1997, pp. 277-334. 

115. FAUX, J.M., Un Théologien: Hans Urs von Balthasar, dans Nouvelle Revue Théologique, 

(XCIV/10), Bruxelles, 1972, pp. 1009-1030. 

116. FISICHELLA, Rino, Rileggendo Hans Urs von Balthasar, in Gregorianum, (71/no. 3), 

Universitas Gregoriana, Roma, 1990, pp. 511-546. 

117. FORMENT, Eudaldo, La Sistematización de Santo Tomás de los Trascendentales, en 

Contrastes: Revista Interdisciplinar de Filosofía, (vol. I), Universidad de 

Málaga, Málaga, 1996, pp. 107-124. 

118. GONZÁLEZ DE CARDENAL, Olegario, La Obra Teológica de Hans Urs von Balthasar, 

en Communio: Revista Católica Internacional, año 8, (5/86), Encuentro, 

Madrid, 1986, pp. 510-541; y año 10, (4/88), 1988, pp. 365-396. 

119. HAAS, Alois M., Hans Urs von Balthasar. ‘Apokalypse der Deutschen Seele’, in 

Internationale Katholische Zeitschrift Communio, (4/89), Communio Verlag, 

Köln, 1989, pp. 382-395 (tr. inglesa de WALDSTEIN, Michael, Hans Urs von 

Balthasar’s ‘Apocalypse of the German Soul’, in SCHINDLER, David L., ed., 

Hans Urs von Balthasar: his Life and Work, Ed. Communio Books Ignatius 

Press, San Francisco, 1991, pp. 45-57). 

120. HENRICI, Peter, Hans Urs von Balthasar. Ein Lebensbild, in Internationale Katholische 

Zeitschrift Communio, (4/89), Communio Verlag, Köln, 1989, pp. 294-317 (tr. 

cast. de FERNÁNDEZ, Domiciano, Semblanza de Hans Urs von Balthasar, en 

Communio: Revista Católica Internacional, año 11, (4-5/89), Encuentro, 

Madrid, 1989, pp. 356-391). 

121.  The Philosophy of  Hans Urs von Balthasar, in SCHINDLER, David L., ed., 

Hans Urs von Balthasar: his Life and Work, Ed. Communio Books Ignatius 

Press, San Francisco, 1991, pp. 149-167. 

122. KANNENGEISSER, Charles, A la Escucha de los Padres, en Communio: Revista Católica 

Internacional, año 11, (4-5/89), Encuentro, Madrid, 1989, pp. 392-396. 

123. KAY, Jeffrey, Hans Urs von Balthasar, ¿un Teólogo Poscrítico?, en Concilium, (161), Ed. 

Verbo Divino, Navarra, pp. 149-153. 

124. MALDONADO, Luis, Presencia de Hans Urs von Balthasar en España, en Communio: 

Revista Católica Internacional, año 10, (4/88), Encuentro, Madrid, 1988, pp. 

340-349. 

125. MURILLO, Ildefonso, Diálogo de Hans Urs von Balthasar con la Filosofía Griega Antigua 

en 'Gloria', en Communio: Revista Católica Internacional, año 10, (4/88), 

Encuentro, Madrid, 1988, pp. 355-364. 

126. NARCISSE, Gilbert, Participer à la Vie Trinitaire, dans Revue Tomiste, (XCVI/1), École 

Théologie, Toulouse, 1996,  pp. 119-128. 

127.  Théologie, dans Revue Tomiste, (XCIII/1), École Théologie, Toulouse, 1993, pp. 

142-148. 

128. Théologie Fondamentale, dans Revue Tomiste, (XC/2), École Théologie, 

Toulouse, 1990,  pp. 278-288. 

129. NICHOLS, Aidan, An Introduction to Balthasar, in New Blackfriars, (79/923), English 

Dominicans, 1998, pp. 2-10. 

130. ROSSI, Osvaldo, ‘Gloria’ e ‘Essere’: Heidegger nel Pensiero di Hans Urs von Balthasar, in 

Aquinas: Rivista Internazionale di Filosofia, anno XXXIX, (fasc. 2), Università 

Lateranense, Roma, 1996, pp. 395-407. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

114 

131. SESBOÜE, Bernard, Bulletin de Théologie Dogmatique Christologie, dans Recherches de 

Science Religiuese, (59), París, 1971, pp. 83-91. 

132. UREÑA PASTOR, Manuel, Fundamentos Filosóficos de la Obra Balthasariana, en 

Communio: Revista Católica Internacional, año 10, (4/88), Encuentro, Madrid, 

1988, pp. 317-339. 

 

 

 

4.2 ARTÍCULOS SÓLO MENCIONADOS 
 

 

 

133. MARCHESI, Giovanni, L’influsso di Henri de Lubac su Hans Urs von Balthasar, in Greg   

orianum, (78/4), Universitas Gregoriana, Roma, 1997, pp. 719-734; ibid., in La 

Civilità Cattolica, anno 148, (3526), 1997, pp. 367-380. 

134. SECRETAN, Philibert, et al., Gustav Siewerth et la Méthaphysique, dans Revue 

Philosophique de Louvain, (95/2), Louvain, 1997. 

  

 

 

 

4.3 ARTÍCULOS DE CONTENIDO TEOLÓGICO 
 

 

 

135. BABINI, Ellero, Jesus Christ: Form and Norm of Man according to Hans Urs von Balthasar, 

in SCHINDLER, David L., ed., Hans Urs von Balthasar: his Life and Work, 

Ed. Communio Books Ignatius Press, San Francisco, 1991, pp. 221-230. 

136. CHANTRAINE, Georges, La Obra de Hans Urs von Balthasar: una Guía para la Oración 

Contemplativa, en Communio: Revista Católica Internacional, año 10, (4/88), 

Encuentro, Madrid, 1988, pp. 292-304. 

137. DUPRÉ, Louis, The Glory of the Lord: Hans Urs von Balthasar’s Theological Aesthetic, in 

SCHINDLER, David L., ed., Hans Urs von Balthasar: his Life and Work, Ed. 

Communio Books Ignatius Press, San Francisco, 1991, pp. 183-206. 

138. ENDEAN, Philip, Von Balthasar, Rahner, and the Commisar, in New Blackfriars, (79/923), 

English Dominicans, 1998, pp. 33-38. 

139. FAVARO, Gaetano, Sunyata Buddhista e Kenosi Cristologica: Confronto Dialogico tra il 

Pensiero di Masao Abe e la Teologia di Hans Urs von Balthasar, dans Revue 

Theólogique de Lugano, anno II, (1), Lugano, 1997, pp. 119-138. 

140. FIELDS, Stephen, Balthasar and Rahner on the Spiritual Senses, in Theological Studies, 

(57/2), Toronto, Books Reviews/Shorther Notices, 1996, pp. 224-241. 

141. GREINER, Maximilian, The Community of St. John: a Conversation with Cornelia Capol 

and Martha Gisi, in SCHINDLER, David L., ed., Hans Urs von Balthasar: his 

Life and Work, Ed. Communio Books Ignatius Press, San Francisco, 1991, pp. 

87-101. 

142. KAY, Jeffrey, Hans Urs von Balthasar, ¿un Teólogo Poscrítico?, en Concilium, (161), Ed. 

Verbo Divino, Navarra, p. 145-153. 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

115 

143. KERR, Fergus, Adrienne von Speyr and Hans Urs von Balthasar, in New Blackfriars, 

(79/923), English Dominicans, 1998, pp. 26-32. 

144. LOUGHLIN, Gerard, Sexing the Trinity, in New Blackfriars, (79/923), English 

Dominicans, 1998, pp. 18-25. 

145. MALEVEZ, L., Présence de la Théologie à Dieu et à l'homme, dans Nouvelle Revue 

Théologique, Bruxelles, 1968, (91), no. 8, pp. 785-800. 

146. MURPHY, Francesca A., Inclusion and Exclusion in the Ethos of von Balthasar’s Theo-

Drama, in New Blackfriars, (79/923), English Dominicans, 1998, pp. 56-64. 

147. NARCISSE, Gilbert, Participer à la Vie Trinitaire, dans Revue Tomiste, (XCVI/1), 

Toulouse, École Théologie, 1996, pp. 107-128. 

148. O’DONNELL, John, Hans Urs von Balthasar: the Form of his Theology, in SCHINDLER, 

David L., ed., Hans Urs von Balthasar: his Life and Work, Ed. Communio 

Books Ignatius Press, San Francisco, 1991, pp. 207-220. 

149. OUELLET, Marc, The Foundations of Christian Ethics according to Hans Urs von 

Balthasar, in SCHINDLER, David L., ed., Hans Urs von Balthasar: his Life 

and Work, Ed. Communio Books Ignatius Press, San Francisco, 1991, pp. 231-

249. 

150. QUASH, Ben, Von Balthasar and the Dialogue with Karl Barth, in New Blackfriars, 

(79/923), English Dominicans, 1998, pp. 45-55. 

151. RATZINGER, Joseph, Homilía Pronunciada en el Funeral de Hans Urs von Balthasar, en 

Communio: Revista Católica Internacional, año 10, (4/88), Encuentro, Madrid, 

1988, pp. 350-354. 

152. RICHES, John, Von Balthasar as Biblical Theologian and Exegete, in New Blackfriars, 

(79/923), English Dominicans, 1998, pp. 38-45. 

153. ROTEN, Johann, The Two Halves of the Moon: Marian Anthropological Dimensions in the 

Common Mission of Adrienne von Speyr and Hans Urs von Balthasar, in 

SCHINDLER, David L., ed., Hans Urs von Balthasar: his Life and Work, Ed. 

Communio Books Ignatius Press, San Francisco, 1991, pp. 65-86. 

154. SERVAIS, Jacques, Hans Urs von Balthasar: Discípulo y Teólogo de Ignacio de Loyola, en 

Communio: Revista Católica Internacional, año 13, (4/91), Encuentro, Madrid, 

1991, pp. 367-373. 

155. SCHÖNBORN, Christoph, Hans Urs von Balthasar’s Contribution to Ecumenism, in 

SCHINDLER, David L., ed., Hans Urs von Balthasar: his Life and Work, Ed. 

Communio Books Ignatius Press, San Francisco, 1991, pp. 251-263. 

156. SICARI, Antonio, Teología y Santidad en la Obra de Hans Urs von Balthasar, en 

Communio: Revista Católica Internacional, año 10, (4/88), Encuentro, Madrid, 

1988, 305-316. 

157. TREITLER, Wolfgang, The Foundations of Authentic Theology, in SCHINDLER, David 

L., ed., Hans Urs von Balthasar: his Life and Work, Ed. Communio Books 

Ignatius Press, San Francisco, 1991, pp. 169-182. 

158. WERNER, Löser, Los Ejercicios Espirituales de Ignacio de Loyola en la Teología de Hans 

Urs von Balthasar, en Communio: Revista Católica Internacional, año 11, (4-

5/89), Encuentro, Madrid, 1989, pp. 436-454. 

 

 

 

 



La analogia entis como núcleo estructurante 
 

 

116 

5. LITERATURA NO DISPONIBLE 
 

 

 

5.1 LIBROS 
 

 

159. CAPOL, Cornelia, Hans Urs von Balthasar: Bibliographie 1925-1980, Johannes Verlag, 

Einsiedeln, 1981. 

160.  Hans Urs von Balthasar. Bibliographie: Suplemento 1981-1985, Johannes Verlag, 

Einsiedeln, 1985. 

161. DISE, J., Methaphysik der Singularität. Eine Einführung im Leitfaden der Philosophie Hans 

Urs von Balthasar’s, Passagen, Wien, 1996, 254 pp. 

162. MODA, A., Hans Urs von Balthasar: un'espozione critica del suo pensiero, Bari, 1976. 

163. PÉREZ ARO, Eliecer, El Misterio del ser: una Meditación entre la Filosofía y Teología en 

Hans Urs von Balthasar, "Colec. Theologica 5", Ed. Santandreu, Barcelona, 

1994, 451 pp. 

164. RICHES, John, ed., The Analogy of Beuaty: the Theology of Hans Urs von Balthasar, 

Edinburg, T&T Clark, 1986. 

165. SCHOLA, Angelo, Hans Urs von Balthasar: a Theological Style, Edinburg, T&T Clark, 

1995. 

 

 

 

5.2 ARTÍCULOS 
 

 

166. CAMPODONICO, Angelo, La Filosofia di Tommaso d'Aquino nell'Interpretazione de Hans 

Urs von Balthasar, in Medioevo, Editrice Antenore, Padova, 1992, vol. 18, vi-413 

pp. 

167. MENGUS, Raymond, L'Epilogue de Hans Urs von Balthasar: 1905-1988, dans Revue des 

Sciences Religieuses, Strasbourg, 1988, (62), pp. 252-264. 

168. SPLETT, Jörg, Wahrheit in Herrlichkeit: auf Balthasar Hören, in Theologie und 

Philosophie, Freiburg, 1994, (69), no. 3, pp. 411-421. 

169. TORTORELLI, Kevin, Some Contributions of Balthasar and Farrer on the Subject of 

Analogy of Being, in The Downside Review, Bath, 1989, (107), no. 368, pp. 183-

190. 

170. ZUCAL, Silvano, L'Ambiguità Prometeica dell'Escatologia Hegeliana: Hegel nel 

l'Interpretazione Teologica de Hans Urs von Balthasar, in Verifiche, 1985, (14), 

pp. 211-256. 

 
 


