SINTESIS FILOSOFICA:
SISTEMATICA E HISTORICA

FACULTAD DE FILOSOFIA

Para los amigos que perdi...

UNIVERSITAT INNSBRUCK
Nivel: Licenciatura 5° y 6° Semestre

Profesor:
Pbro. Dr. Roberto Garcia Gonzalez

Collegium Canisianum, Innsbruck, 2015



SINTESIS FILOSOFICA

I. ARTICULACION SISTEMATICA (1 hr.)

1.1 Objeto material de la filosofia: el ser

1.2 El ser se manifiesta explicitamente en: la verdad como cognoscible, en la bondad como
apetecible... En la filosofia se parte de los entes materiales, que son las mas accesibles
a nuestro tipo de intelecto, y a partir de ahi se busca analégicamente el conocimiento de
los entes de razon, de los entes espirituales, del ser y del Gltimo Fundamento del ser.

1.3 Nuestro acceso al ser son los entes, especialmente el ser humano con su experiencia de
la existencia. Con todas sus facultades el ser humano accede al ser, alcanzando su
estatuto filosofico este acceso a través del intelecto y voluntad. En la unidad ontica del
hombre se unifica el sentido del ser que se manifiesta como verdadero y como bueno.
La unidad trascendental es percibida gracias a la unidad antropoldgica entre intelecto y
voluntad, gracias a que el ser humano es una unidad integral y originaria.

1.4 De la unidad de la verdad y bondad del ser se deriva la unién inseparable entre ser,
conocer y actuar; es decir, entre metafisica, gnoseologia y ética.

1.5 El ser se dice en varios sentidos: es analogo (no equivoco, ni univoco): en general se
puede hablar del ser del mundo, del ser del hombre y del ser de Dios. Por ello existen la
cosmologia, la antropologia y la teologia filoséfica como tratados sistematicos
distintos, pero no separados.



1. EL SER HUMANO (2 hrs.)

2.1. Punto de partida, objeto y método de la antropologia filosofica

a)

Punto de partida: la experiencia de la existencia humana, no considerada
anecdoticamente, ni de modo parcial, sino en la globalidad de su sentido. Ejem: la
experiencia humana de la propia existencia y de la propia conciencia (Diaz: vocativo,
genitivo, dativo, ablativo, nominativo; concluye: amor, ergo sum ['soy amado, luego
existo]), el asombro ante la experiencia del propio conocimiento personal, de la propia
libertad, de las 'situaciones-limite', de la propia cultura, temporalidad, historicidad y de la
acechanza de la muerte.

b) Objeto: el ser humano se pregunta por si mismo. Es el Unico ser que lo hace. Se

cuestiona: ¢qué y quién soy yo?, ;qué y quiénes son los otros?, ;qué y quién es el ser
humano en general?, ¢cudl es el sentido trascendente y el significado filosofico de la
existencia humana y del ser del hombre? EIl objeto material de la antropologia filoséfica
es el ser humano. En cambio, el objeto formal de esta disciplina son las dimensiones
trascendentes del ser humano; por ejemplo, su capacidad de conocer la verdad, de obrar
el bien, de ser libre, su historicidad y trascendencia, sus relaciones consigo mismo, con
el mundo y con los otros, e incluso su laberinto sentimental.

Meétodo: 'fenomenoldgico-reflexivo' en una circularidad que parte de la experiencia de la
existencia humana, alcanza la universalidad del sentido de lo humano y retorno a la
existencia humana para esclarecerla con el sentido adquirido.

2.2.  Temas fundamentales:

2.2.1. (Qué es el ser humano?

a)

El sitio humano en el horizonte del mundo y su relaciéon con el cosmos, que es su
suelo nutricio y su horizonte configurador: 1) EI hombre es un ser vivo: los grados
comunes y distintivos de la vida (finita: vegetativa, animal, humana; infinita), elementos
de una nocion filoséfica de vida en general (autodinamismo, espontaneidad, actividad
inmanente), continuidad y discontinuidad ontolégica en la participacion de la vida;
consecuencias filoséficas respecto al ser humano de la teoria evolutiva: hominizacion,
humanizacion y personeidad.

b) La autorrealizacion del ser humano: 1) EI hombre es un ser que siente, percibe, intelige

y decide unitariamente: la sensibilidad externa e interna, la inteleccién (objeto formal de
la inteligencia «el ser en cuanto verdadero: el ser humano es capaz de conocer la
verdad», funciones discursivas «induccion y deduccion» e intuitivas, operaciones propias
de la inteligencia «la simple aprehension, el juicio, el raciocinio»), la volicion (objeto
formal de la voluntad «el ser en cuanto bueno: el ser humano es capaz de elegir el valor



como bienx, la libertad humana «pruebas: a priori, a posteriori, fenomenolégica» y los
determinismos «fisicos, psicoldgicos y sociologicos--, la moralidad humana, el amor
humano (ejem: los analisis de Fromm sobre los tipos de amor, el sindrome de
crecimiento y el sindrome de decadencia; y la propuesta de Carlos Diaz en su tetralogia).
Segun José Antonio Marina la voluntad es una habilidad de la inteligencia humana para
autorrealizarse mediante un proyecto ético que consiste en buscar la forma mas
inteligente de ser inteligente.

arquetipo de ser humano que esta a la base de nuestra reflexion filoséfica. En estas
palabras se concentra el holograma de la concepcion antropol6gica incubada en esta
reflexion filosofica.

Las tres estructuras antropologicas basicas son inteligencia sentiente, volicion tendente y
sentimiento afectante. Estas estructuras se recubren reciprocamente. La descripcion de la
existencia personal se describe en posteriores incisos. El despliegue de la existencia
intersubjetiva del ser humano como interlocutor valido implica la presencia de cuatro
pretensiones de validez, a saber: verdad, credibilidad, correccion e inteligibilidad en todo
procedimiento en el que se intercambian dialogicamente acciones comunicativas, de las
cuales la menos ambigua es la argumentacion.

El ser humano en cuanto individuo convocado a la convivencia y al didlogo instaura las
siguientes relaciones: a) con los otros [ser con o0 «mit Sein»] y con lo otro [ser en el mundo
0 «in der Welt Sein»], b) consigo mismo [ser si mismo «selbst Sein»], ¢) y con lo
trascendente [los valores, las utopias, la auto/trascendencia, un Tu absoluto, el
absolutamente Otro, el Desconocido, Dios]. A la relacion de exterioridad o extrovertiva del
primer inciso, otros le han denominado corporeidad, cuerpo, couo/capg, basar, sthula
sarira, buddha kaya, ching. A la relacion de interioridad e intimidad introvertiva del
segundo inciso le han llamado animacion, alma, Wy, o nefesh, ch’i. Y a la relacion de
auto/trascendencia correspondiente al ultimo inciso le han nombrado espiritualidad,
nvevuo, ruah, suksma sarira, shen. Entonces, el ser humano es un espiritu encarnado y
animado, o cuerpo animado y espirituado humanamente; es decir, una union sustancial,
integral y originaria. (Tomas de Aquino: el alma es la forma del cuerpo; por ello el hombre
es un cuerpo informado).

2.2.2. ;Quién es el ser humano?
2.2.2.1. El autodesarrollo del hombre

1) EI hombre es un ser personal, autoconsciente, que se autodetermina inter/
subjetivamente: La nocion filosofica de persona propuesta por Coreth es la siguiente:



«persona» es una realidad total que se autorrealiza y se experimenta a si misma como
tal totalidad desde el centro de su mismidad abriéndose ineludiblemente a las relaciones
interpersonales y comunitarias. El ser humano despliega su existencia personal
caracterizada por los cuatro siguientes rasgos: intimidad espiritual, singularidad Unica,
autonomia individual y capacidad de relaciones auto y hetero/realizantes. Estos rasgos
han sido enriquecidos por Paul Ricoeur' de la siguiente manera: a) persona es quien
puede ser responsable desde el punto de vista ético; b) persona es quien puede ser
narrador o personaje desde el punto de vista de la teoria de la narracion; c) persona es
quien puede ser agente o paciente, es decir, verdugo o victima desde el punto de vista de
la teoria de la accion; d) y persona es quien puede ser hablante o interlocutor desde el
punto de vista de la teoria del lenguaje. Carlos Diaz, especificando el tipo de relaciones
auto y hetero/realizantes, considera que una persona es capaz de reconocer
invocativamente su propia menesterosidad, estableciendo relaciones genitivas de
pertenencia, dativas de autodonacion, ablativas de autoentrega incondicionada en
cualquier tiempo y en todo lugar. Y concluye: amor, ergo sum. “Quien nos ama nos
reconoce COMO personas, seamos quien seamos Yy estemos como estemos. El amor
dignifica y rescata del olvido y de la muerte. Da més fuerza sentirse amado que creerse
fuerte. Asi de sencillo, asi de misterioso, pero asi de verdadero”. El amor es una
dimension especificamente antropoldgica que constituye un significado filosofico
imprescindible para entender quienes somos como humanos.

El proceso de autoconciencia esta vinculado inseparablemente a la alteridad cosmica e
intersubjetiva, la autotederminacion exige la busqueda del valor, la autorreflexion y la
capacidad de darle un sentido a la propia existencia sabiendo qué se hace, porqué se hace y
para qué se hace. ElI ser humano es «ser con» los otros y con lo otro: mit Sein o
«intersubjetividad», que designa ese entramado de relaciones que estan a la base de la auto
y hetero/realizacion del ser humano en cuanto persona abierta a una comunidad. EI ser
humano es un «ser para si mismo» de un modo unico y original: selbst Sein. La capacidad
que el ser humano tiene para tomar conciencia de si mismo como sujeto de su propia accién
le lleva a penetrar en el enigma de su originalidad irrepetible. A este existenciario
antropoldgico, que consiste en «ser para si mismo» un yo inédito, insolito o inaudito, se le
puede llamar «unicidad». A estos cinco se les llama ejes antropoldgico-existenciarios.

2) El hombre es un ser temporal e historico: el ser humano existe temporalmente,
corporalmente, sexuadamente, culturalmente, mundanalmente, histéricamente:

a) La temporalidad humana: no entendida s6lo cuantitativamente (como el nimero del
movimiento segun lo anterior y lo posterior), sino también cualitativamente como la
presencia del suceso humano ante el porvenir, con el privilegio de la presencia. A este
existenciario antropolégico se le puede denominar «temporeidad».

! Cfr., RICOEUR, Paul, Amour et justice (Du Seuil, Paris 1990) [trad. cast. de DOMINGO MORATALLA,
Tomas, Amor y Justicia (Caparrés, Madrid 1993) 105-124].

2 DIAZ HERNANDEZ, Carlos, La virtud de la justicia, en Communio: Revista Catdlica Internacional
[1/2001] (Encuentro, Madrid 2001) 26.




b) La corporalidad humana o corporeidad: toda la expresion humana esta mediada por la

d)

f)

9)

corporeidad, el hombre no se realiza sin la ayuda de la materia y de la corporalidad,
incluso esto se presenta en las actividades mas espirituales (ciencias, artes, ética, el
pensar y el querer, etc.).

El ser humano es «ser sexuado humanizadamente». El ser humano existe
ineludiblemente como «ser sexuado». Este modo de existencia esta transfigurado por la
inteligencia humana, por ello nuestra existencia sexuada esta humanizada. A este
existenciario antropolégico especifico se le llama «sexuidad». Consiste en la capacidad
humana para ejercer una sexualidad inteligentemente de manera humanizadora. La
sexuidad humana puede ser abordada desde un enfoque bioldgico, psicologico,
dialogico, sociocultural, existencial y mistérico.

La cultura humana: arte, ciencia, folklore, instituciones, lenguaje, el juego y el ingenio
analizado por José Antonio Marina como necesitado de la creatividad de la inteligencia.
La «mundaneidad», en cuanto existenciario antropolégico, podria describirse con aquella
célebre expresion heideggeriana: el ser humano, en cuanto ser ahi (da Sein), es «ser en el
mundo». En efecto, entre el ser humano y el mundo se da una retroalimentacién
reciproca de antropo/morfizacion y cosmo/morfizacién; es decir, el ser humano
antropo/morfiza al mundo, y éste le cosmo/morfiza a él.

La historicidad humana: no es sélo la fugacidad, ni el cambio, ni la evolucion, ni la
duracion, ni la historia como ciencia; ademas y sobre todo, es la dimension encarnativa,
temporal e intersubjetiva del ser humano.

La muerte es el evento inmanente en la temporalidad, corporalidad e historicidad
humana. Puede interpretarse desde diferentes concepciones complementarias —como
fatalidad, como intérprete de la vida, como inmanente en la misma vida, como frontera
ambigua ante la vida, como expiacion, como aproximacion al amor (thanatos kai eros,
thanatos kai agape), como muerte vicaria y como deposicion regia en el envilecimiento,
prision y muerte del rey.

3) EI hombre busca lo trascendente en relacién con los valores supratemporales y

metahistdricos: la ‘inmortalidad’, la expectativa, la religién, los valores, las utopias, la
auto/trascendencia, un Tu absoluto, el absolutamente Otro, el Desconocido, Dios.

ACTIVIDAD: Leer el anexo sobre la pregunta «;Quién soy yo?»




I11. EL CONOCIMIENTO HUMANO Y FILOSOFIA DE LA
INTELECCION (2 hrs.)

1. El Problema critico

La primera cuestion que la filosofia de la inteleccion debe resolver es el problema
critico. Este consiste en plantear adecuadamente el problema del conocimiento en base a
estas tres preguntas cardinales: a) ¢Es capaz el ser humano de conocer la verdad?, b) ;Con
cuéles medios?, c) ¢Qué es lo que se conoce? En la historia del pensamiento ha habido
diversas corrientes filosoficas que responden a estas preguntas.

1.1 La posibilidad del conocimiento. Cuando alguien pregunta ¢es capaz el ser humano de
conocer la verdad?, busca una respuesta acerca de la posibilidad del conocimiento
humano. Las dos corrientes que han respondido a esta pregunta son los escépticos y los
dogmaticos. Mientras éstos responden afirmativamente a la pregunta, aquéllos lo
niegan. a) Escépticos: «No, el ser humano no es capaz de conocer la verdad, y por ello
el conocimiento no es posible». b) Dogmaticos: «Si, el ser humano es capaz de conocer
la verdad, y por ello el conocimiento es posible». La propuesta dogmatica se bifurca en
dos corrientes denominadas «dogmatismo ingenuo» y «dogmatismo critico». bl)
Dogmatismo ingenuo: Si, siempre y sin esfuerzo. b2) Dogmatismo critico «Si, el ser
humano es capaz de conocer la verdad, aunque con esfuerzo y de modo limitado, no
obstante los errores».

1.2 El origen del conocimiento. Quien pregunta «;cuales son los medios para conocer la
verdad?», intenta llegar al origen del conocimiento humano. Las dos corrientes que han
respondido a esta cuestion son el empirismo y el racionalismo. Estas corrientes
confrontan los sentidos y la razén de modo antagonico. ¢De cudl de estas dos fuentes
parte el conocimiento humano? ¢Ddnde reside el origen decisivo del conocimiento? a)
Empirismo cientificista o naturalismo: «Soélo los sentidos son los medios y el origen
decisivo del conocimiento humano. La Unica fuente del conocimiento humano es la
experiencia sensible». b) Racionalismo apriorista o intelectualismo: «Solo la razon es
el medio y el origen decisivo del conocimiento humano. La Unica fuente de nuestro
conocimiento es la razon.

c) Sintesis conclusiva a la cuestion del origen del conocimiento. Parafraseando a Kant
es correcto decir: «una razén sin sensibilidad estaria vacia, y una sensacion sin
razonamiento estaria miope y animalizada». EI empirismo no percibe que los sentidos
son condicién necesaria del conocimiento, pero no son causa suficiente. Y el
racionalismo no comprende que «nada hay en el intelecto que no recibamos por medio
de los sentidos excepto el mismo intelecto». El problema fundamental de ambas
posturas es de origen antropoldgico porque separan el intelecto racional de la
sensibilidad humana. Esta deficiencia es colmada si se acepta que el hombre es y
conoce como una unidad substancial, integral y originaria, como inteligencia sentiente
0 sensacion inteligente.



1.3 El contenido del conocimiento. Faltaria plantearse la cuestion acerca del contenido del
conocer, cuya formulacion es la siguiente: (Qué es lo que se conoce? Hay tres
corrientes de pensamiento que responden a esta pregunta: el fenomenismo, el idealismo
y el realismo. a) El fenomenismo sostiene que no podemos conocer las cosas como son
en si, sino como nos aparecen, sélo como son para nosotros. Si alguien pregunta «¢qué
es lo que se conoce», esta postura filosofica responde: sélo fendmenos o imagenes
sensibles. No se niega que exista un fundamento real, pero se considera que no se
puede conocer su esencia. Se puede conocer que el vOULLEVOV existe, se sabe «que es»,
pero no se sabe «que es», es decir, 1o que es.

b) Idealismo: El ser humano conoce puras ideas que el sujeto elabora a partir de sus
propias categorias, ése es el contenido del conocimiento.

c) Realismo: Si ni los puros fendmenos ni las solas ideas son el contenido del
conocimiento, entonces ¢qué es lo que se conoce? El realismo filoséfico responde: El
ser humano conoce lo real, ése es el contenido del conocimiento. Modalidades del
realismo: c1) el realismo ingenuo cree que lo real existe exactamente tal cual como es
percibido sin que el sujeto intervenga para interpretarlas. c2) Realismo natural: esta
postura distingue entre lo percibido y lo real. Sin embargo, sostiene que lo percibido
corresponde exactamente a lo real. Que la interpretacion perceptiva es una
representacion exacta de lo real.

c3) Realismo critico: esta postura hace critica reflexiva del conocimiento. No acepta
que las propiedades percibidas sean tal como aparecen, sino que son una construccion
de las facultades del sujeto. Sin embargo, estas representaciones constructivas estan
fundadas en los estimulos de lo real. c4) Realismo hermenéutico. Esta postura
intermedia afirma el conocimiento de lo real de modo objetivo/subjetivo, dado que lo
percibido es una interpretacion (postura hermenéutica) de los datos objetivos de lo
real, elaborada por el ser humano con sus sentidos inteligentes. Las propiedades
perceptibles estan en lo real, pero sélo son percibidas gracias a los sentidos inteligentes
y de acuerdo con las facultades del sujeto, es decir, al modo del cognoscente. Lo
perceptible no existiria tal como es percibido por nosotros sin la sensacion inteligente,
con la que interpretamos lo real.

Conclusion: La doctrina fundamental del realismo puede resumirse en estas afirmaciones:
1°) El contenido del conocimiento es lo real. Esta palabra proviene del término latino
«res», que significa directamente la esencia en cuanto unida a la existencia. 2°) Lo real
se conoce de modo ‘objetivo-subjetivo’ de acuerdo con las capacidades del
cognoscente. 3°) El contenido de lo conocido no es lo real tal como existe en si mismo,
independientemente del sujeto, sino una interpretacion antropomorfica y verdadera
basada en lo real; por ello, se puede sostener que en todo lo conocido «el rastro de la
serpiente humana se encuentra por todas partes» (Putnam). 4°) El conocimiento es
pasivo-activo. No puede ser puramente pasivo porque el ser humano interpreta los
datos; ni puramente activo, porque entonces el sujeto crearia el objeto de conocimiento.



2. El proceso del conocimiento

La filosofia tradicional aristotélico/tomasiana, tanto escolastica como
neo/escolastica, describe el proceso del conocimiento atendiendo a sus rasgos
psico/antropologicos. La distincion de estos rasgos es solamente formal, por ello seria
incorrecto separarlos como si estuvieran cronoldgicamente yuxtapuestos. La unidad de
estos rasgos estd fundada en la unidad antropoldgica integral y originaria de las diversas
facultades del sujeto cognoscente.

Esta propuesta filosofica describe un «proceso ‘epistemologico’ estricto con una
adecuacion exigitiva», es decir, exige una adecuacion estricta entre las diversas facultades
cognoscitivas que participan en el proceso de «abstraccién» de los conceptos a partir de lo
real. La adecuacion exigitiva se realiza entre facultades del sujeto, condiciones
gnoseoldgicas del objeto e indole del medio a través del cual el objeto es sentientemente
inteligido. Por ejemplo, es necesario que haya una adecuacion estricta entre la vista, el color
y la luz.

A grandes rasgos, este proceso gnoseoldgico realista consta de: 1°) sensacion o simple
aprehension, 2°) phantasma o imagen sensible, 3°) intelecto paciente o pasivo y captacién
de la species impressa, 4°) intelecto agente o activo y abstraccion de la species expressa, 5°)
conversio ad phantasmata o retorno a las imagenes sensibles, 6°) verbum mentis, idea,
juicio, raciocinio, y verbum oris o verbum prolatum que es la expresion linguistica del
verbum mentis.

Tipos de conocimiento: intuitivo y el discursivo. a) La intuicion intelectual es un
conocimiento que no necesita posteriormente de un procedimiento discursivo de la razén,
porque de repente el intelecto llega a una conclusion inmediata, contundente y categorica
sin hacer explicitamente un raciocinio silogistico. b) Por su parte, el conocimiento
discursivo tiene dos modalidades: la induccion y la deduccion. La induccion parte de los
datos particulares y concretos, para llegar paso a paso a un conocimiento universal y
necesario. En cambio, la deduccién, que parte de un conocimiento universal y necesario,
saca las conclusiones abstractas y luego las aplica a los casos particulares y concretos.
Ambas modalidades del conocimiento discursivo son complementarias para el
conocimiento de la verdad.

La verdad material y la verdad formal. Desde un enfoque onto/metafisico la verdad material
es la «inteligibilidad» de los entes y del ser. En cambio, desde un enfoque
I6gico/gnoseoldgico la verdad formal es la correspondencia entre el sujeto y el predicado de
un juicio, y la adaequatio rei et intellectus®.

Observaciones criticas a la teoria tradicional del conocimiento. La filosofia tradicional
puede cumplir las exigencias del problema critico porque superd el escepticismo, el
dogmatismo ingenuo, el empirismo cientificista, el racionalismo apriorista, el
fenomenismo, el idealismo, el realismo ingenuo, el realismo natural, el realismo critico, el

% Cfr. AQUINO, Tomas de, Summa Thelogica, I, g. 16, a.1; I, g. 21, a. 2. (B.A.C., Madrid 1951) 136 y 179.



10

realismo exagerado y el nominalismo. Sin embargo, histéricamente el problema del
conocimiento no fue planteado sistematicamente y de modo suficientemente critico en el
Medioevo. Han sido los fildsofos tomistas y neo/escolésticos quienes lo han tematizado
ante el reto de la filosofia moderna y contemporanea. La principal insuficiencia de la teoria
tradicional del conocimiento es haber reducido el problema del conocimiento a una
descripcion psico/antropoldgica del proceso del conocimiento.

Por otra parte, es necesario subsumir los aportes de la teoria tradicional del conocimiento
dentro de un panorama mas amplio de manera que se proponga una sintesis valida para
nuestro tiempo, dialogando con los autores mas relevantes que se han esforzado por
reflexionar acerca de la cuestion del conocimiento. Esta nueva propuesta filoséfica tendra
que ubicar el problema del conocimiento dentro del contexto mas amplio que corresponde a
una filosofia de la inteligencia y de la inteleccion, enmarcada a su vez por una antropologia
filosofica, porque el conocer es una tarea compleja en la que intervienen las otras
estructuras antropoldgicas: la volicion tendente y el sentimiento afectante. EI problema
critico ya ha sido planteado correctamente, y se ha concluido que la gnoseologia realista es
la solucion mas convincente a esta problematica. Ahora hay que reflexionar acerca del valor
del conocimiento antes de abordar el amplio panorama de la filosofia de la inteligencia y de
la inteleccion en el que se reubica mas coherentemente el problema del conocimiento.

3. El valor del conocimiento

El valor del conocimiento es de gran importancia para una filosofia de la
inteligencia. La filosofia tradicional resulta insuficiente para resolver este asunto, por eso
ahora se acude a la fenomenologia existencial que es una corriente contemporanea que ha
hecho grandes aportes al respecto. El valor del conocimiento se descubre al desarrollar una
descripcion fenomenoldgica del hecho del conocimiento, tomando conciencia de los
prejuicios para que éstos no deformen la descripcion. La descripcién fenomenologica nos
aporta los siguientes rasgos fundamentales del valor del conocimiento que se descubre
mediante la auto/reflexion.

1° En el conocimiento hay un objeto y un sujeto: todo conocimiento de un sujeto es
conocimiento de un objeto.

2° Entre ambos se establece una relacion real: esta relacion es la intencionalidad (tendere
in) del sujeto y del objeto.

3° Esta relacion es una correlacion: el sujeto lo es ante el objeto, y el objeto lo es ante el
sujeto.

4° E| objeto cognoscible es noema, el sujeto cognoscente es noesis.

5° La relacion real que actualiza la intencionalidad es el elemento noérgico del
conocimiento.

6° El objeto, 0 noema, estéa intencionalmente presente en el sujeto cognoscente, 0 noesis.

7° No es el ojo quien ve, ni el oido quien oye..., es el ser humano en su integridad el que
siente, conoce, piensa, ama,...

8° Todo conocimiento consciente es conocimiento de algo distinto del sujeto en cuanto
sujeto; por ello, todo conocimiento tiene un contenido.



11

9° El conocimiento opera un cambio en el sujeto que conoce.
10° El objeto determina al sujeto, y el sujeto determina al objeto: lo determinado no es el
sujeto pura y simplemente, sino la esencia del objeto en el sujeto. En otras palabras, el
conocimiento es receptivo y espontaneo.
11° Lo conocido significa intencionalmente un objeto de conocimiento, cuya existencia
puede ser real o ideal. La existencia real puede ser material o espiritual. En cambio, la
existencia ideal puede ser formal o moral.
12° Lo que se conoce, se conoce dentro de un contexto, campo u horizonte de sentido.
13° Lo conocido se puede articular por medio del lenguaje.
14° Entre el intelecto y el lenguaje hay una mutua co/relacién de primacia e influjo.
15° Interpretamos lo percibido desde lo que sabemos.
16° Interpretar es comprender, y comprender es ponernos de acuerdo dialégicamente.
17° Hemos comprendido realmente sélo aquello que hemos podido cambiar mejorandolo.
18° EIl unico dialogo efectivo es aquél que esta orientado a la comunicacion inter/activa
mediante el mutuo reconocimiento de la competencia comunicativa y el compromiso
solidario en la accion.
19° La hermenéutica amplia sus horizontes inter/subjetivos con la critica de las ideologias y
la ética civica.

4. Vision sistematica de una filosofia de la inteleccion y del conocimiento

Abstract. La realidad es una interpretacion formal o una formalidad de lo real. La
realidad es el caracter formal de lo real existente que es actualizado por la inteligencia
humana. La inteleccion es la actualizacion intelectiva de lo real. Realidad e inteleccion son
inseparables porque son respectivas. La inteleccion de lo real es posible porque la
inteligencia humana es una inteligencia sentiente. La inteligencia humana intelige la
realidad actualizandola de acuerdo a tres modos distintos de inteleccion: aprehension
primordial, logos y razén.

El saber y la realidad son en su misma raiz estricta y rigurosamente congéneres. Es
imposible una prioridad gnoseoldgica del saber sobre la realidad y de la realidad sobre el
porque el conocimiento estad incluido dentro del tercer modo de inteleccion. Intelegir y
sentir en el ser humano estan intimamente unidos porque el hombre es inteligencia
sentiente y sensacion inteligente. Si la inteleccion en cuanto sentiente es impresion pasiva y
receptiva, entonces en cuanto intelectiva es aprehension activa y espontanea. La inteleccién
humana es actualizacion presencializadora de lo real. Los tres modos de inteleccion o de
actualizacion presencializadora de lo real se clasifican en dos incisos: 1) la aprehensién
primordial de lo real es el «modo primario y radical», 2) y la re-actualizacion sentiente de
lo real desplegada en logos «campalmente» sentiente y razon «mundanalmente» sentiente.

4.1 Inteligencia y realidad: inteligencia sentiente y estética de la percepcion

La inteleccion como accion espontanea es denominada aprehension. La inteleccion
es la accion aprehensiva unida intrinsecamente al sentir. La estructura formal del sentir



12

tiene tres aspectos: 1° afeccion del sentiente por lo sentido; 2° aspecto de alteridad, la
presentacion de algo otro en afeccion; 3° la fuerza de imposicion (noérgica) con que la nota
presente en la afeccion se impone al sentiente.

Hay dos modos de aprehension sentiente que son el resultado de dos formalizaciones
distintas: sentir la estimulidad (propia del animal) y sentir la realidad (propia del hombre).
La inteligencia sentiente es una sola facultad constituida por dos potencias esencialmente
distintas: sentir e intelegir. La estructura de la impresion de realidad tiene distintos modos
de estar impresivamente dada. Dicha estructura modal esta constituida por una diversidad
de los sentires. Se han identificado once 6rganos receptores de la sensibilidad: vista, oido,
olfato, gusto, tacto (suavidad, dureza), sentido térmico (calor, frio), sensacion de placer o
dolor, sentido de contacto-presion, sensibilidad laberintica y vestibular, kinestesia (sentido
muscular, tendinoso y articular) y cenestesia (0 sensibilidad visceral). Esta clasificacion de
los sentires se basa en las diversas cualidades percibidas, es decir, en el contenido de lo

estas cualidades del contenido de la realidad.

Los modos de presentacion de la realidad al sentir intelectivo son: el modo como la vista
aprehende lo real es como algo que estd eidéticamente «delante», «ante mi»; el modo
correspondiente al oido es la presentacidn «notificante»; al olfato le es propia la presencia
como «rastro», por ello el olfato es el sentido del rastreo; al gusto la realidad le esta
presente como «fruible»; al tacto le pertenece la «nuda» presentacion de la realidad; la
kinestesia capta la realidad como algo en «hacia», como «presentacién direccional»; el
sentido térmico capta la realidad como «temperante»; la sensacion de placer o dolor, como
«afectante»; el sentido de contacto-presion capta la fuerza de imposicion de la realidad
como algo «junto» a mi; la sensibilidad laberintica y vestibular, como «posicion»; la
cenestesia capta la realidad propia del hombre como presente a si mismo, su «intimidad», el
sentido de «si mismox». Por tanto, los modos de presentacion de la realidad a la sensacion
intelectiva, o0 modos de impresion de la realidad son: la presencia eidética, noticia, rastro,
fruicion, nuda realidad, hacia, atemperamiento, afectamiento (influjo), proximidad,
posicion, intimidad.

La aprehension primordial nos hace arribar a la verdad real. No somos nosotros lo que
verdad real sino que la verdad real nos tiene poseidos por la fuerza de la realidad que nos
atrae hacia otros modos de inteleccion, ademas de la aprehensién primordial. EI modo
primario y radical del intelegir es la aprehension primordial de realidad que es una
aprehension directa, inmediata y unitaria, que sirve de base y punto de referencia para los
modos ulteriores de inteleccion. Los modos ulteriores de actualizacion: la realidad
aprehendida primordialmente es reactualizada como realidad respectiva: como
respectividad campal y como respectividad mundanal. La actualidad campal y la actualidad
mundanal son distintas modalidades de la actualizacion respectiva de lo real. Y cada una de
estas actualizaciones determina un modo propio de inteleccién: logos y razén.




13

La inteleccidn sentiente influye profundamente en las estructuras humanas y sus procesos,
configurandolas en una unidad antropolégica de sentido. La inteleccion influye en los
afectos y sentimientos, y en la volicion. La inteleccion sentiente influye determinante en las
estructuras humanas conocidas como sentimiento afectante y volicion tendente.

4.2 Inteligencia y logos: logos sentiente y afirmacion intelectiva

La inteleccidn del logos sentiente se actualiza dentro de un campo intelectivo. El
campo es un ambito de realidad que aloja determinados aspectos de lo real. EI campo es
medio de inteleccidn. Logos es re-actualizacion campal de la inteleccion primordial. La
inteleccion del logos implica un movimiento intelectivo en dos fases: a) el movimiento de
impelencia a partir de la cosa real hacia un campo de «la» realidad, b) y el movimiento
retractivo para intelegir desde el campo lo que la cosa real es en realidad.

El logos es inteleccion afirmativa. Afirmacion significa aqui una inteleccion «firme» con
intencién afirmativa. En la afirmacion intelectiva del logos sentiente hay fuerza y hay
firmeza. La firmeza es el modo de la afirmacién. Las diferencias de firmeza constituyen los
siguientes diferentes modos de afirmacion: afirmacion de nuestra ignorancia, el indicio y el
barrunto, la duda, opinién, la obviedad y la certeza. El logos nos hace arribar a una verdad
afirmada o una verdad firme. El logos es movimiento intelectivo; en cambio la razén es
una marcha desde el campo al mundo. EI campo sentido es un &mbito especifico del
mundo.

4.3 Inteligencia y razon: razon sentiente y conocimiento

La razon sentiente intelige la realidad de lo real en el horizonte del mundo abriendo
trascendentalmente la inteleccién a la configuracion total de la realidad. La razon es
inteleccién de la realidad total. Razon no es simplemente el acto del razonamiento o del
raciocinio. Es un modo de inteleccién que va en marcha, desde lo real (aprehendido
primordialmente) y desde el campo (intelegido por el logos), hacia el horizonte del mundo
para intelegir la configuracion total de la realidad. Esta dinamicidad intelectiva es
denominada «marcha». La respectividad solidaria de lo real es lo que constituye el mundo:
el mundo es la unidad de todo lo real en el horizonte total de la realidad (=
mundanidad). La inteleccion de la razon marcha desde lo real y desde su campo hacia el
mundo.

La marcha de la razon es la «re-actualizacion» intelectiva que va desde lo real y desde su
campo hacia el horizonte total del mundo, es decir, se orienta hacia la configuracion total de
la realidad. Marcha es busqueda intelectiva de la realidad total. A esta busqueda de la
inteligencia es a lo que debe llamarsele pensar. Al «pensar», en cuanto modo de

inteleccién, hay que llamarle razon. «Pensar» es la actividad de busqueda intelectiva de la

razén; «razon» es el modo de inteleccidn del pensar. La razon es la busqueda intelectiva del
sentido configurador del mundo.



14

El conocer es la estructura de la marcha intelectiva racional. La estructura de la marcha
de la inteleccion racional estd constituida formalmente por el conocimiento. Conocer es
intelegir racionalmente, intelegir la realidad profunda y mundanal de lo real. Por ello el
conocimiento se inscribe dentro del modo de inteleccion propio de la razon. Toda teoria
del conocimiento ha de fundarse en una previa filosofia de la inteleccion, y no
viceversa, como si intelegir fuera sinbnimo de conocer. Este giro representa una revolucion
en el planteamiento moderno del conocimiento que ha hecho una amputacion devastadora y
reductiva. Este desplazamiento que va desde una teoria del conocimiento a una filosofia de
la inteleccion podria llamarsele el giro intelectivo en la filosofia del siglo XX.

4.4 La inteligencia creadora

¢Qué es la «inteligencia»? Es la capacidad de recibir informacion, elaborarla,
producir respuestas eficaces, plantear problemas y resolverlos, organizar comportamientos,
descubrir valores, inventar proyectos y mantenerlos, y capacidad para liberarse del
determinismo. Ademas, dos funciones esenciales de la inteligencia son: crear la
informacion e inventar los fines. La creacion de novedades es una exclusiva humana. Los
animales disponen de una inteligencia cautiva, en cambio, los seres humanos empleamos
una inteligencia libre. EI hombre ha dejado los cacareos, berridos y bramidos, y ha
inventado diecinueve mil lenguas, el canto y la Opera. Por naturaleza somos miopes, en
comparacion con el aguila. Sin embargo, por la inteligencia hemos llegado a ver lo que
parecia invisible.

La inteligencia humana es creadora. La inteligencia nos permite conocer lo real e inventar
nuevas posibilidades, es decir, no s6lo conocemos lo que las cosas son, sino que también
descubrimos lo que pueden ser. Crear es inventar y encontrar posibilidades en lo real. La

movimiento muscular, al ser dirigidos por la libertad se convierten en creadores.

* E| conocimiento se expresa a través del lenguaje. Este se articula inteligentemente como
didlogo. La forma menos ambigua de comunicacién es la argumentacion. Los
procedimientos de comunicacion validan los consensos racionales de la verdad. El
conocimiento expresado a través del lenguaje necesita ser interpretado. La hermenéutica es
insuficiente para conocer la verdad. La critica de las ideologias viene a subsanar la
insuficiencia de la hermenéutica. EI conocimiento debe respetar la complejidad de lo real,
sin simplificarlo y sin complicarlo. La prospectiva del conocimiento es hacer factible la
verdad que se ha validado inter/subjetivamente.

ACTIVIDAD: Leer: DIAZ CARLOS, La filosofia, sabiduria primera
(Videocinco, Madrid 1996) 198.




15

V. ACCION HUMANA Y ETICA (2 hrs.)

A) FUNDAMENTACION O ETICA GENERAL

Terminologia y tareas. a) Precision de términos: «moral» indica el ejercicio existencial
del bien elegido humanamente; en cambio, «ética» designa la reflexion fundamentada
sistematica y metodologicamente acerca de las cuestiones morales. Por esta misma razon
algunos consideran que la ética tiene pretensiones de universalidad reflexiva, y que la
moral se enclaustra en un modo de vivir ya establecido en una comunidad concreta. b)
Las tareas esenciales de ética filoséfica son: 1°) precisar el contenido filosofico peculiar
distinguiéndola de otros saberes teorico/practicos como la sociologia, el Derecho, la
politica y la religion; 2°) tematizar la fundamentacion metddica y sistematica de si
misma como disciplina filoséfica; 3°) convocar a los procedimientos de didlogo
orientados a la aplicacion especifica de los consensos validos y factibles.

Interpretaciones actuales de los problemas morales. El catadlogo de las interpretaciones
mas relevantes es el siguiente: la desmoralizacion, el cambio en la estimativa moral, la
crisis entre los valores, la post/moralidad, la trans/moralidad y la distal/moralidad. a) En
el presente la mayoria de la sociedad vive desmoralizada, es decir, en una involucion
moral de decadencia. Esta interpretacion se despliega, a su vez, en tres variantes:
inmoralidad, amoralidad y permisividad. b) En los nuevos tiempos vivimos un cambio
en la estimativa moral. EI cambio epocal ha influido para que los seres humanos
seamos mas sensibles a los problemas sociales y a los valores individuales que a los
intimistas como el «honor». ¢) Actualmente somos testigos de la crisis entre los valores.
Estos compiten por nuestra preferencia, como las marcas de los productos.

d) A finales del siglo XX y comienzos del XXI presenciamos el triunfo y el ocaso de la
post/moralidad. Esta coyuntura historica proclamé como slogan: «el eclipse crepuscular
del autosacrifico y la ética sin deber». €) La trans/moralidad no se hizo esperar. ES una
propuesta que amplia los horizontes de la estrechez hermenéutica: el) del ingenuo
objetivismo ético de la pre/modernidad, e2) de la conciencia subjetiva moderna que se
encapsuld enquistada y autopoiéticamente en el yo al buscar prometeicamente una
autonomia a ultranza, e3) y del hiperindividualismo narcisista de la postmodernidad
emotiva que implica una post/moralidad solitaria y anti/solidaria. La trans/moralidad
promueve un estilo intersubjetivo de racionalidad ética.

f) La distal/moralidad indica la revolucion a la que se han sometido las relaciones
interpersonales en la nueva era digital. Esta ha propiciado una ética y una moral de lo
provisional que ha nos ha convertido en los paparazzis de la expectativa y de lo «snob». En
efecto, esta surgiendo una cyber/moralidad y una snob/ética de relaciones instrumentales
centradas en el intercambio de informacién y en el intercambio cultural que implican una
libertad y una proximidad virtuales. Las relaciones proximales han devenido relaciones
distales y andnimas, y la accion presencial se ha convertido en interaccion virtual
distanciada con texto, pero sin gesto; con imagenes pero sin cuerpos; con sonidos, pero sin



16

vinculos interpersonales. En la nueva era digital, el software de la ética necesita ser
reinstalado con una nueva version compatible.
++ Balance: las cinco interpretaciones que parecen mas convincentes son el cambio en
la estimativa moral, la crisis entre los valores, la post/moralidad y la
trans/moralidad. La primera interpretacion resulta declaradamente falsa.

3. Raices de la ética. La ética debe fundarse sobre bases reales, no sobre la arena movediza
de las necesidades creadas, ni sobre invenciones especulativas. Es decir, la ética no esta
cimentada en el vacio, sino enraizada en el suelo nutricio de la existencia humana, de la
psicologia y de las estructuras socio/culturales, y absorbe los nutrientes procedentes de
una larga historia de la filosofia que nos precede como un hecho ineludible. a) En la
existencia humana humanizada hay una experiencia del bien y del mal morales. b) La
experiencia originaria del bien y del mal morales se filtra psicolégicamente en los
factores cognitivos, afectivos y motivacionales. ¢) Lo moral esta incoada en las
estructuras socio/culturales porque de hecho forma parte de la cultura de todos las
sociedades humanas, es decir, toda cultura incluye una sensibilidad moral. d) Una de las
raices a partir de la cuales la ética se nutre es la historia de la filosofia que nos precede
como un escenario de posturas tedricas que han respondido a problemas reales de cada
época historica. Gracias a esta historia nos damos cuenta que no somos los unicos, ni los
primeros en preguntarnos por la ética. No estamos solos ni en el vacio reflexivo. Esta
historia puede ser abordada en retrospectiva, y teniendo en cuenta el panorama actual y
la prospectiva de la reflexién ética. No vivimos con la herencia de una, sino de varias
versiones rivales de la ética entre las cuales hay muchos puntos de vista
inconmensurables. En seguida se hace un muestreo de las propuestas éticas mas
relevantes del presente, algunas de las cuales parecen prometer solidez prospectiva.

> La ética neo/escolastica de las virtudes de Josef Pieper.

> La etica filosofica de inspiracion judeo/cristiana de Paul Ricoeur, Emmanuel Lévinas y
Hans Kiing.

> La ética pre/discursiva de la liberacion del primer Enrique Dussel, Franz Hinkelammert y
Paulo Freire.

> La ética pragmatica neoliberal de John Rawls, Ronald Dworkin y Richard Rorty.

> La ética de la responsabilidad anti/utopica de Hans Jonas.

» La ética postmoderna de Giovanni Vattimo, Gilles Lipovetsky y Xavier Rubert de
Ventos.

> La ética axioldgica del personalismo de Max Scheler, Karol Wojtyla, Luis Capilla y
Carlos Diaz.

» La ética comunitarista post/analitica de Alasdair Maclintyre.

> La ética mexicana en proceso de dialogo con los pensadores contemporaneos de J.
Francisco Gomez Hinojosa y Mauricio Beuchot Puente.

> La ética neo/eudemonica de José Antonio Marina.

» La ética autdbnoma post/religiosa de Fernando Savater y Paolo Flores d’Arcais.

> La ética discursiva procedimental de Karl Otto Apel, Jirgen Habermas, Adela Cortina y
Mauricio Urrea.



17

> La ética post/discursiva latinoamericana de Raul Fornet Betancourt y del segundo
Enrique Dussel. En México Jesus Serrano ha hecho algunas aplicaciones tedricas a las
politicas de las éticas publicas.

> La ética propuesta por Norbert Bilbeny para la era digital de acuerdo con el giro distal de
nuestra cultura.

> Los aportes de Charles Taylor desde la tradicion ética cultivada recientemente en
Norteamérica.

+«+ En sintesis: Las raices del tronco ético muestran que la reflexion filoséfica no es una
superestructura montada sobre un vacio antropologico. Por el contrario, queda claro
que en la existencia humana hay una dimension ética que posibilita las acciones
morales. Esta referencia real reclama una investigacion filoséfica a la que se le
puede denominar reflexion ética.

4. Las categorias ético-morales fundamentales. Después de haber encontrado una
dimension ética inscrita en la condicion humana hay que preguntarse por las categorias
ético/morales que fundamentan la reflexion ética. Las categorias basilares que
constituyen el bagaje inexorable sin el cual no se puede fundamentar la ética son: un
arguetipo antropoldgico, unos ejes antropoldgico/ existenciarios que sirvan como puntos
cardinales de referencia, la libertad responsable, una dimension objetiva, una dimension
subjetiva y una dimension inter/subjetiva de la moralidad de las acciones humanas, y un
procedimiento ético valorativo y educativo. Estas categorias constituyen las condiciones
de posibilidad universales y necesarias sin las cuales no se puede fundamentar la ética.

4.1 Arquetipo antropolédgico. La fundamentacion de la ética exige especificar la
concepcidn filoséfica de ser humano que se supone como autor de las acciones llamada
morales. El arquetipo de ser humano que esta a la base de nuestra reflexién filoséfica

antropoldgica incubada en esta reflexion ética.

4.2 Ejes antropoldgico/existenciarios. Hay que especificar los ejes que orientan y
condicionan las acciones humanas en el horizonte ético de nuestra vida. Estos ejes son
existenciarios porque estan fundidos con la naturaleza humana a tal punto que se
convierten en condiciones universales y necesarias sin las cuales no se puede existir ni
actuar humanamente. Por la misma razon, estos existenciarios antropoldgicos
condicionan y orientan las acciones humanas y la valoracion que de ellas se puedan
hacer mediante la reflexion ética. Los cinco ejes antropoldgico/existenciarios
fundamentales son: 1) el ser humano es «ser en el tiempo» [in der Zeit Sein], 2) es «ser
en el mundo» [in der Welt Sein], 3) es «ser con» [mit Sein] los otros y con lo otro, 4) es
«ser sexuado humanizadamente», 5) es un «ser para si mismo» [selbst Sein] de un



18

modo unico y original. A cada uno de estos cinco ejes antropoldgico/existenciarios
también les llamaremos respectivamente temporeidad, mundaneidad, intersubjetividad,
sexuidad, unicidad.

4.3 La libertad responsable. Cabe ahora preguntar ¢son libres estas acciones? Y con mas
radicalidad ¢es libre el ser humano? Si ambas preguntas se responden negativamente
entonces la ética no se puede fundamentar filos6ficamente porque sin libertad el ser
humano no seria un autor éticamente imputable de ciertas acciones responsables. No
tendria sentido hablar de acciones moralmente buenas o malas sin un agente que no
fuera él mismo bueno o malo moralmente. Asi pues, si se quiere fundamentar la ética,
entonces hay que justificar filos6ficamente si el ser humano es libre y responsable. Si el
ser humano es libre entonces la ética tiene sentido. Si no lo es, es solo un discurso
ocioso. La libertad es una categoria ética imprescindible y el quicio de la
responsabilidad moral.

No todas las acciones tienen un valor moral de interés ético. Sélo lo tienen las acciones
inteligentemente deliberadas y voluntariamente libres. Por ello, los filosofos escolasticos
distinguieron entre «actus hominis et actus humani», es decir, entre «acciones del hombre y
acciones humanas»”, de las cuales sdlo las segundas son inteligentemente deliberadas y
voluntariamente libres. La libertad humana es una linea trazada en un espacio de
determinismos bioldgicos, psicoldgicos y socio/culturales. La ética no necesita anular esos
determinismos, ni considerar la libertad como un margen sobrante, sino transfigurar
inteligentemente los determinismos con un proyecto humanizador. El determinismo, que es
necesario para la ciencia e irrebatible para la ética, puede ser de varios tipos: bioldgico,
psicoldgico y socio/cultural. Es mas, la libertad y el determinismo se complementan, no se
excluyen.

Los argumentos que suelen presentarse para justificar filoséficamente la libertad humana
pueden ser clasificados en dos tipos: unos de indole a priori, y otros a posteriori. La
insuficiencia de estos argumentos es evidente porque sélo es admisible uno que subsuma
ambas perspectivas. Por ello se presentard en su momento un argumento fenomenoldgico
existencial que satisfaga esta exigencia.

» Argumentos de tipo a posteriori. a) ElI consentimiento universal: toda exhortacion,
contrato, deseo, mandato, castigo y pena, llevan implicito el supuesto de que el
destinatario es libre para realizarlo. Dado que en la historia los seres humanos han
utilizado de hecho este tipo de recursos, han aceptado en general que existe la libertad.
b) Cada uno tiene experiencia de ser libre en sus propios actos. Por ejemplo, alguien
puede anunciar que en diez segundos mas va a levantar la mano izquierda, y de hecho es
libre de hacerlo o no. Los argumentos a posteriori son deficientes.

» Argumentos de tipo a priori. a) La prueba metafisica parte de la naturaleza intrinseca de
la voluntad, cuyo objeto formal es el bien en general, de tal manera que la voluntad

* Desde la perspectiva filosofica de la filosofia tradicional se definia la accién voluntaria como «aquella que
procede de un principio intrinseco con conocimiento formal del fin».



19

tiende a él necesariamente, pero puede elegir entre los diversos bienes particulares. b) La
libertad es un postulado de la razon practica indispensable para la ética kantiana que
propone el imperativo categdérico como una ley moral que el ser humano se da a si
mismo de manera autonoma. También los argumentos a priori son deficientes.

> Prueba fenomenoldgica existencial. Si se describe la fenomenologia del
comportamiento humano que es reflexivo y voluntario, se descubre que cada uno obra
conscientemente sabiendo lo que hace, por qué lo hace y para qué lo hace. Es decir, el
ser humano es capaz de darle sentido a su obrar y a su vida, siguiendo la orientacion de
ese sentido. Las acciones voluntarias reflejas implican tres elementos que aunque se
distinguen no estan separados: un juicio de valor concreto, el consentimiento y la
ejecucién. Las acciones voluntarias reflejas son electivas, aunque estén limitadas por
ciertos determinismos. Por lo tanto, en este tipo de acciones humanas no sélo se da una
ausencia de coaccion, sino también una auto/determinacién y se es capaz de darle
sentido al obrar y a la propia vida.

La libertad en sentido negativo coincide con la ausencia de coaccion. La libertad en sentido
positivo es la auto/determinacion. Esta concepcidn es paradojica porque la libertad parece
reducirse al determinismo impuesto por uno mismo. Por ello, el nucleo especifico de la
libertad reside en la capacidad de darle sentido al obrar y a la propia vida. Quien lo hace, es
libre en el grado mas alto asequible al ser humano. En breve: ademas de la «libertad de»
que consiste en liberarse, ser liberada y liberadora contra toda coaccion, la libertad
plenamente humana reside en la «libertad para» una auto/entrega que se auto/determina
dandole sentido a la accion y a la vida humanas. La ética moderna resumio esta busqueda
en la autonomia moral, que es perla méas preciosa a la que no podemos renunciar.

El ser humano libre es responsable sélo si sus acciones son inteligentemente voluntarias.
Por consiguiente, hay que indicar cuales son los requisitos antropoldgicos de una accién
voluntariamente libre a la que se le atribuya éticamente una responsabilidad moral. Las
acciones humanas, susceptibles de una consideracion ética por la responsabilidad moral que
se les atribuye, son aquéllas que son realizadas libremente por el yo ejecutivo, que es el
autor capaz de inter/actuar con otros interlocutores validos coordinando inteligentemente su
voluntad y sus sentimientos. Estos son los constitutivos fundamentales de la libertad
humana responsable.

La responsabilidad libre es un asunto importante para la ética, sobre todo si se tiene en

historia de la ética se han presentado al menos tres propuestas dignas de consideracion que
analizan la estructura de la accion humana voluntaria: una tradicional, otra fenomenoldgica
y otra mas integral. Esta Ultima, que es la propuesta integrante de José Antonio Marina
implica cuatro constitutivos: la motivacion, la deliberacion, la eleccion y la ejecucion.

4.4 Dimension objetiva de la moralidad de las acciones humanas. El acercamiento a la
ética admite una triple dimension: objetiva, subjetiva e intersubjetiva. La ética es



20

objetiva, no ingenuamente objetivista. EI saber humano es objetivo/subjetivo, también
el saber acerca de la ética. Sin embargo, su dimension subjetiva corre el riesgo de
aislarse en el conciencialismo intimista, por ello, la dimensién intersubjetiva ayuda a
dialogar argumentativamente con cualquier interlocutor valido. Los valores, las
normas, los juicios valorativos, los principios y la recta razon son el contenido de la
dimension objetiva de la moralidad de las acciones humanas.

4.4.1 El valor puede describirse como un bien objetivo y real que es propio de la persona, y
que esta dotado de un dinamismo por el que tiende a auto/trascenderse y exige existir. El
constitutivo esencial del valor ético/moral, es decir, aquello que lo distingue de los otros
valores, es su contribucién a la humanizacion procesual ascendente.

4.4.2 Las ‘normas’ ético/morales. Las comillas que lleva la palabra ‘normas’ tienen la
intencion de enfatizar la diferencia de acepcion entre el acento legal de la nocion de «ley», y
el acento ético/moral de la nocion de «norma». La ética es normativa, no directamente
legislativa. Tomas de Aquino definid la ley como “ordinatio rationis ad bonum commune,
ab eo qui curam communitatis habet, promulgata™. En cambio, una ‘norma’ ético/moral es
«la expresion concreta, discursiva y vinculante del valor ético/moral». ¢Para qué sirven las
normas ético/morales? Ayudan a interpretar el sentido del valor y orientan la aplicacion
vivencial de éste. En efecto, la norma es una interpretacién y una aplicacién del valor, y por
la misma razon el contenido del valor es mas creso que el contenido de la norma. Por ello,
ninguna norma agota el valor que representa, es optimizable y, en cuanto mediacién, nunca
puede sustituir al valor que ella expresa solamente.

4.4.3 Los juicios valorativos o juicios ético/morales. Los juicios valorativo/prescriptivos y
valorativo/descriptivos son verdaderos si tienen un contenido material de referencia a un
mundo real, especialmente si estan referidos a la vida. Los juicios valorativo/prescriptivos
verdaderos, ademas son validos si son el fruto consensual racional de un procedimiento
discursivo inter/subjetivo. La validez de un juicio valorativo/prescriptivo esta justificada
por la argumentacion que se presenta, es decir, por la fuerza no coactiva del mejor
argumento. Los juicios valorativos, sean prescriptivos o descriptivos, ademas de verdaderos
y vélidos son también viables cuando son sostenibles al menos en los primeros niveles de
factibilidad, a saber: el nivel légico, empirico, técnico, econémico y ético, asegurando la
continuidad del proceso efectivo de realizacién, atendiendo a las consecuencias a corto,
mediano y largo plazo. Si un juicio ético/moral cumple con los requisitos de verdad, validez
y factibilidad hasta ahora enunciados es un juicio con pretensiones de bien ético/moral. Si
no reune al menos estas condiciones no tiene porqué pretender que su propuesta sea buena
desde el punto de vista ético/moral.

4.4.4 Los principios ético/morales. Los principios ético/morales son una universalizacion
inter/subjetiva plausible de las juicios ético/morales acerca de un asunto ético especifico.
Los procedimientos discursivos encausados a emitir un juicio ético/moral alcanzan
supererogatoriamente su objetivo cuando un consenso racional es universalizable por la

> AQUINO, Tomaés de, Summa thelogica, I-11, g. 90, a.4 (B.A.C., Madrid 1951) 42. [=Ordenaci6n de la razén
al bien comun promulgada por quien tiene a su cargo la comunidad].



21

plausibilidad racional de los principios ético/morales que propone acerca de un tema
especifico. Los juicios ético/morales que logran convertirse en principios son expresados
con una frase laconica que condensa todo el procedimiento de su formulacion. En la
historia se han propuesto diversos tipos de principios. A continuacién se hace un inventario
de estos principios ético/morales fundamentales:

» Regla de oro o propositiva: «Trata al otro como quieras que te traten».

» Regla de plata o prohibitiva: «No hagas al otro lo que no quieras que te hagan».

» Regla de bronce o ley del talién: «Ojo por ojo y diente por diente».

» El primer precepto de la ley natural: «Bonum est faciendum et prosequendum, et malum
vitandum”. Dicho precepto se elabora a partir del primer principio del intelecto practico,
que sirve como fundamento de la ley natural: Bonum est quod omnia appetunt.

» El principio estoico: «Vivir conforme a la naturaleza»

» Hay que reconocer la gran influencia de las expresiones del imperativo categérico
kantiano, especialmente la segunda: «Obra de tal modo que uses la humanidad, tanto en
tu persona como en la persona de cualquier otro, siempre como un fin al mismo tiempo y
nunca solamente como un medio”».

» El principio utilitarista busca «la mayor felicidad para el mayor nimero».

» El principio preferencial asegura: «Es preferible la vida, la libertad y la igualdad, que la
muerte, la esclavitud y la desigualdad».

» El principio personalista considera que «la persona es el valor fundante e
incondicionado, porque la persona siempre es fin y nunca es medio».

» Adela Cortina propone un principio procedimental de una ética universal: «Todo
interlocutor valido ha de ser tratado humanamente por la competencia comunicativa que
funda su dignidad inviolable».

» Habermas, Apel y Cortina estarian de acuerdo en admitir el siguiente principio de la
ética discursiva: «Todo ser humano debe ser tratado como interlocutor valido por su
competencia comunicativa actual o posible».

» Los principios post/discursivos de la ética latinoamericana de la transformacion,
propuestos por Enrique Dussel, son los siguientes. 1°) Principio material universal de la
ética. 2°) El principio ético/moral de validez formal. 3°) Y el principio de operabilidad
0 principio ético de factibilidad.

4.4.5 La recta razon intersubjetiva. ;Cuél es la norma de moralidad a la que se deben
adecuar las acciones humanas? Esta pregunta puede ser respondida desde la triple
dimension de la moralidad, a saber, la objetiva, subjetiva e intersubjetiva. En efecto, los
antiguos manuales ensefiaban que «el dictamen de la recta razén es la norma préxima,
objetiva y homogénea de la moralidad»; y que en cambio, «el dictamen de la conciencia es
el critierio subjetivo, Gltimo e inmanente de la moralidad». En el presente, es necesario
completar la verdad de estas antiguas afirmaciones filosoficas con algunos acentos
post/discursivos. Asi pues, hay que reconocerle a la inter/subjetividad un nivel eminente de
objetividad argumentativa superior al nivel de objetividad de una razon solitaria y
antisolidaria.

La filosofia tradicional se preguntaba: «;Qué es la recta razon?». Y respondia: Es la razon



22

que, iluminada por los primeros principios morales, pone en ejercicio la sindéresis o
‘sentido’ moral.

En sintesis, la bondad moral de una accion humana reside en su adecuacion con el dictamen
de la recta razon préctica intersubjetiva, es decir, que cuando una accion humana se adecua
al consenso intersubjetivo de la recta razon préactica es buena desde el punto de vista moral.
Esto supone que sea verdadera, valida y viable.

4.5 Dimension subjetiva de la moralidad de las acciones humanas. Esta dimension incluye
los siguientes temas: 1) la conciencia moral, 2) el dictamen de la conciencia moral, 3) y
las diversas desviaciones que pueden afectar a la conciencia.

4.5.1 La conciencia moral. «Conscientia» 0 cuveidnoig significaban en el mundo latino
y griego «saber con» o «contemplar con». Este saber implica un doble aspecto: saber
consigo mismo y saber con otros. En el primer caso se trata de la auto/reflexion y del
discernimiento solitario. Si éste saber se comparte con otros se cualifica la intersubjetividad
mediante acciones comunicativas que incluyen la argumentacion en los procedimientos de
discernimiento solidario. La indole especificamente ética de la conciencia moral implica
una base psicolégica con una estructura inconsciente, un despliegue epistemolégico y
religioso de la conciencia, y una peculiaridad propiamente ético/moral.

La conciencia moral no es una facultad humana ni una funcion especifica de alguna facultad
sino una dimension de la persona y para la persona. La conciencia es el yo que discierne
éticamente la moralidad de las acciones propias e inter/subjetivas. La conciencia moral da
unidad y claridad a la persona en los procesos de discernimiento. Es inseparable de la
dignidad humana porque es la misma interioridad de la persona en relacion consigo misma,
con los otros y con lo otro. La conciencia moral es la persona auto/consciente de su libertad
responsable y de su responsabilidad libre que discierne y se valora éticamente a si mismo y
a sus acciones morales. Los procesos de discernimiento y valoracion estan abiertos
inter/subjetivamente, de modo que queda descartada toda comprension insulista,
autopoiética y encapsulada de la conciencia.

4.5.2 El dictamen de la conciencia moral. La filosofia tradicional ensefiaba que «el
dictamen de la conciencia moral es el critierio subjetivo, ultimo e inmanente de la
moralidad». Es el criterio subjetivo porque es la norma autobnomamente interiorizada de la
moralidad. Es el criterio Gltimo porque en los casos conflictivos que presentan la alternativa
excluyente entre seguir la norma moral o el dictamen de la conciencia, quien actla guiado
por el dictamen de la conciencia actia de modo mas auténomo, y por ello, éticamente de
modo correcto. Y es el criterio inmanente porque se atiene a la autonomia ético/moral tan
favorecida a partir de la llustracion kantiana. La inmanencia del criterio de la conciencia
puede ser optimizada si desemboca en la inter/subjetividad procedimental de las acciones
comunicativas. Por lo anterior, la conciencia se convierte en la categoria ético/moral que
reviste mayor importancia para la fundamentacion de la ética.



23

4.5.3 Desviaciones que pueden afectar a la conciencia. La formacion educativa de la
conciencia moral es una exigencia ética, no sélo por la importancia de la conciencia en
cuanto categoria ética fundamental, sino sobre todo porque ésta puede ser afectada por
algunas desviaciones, que pueden ser de tres tipos: normales, intermedias y patoldgicas. 1°)
Pueden identificarse cuatro desviaciones normales o comunes: maximalismo, minimalismo,
fariseismo y perplejidad. 2°) La Unica desviacion intermedia que reviste un interés ético es
el escrupulo. 3°) Las desviaciones patologicas que repercuten en la conciencia moral tienen
un origen psico/somatico en las neurosis y psicosis.

4.6 Dimension inter/subjetiva de la moralidad de las acciones humanas. La dimension
objetiva y la dimension subjetiva de la moralidad de las acciones humanas han
mostrado una apertura intersubjetiva. Asi pues, los valores, las normas, los juicios
valorativos, los principios y la recta razon desembocan en procedimientos de
intercambio de acciones comunicativas entre los diversos interlocutores validos. Este
tipo de procedimientos validan la verdad objetiva de los valores, de las normas, de los
juicios valorativos, de los principios y de la recta razon. Por otra parte, la conciencia
moral, el dictamen de la conciencia moral y las diversas desviaciones que pueden
afectar a la conciencia, superan los riesgos del intimismo solitario si afluyen en el
océano intersubjetivo del dialogo procedimental.

4.7 Procedimiento ético de valoracion y educacion moral. Un procedimiento ético que
ayude a valorar moralmente a cada persona y sus acciones humanas, y que favorezca la
educacion moral de cada ser humano, no puede reducirse a un cédigo de deberes
incondicionados, preceptos heterbnomos o virtudes rancias. Nuestra época se ha
liberado de esas parcializaciones que se han vuelto obsoletas. En todo caso, habria que
reinterpretar los aportes de las propuestas éticas antiguas, medievales y modernas con
las claves que ofrecen las propuestas éticas contemporaneas.

El problema fundamental respecto a este asunto consiste en que el modelo pedagdgico
utilizado hasta ahora en la educacion moral corresponde a una cultura autoritaria. La nueva
familia no autoritaria tiene una gran tarea que cumplir. A partir de este tipo de familia se
pueden modificar las instituciones autoritarias.

Objetivo y meta de la educacién moral. 1) Objetivo: hay que reconocer que las diversas
tareas pedagdgicas se orientan hacia un objetivo: la conquista procesual de la autonomia
moral de modo solidario. Los dos indicadores que expresan el cumplimiento de este
objetivo son: a) la calidad de auto/realizacion, b) y la calidad de hetero/realizacion. 2) Meta:
la «meta» es la finalidad que inspira el objetivo de la educacién moral. La meta de la
educacion moral es la humanizacién de cada persona gracias a la conquista procesual de su
autonomia solidaria comprometida con la justicia. Por tanto, no se trata de una autonomia
que tiende paulatinamente al individualismo, sino hacia una tarea social conjunta dentro de
una comunidad ilimitada de comunicacion y de vida.

* Observacion final: «La moral no se ensefia, se practica». «La ética se piensa, la moral se
vive».



24

ESPECIFICACION DE LA ETICA
ETICA PERSONAL

La dimension moral y ética de la persona humana:

a) Datos onto-éticos de la dimension moral y ética de la persona: la dignidad humana, la
persona como valor absoluto y fin en si mismo, el hombre es un ser personal abierto
constitutivamente a la alteridad; estos datos justifican la existencia de una dimension
ética y moral en la persona humana.

b) Tensiones de la dimensién moral y ética de la persona: yo y td, nosotros y ustedes
(individualidad y sociedad), ser humano y ser cosmico (ser historico-cultural y ser con
naturaleza), autonomia y teonomia (accesible y enigmatico).

1.1.2. Temas especificos de la moral de la persona:

Tarea moral de la concienciacién auténtica y libre ante los problemas de la manipulacion,
la drogadiccion y otras dependencias.

Tarea moral del respeto a la intimidad contra toda agresion indiscreta, tarea de la apertura
al otro y de encuentro interpersonal en una comunicacién humanizadora.

La vida como valor fundamental de la persona. La promocion del valor moral de la vida y
la bioética: el valor de la vida especificamente humana ante la manipulacién genética,
ante la eugenesia, ante la reproduccion asistida, ante la esterilizacién y la castracion; el
valor moral del embrién humano y de su gestacion; el valor humano de la vida ante el
suicidio, el homicidio, la legitima defensa, la pena de muerte, la tortura, la huelga de
hambre, las actividades riesgosas y la programacién cerebral; el valor de la vida
saludable ante la enfermedad; el valor de la vida como derecho a morir dignamente ante
la amenaza de la eutanasia y de la distanasia.

a) La dimension sexual de la persona.

Enfoques de una antropologia sexual: desde un enfoque bioldgico la sexualidad es una
pulsion humana (sexo cromosémico, sexo gonadico, sexo hormonal), desde un enfoque
psicoldgico la sexualidad es una fuerza integradora de la persona que le ayuda a
comprender su propia identidad; desde un enfoque dialdgico la sexualidad es medio de
comunicacion personal y encuentro con el otro; desde un enfoque sociocultural la
sexualidad ayuda a comprender la tarea personal dentro de la sociedad y de la cultura;
desde un enfoque existencial la sexualidad marca intrinsecamente el modo de existencia
personal (el ser humano es un ser sexuado, es una corporeidad sexuada a través de la
cual percibe al otro, entra en comunicacion con é€l, y a través de la cual experimenta su
propia vida); desde un enfoque mistérico la sexualidad es una apertura hacia el misterio
(como simbolizacion de lo religioso, como capacidad celebrativa del comportamiento
sexual, como impulso er6tico de apertura a la trascendencia). Tony Anatrella en su libro
El sexo olvidado presenta una analisis de la vivencia de la sexualidad en la sociedad
actual; ¢l comenta que en muchos casos hay un ‘desprecio’ del cuerpo, deterioro de la
imaginacion, una restriccién del sexo por las emociones, se vive con un cuerpo
fragmentado, el deporte se usa como medio contra el cuerpo.



25

Los temas éticos especificos de la sexualidad de la persona son planteados sobre la base de
los enfoques de la antropologia sexual anteriormente mencionados, ejem: los temas de la
feminidad, = masculinidad,  heterosexualidad, = homosexualidad,  bisexualidad,
monosexualidad y patologias sexuales, la sexualidad y la pareja, la sexualidad y la
familia (la procreacion responsable, los derechos de los nifios, la educacion sexual).

ETICA SOCIAL

1.2.1. Jusitificacion del enfoque moral y ético de la dimension social del ser humano, y del
papel de la ética en esa dimension social (mediante propuestas ‘utdpicas’, proyectos
sociales globales y estrategias morales).

1.2.2. Propuesta de un modelo de sociedad: por medio de la conjugacién de la libertad y de
la justicia como valores fundamentales; realizados mediante el ejercicio de la igualdad y
la participacidn que configuren un nuevo tipo de sociedad humanista. Si s6lo se buscan
soluciones a los problemas especificos sin un cambio sistematico de los modelos
vigentes de sociedad la ética corre el riesgo de solo proponer parches que no solucionan
los problemas desde su raiz.

1.2.3. Sobre este modelo se pueden plantear los problemas especificos de la moral social:

a) Los derechos humanos

b) La moral de la economia: problematica moral sobre el trabajo, la propiedad privada, las
empresas, el desarrollo economico, actividad comercial y bancaria, préstamos,
distribucion de bienes, inversiones y politica monetaria, consumismo, globalizacion
econdmica, los costos humanos y ecoldgicos de la crisis econdmica.

c) La moral de la politica: la comunidad politica como exigencia necesaria para la
realizacion humana, la legitimidad ética del poder politico, moral de la autoridad
politica, las exigencias de la participacion politica, el Estado de derecho como exigencia
ética imprescindible y sus tareas.

d) La moral de la cultura: 1) la cultura como bien humano social: el acceso de todos los
hombres a la cultura, la subordinacién de la cultura a la perfeccion integral de la persona,
la libertad y la autonomia de la creatividad cultural, el valor critico de la cultura; 2) la
moral en la educacion: el derecho a la educacion y los dérganos responsables de
transmitirla (padres, poderes publicos, la comunidad educativa, las entidades
particulares), el respeto a la pluralidad de proyectos educativos; 3) la moral en los
medios de comunicacion social: sus valores (el hombre mismo, su humanizacién,
competencia y responsabilidad en la emision y en la recepcién, contenido verdadero,
equilibrio entre informacién, formacion y recreo, construccion de un ser humano critico,
libertad dentro del orden juridico), la moral en la informacion, en la propaganda y
publicidad, y la responsabilidad en la opinién publica; 4) la moral en la ciencia, en el
arte, en la calidad de vida, en el ocio y moral responsable ante el medio ambiente.

e) La moral de la sociedad convulsa ante las crisis, los conflictos, la violencia, la guerra 'y
en favor de la paz: 1) ante la crisis: el cambio social es una exigencia moral; 2) ante el
conflicto social: por la lucha de clases y la conflictividad laboral; 3) ante la violencia
social: la producida por la violencia estructural exige una 'revolucion' estructural; 4) ante
el fanatismo, la discriminacion (de tipo racial, xen6foba, intolerante o fundamentalista);
5) ante la guerra: afirmaciones actuales sobre la guerra (condena moral de toda guerra,



26

moralidad del 'uso cualificado' de las armas, problemas sobre la posesion de armas
nucleares, moral de las estrategias de 'disuasion’, la legitima defensa), el deber del
desarme frente a la carrera de armamentos; 6) La paz como propuesta moral: hay una
pluralidad de cauces para la construccién de la paz pero pueden conciliarse en un
proyecto civico de una cultura en favor de la paz.

Actualmente hay muchos esfuerzos empefiados en la bldsqueda de una ética mundial,
intercultural, civica, procedimental, democratica y postilustrada. Por ejemplo: Hans
King, Karl Otto Apel, Jirgen Habermas, Adela Cortina, Alasdair Maclintyre, Radl
Fornet y Enrique Dussel. N.B.: cfr. los apuntes de historia de la filosofia contemporanea.



27

V. EL SER DEL MUNDO (2 hrs.)

I. La naturaleza del mundo
1. La MATEMATICA v la cantidad de los entes c6smicos.

1.1. La cantidad: como extensidn y nUmero.

1.1.1. La cantidad como accidente mediador entre la sustancia del mundo y los demas
accidentes. El accidente de la relacion es el primero que nuestro conocimiento capta,
pero la relacion se da por medio de la cantidad: el hombre capta la extension (distension,
extraposicion, distancia) y el nimero (la unidad, multiplicidad, divisién, indivision) en
los cuerpos.

1.1.2. ;Qué es la cantidad? No acepta definicidn estricta. Su nocién puede ser descrita
mediante cuatro caracteristicas: divisibilidad, aditividad, limitabilidad, figurabilidad.

1.1.3. Varias especies de cantidad derivadas de las cuatro caracteristicas anteriores: a) lo
consecutivo: por lo que los cuerpos se siguen unos de otros; b) lo contiguo: por lo que
los cuerpos se tocan en sus limites extremos; c) y lo continuo: por lo que los cuerpos
forman una unidad de sentido.

1.1.4. La unidad y el numero. La unidad considerada filos6ficamente (no sélo fisicamente o
matematicamente) es un trascendental del ser: niega la division fragmentaria del sentido
del ser. Pero también se capta la multiplicidad de los entes: el nimero es la multitud en
cuanto es medida por la unidad, el numero tiene origen en la unidad repetida varias
veces. Cuando la unidad mide la multitud se origina el nimero.

1.1.5. ;Existe la extension (consecutiva, contigua y continua) y el nimero? a) La extensién
existe como un dato objetivo-subjetivo: dos tipos de extensién: 1) el concepto de
extension abstraido por el sujeto, y 2) el hecho de la extension existente en los objetos
del cosmos. b) ElI nimero es también de caracter objetivo-subjetivo: dos tipos de
nimero: 1) ndmero numerado que de hecho estad contado de modo real y formal; 2) y
numero numerante como posibilidad subjetiva de seguir contando hasta el inifinito.

1.2. El infinito y la cantidad.

1.2.1. Surge el problema del infinito cuantitativo porque la aditividad y divisibilidad
pueden ser infinitas en principio. En principio, la figurabilidad y la limitibalidad
excluyen el infinito en extension, aunque no en cuanto al nimero.

1.2.2. {Qué es lo infinito cuantitativo? Es la plenitud de la cantidad y la negacion de la
finitud numérica. Tipos de infinito numérico: a) el infinito actual es el existente de hecho
sea realmente o formalmente; b) y el infinito potencial es el existente de modo posible
porgue no es contradictorio en si mismo.

1.2.3. Lo infinito de la divisibilidad y aditividad aplicado a la grandeza: una grandeza
numérica, actualmente (real o formal) infinita en cuanto a la divisibilidad y aditividad
parece posible en principio.




28

1.2.4. El infinito namerico: como un hecho cerrado incapaz de admitir mas divisibilidad o
aditividad es en principio imposible porque la cantidad numérica tiene por caracteristica
intrinseca la divisibilidad y aditividad.

1.2.5. El infinito no numerable cuantitativamente: en el plano fisico y matematico es
imposible su existencia real (no formal) de hecho, s6lo es una posibilidad o
potencialidad numérica, aditiva y divisible; el paso hacia un infinito no numerable
cuantitativamente supone un aspecto cualitativo.

2. La CINEMATICA vy el ‘cambio-movimiento’ de los entes c6smicos

El ‘cambio-movimiento’ es una caracteristica de los entes cosmicos ligada a la
sustancia y a todos sus accidentes: cantidad, cualidad, relacién, lugar, tiempo, posicion,
posesion, accion, pasion.

2.1. Nocion del ‘cambio-movimiento’:

2.1.1. Realidad de la existencia del cambio. Nuestra existencia nos hace constatar la
realidad del cambio y del movimiento. Nuestra misma experiencia es un ‘cambio-
movimiento’.

2.1.2. Tipos de cambio: 1) hay cambio sustancial (la generacion y destruccion) y 2) cambio
accidental: a) cuantitativo (de cantidad, de lugar, de tiempo, de relacion, de posicion,) y
b) cualitativo (de cualidad, de relacién, de posesién). En sentido propio se le Ilama
movimiento solo al cambio cuantitativo de lugar. El ‘cambio-movimiento’ es explicado
filos6ficamente como el paso de un ente de la potencia al acto en cuanto gue estd en
potencia (nocion de cambio). Para el cambio se necesitan filos6ficamente tres
elementos: a) un sujeto o sustrato, b) un término ‘a quo’ o punto de partida, y ¢) un
término ‘ad quem’ o punto de llegada.

2.1.3. El ‘cambio-movimiento’ accidental y sustancial de los entes cdsmicos puede ser
siempre un ‘cambio-movimiento’ continuo: a) desde un punto de vista fisico y
matematico el ‘cambio-movimiento’ continuo es el paso sucesivo de un extremo a otro a
través de un medio (temporal o espacial) divisible; b) desde un punto de vista filoséfico
el ‘cambio-movimiento’ continuo es el paso _de un ente de la potencia al acto en
cuanto gue esta en potencia.

2.1.4. El movimiento local: para nosotros es el mas constatable; por medio de él un cuerpo
cambia de un lugar a otro a través de una distancia intermedia. a) el movimiento local es
algo real, b) el movimiento local se relaciona con la posicion y el lugar.

2.2. Nociones de espacio y tiempo:

2.2.1. Nocion de espacio: 1) nociones prefilosoficas: a) espacio sensitivo, b) espacio
imaginativo, c) espacio matematico, d) espacio fisico —es el conjunto de los cuerpos
reales y de las correlaciones dimensionales--, e) espacio absoluto —concebido por
algunos fisicos como la realidad extensa, homogénea e infinita existente en si y por si
misma independientemente de todos los cuerpos--; 2) nocion filosofica: es el sistema de
relaciones donde se realiza el cambio accidental o sustancial medido por el tiempo.




29

2.2.2. Nocion del tiempo cosmico: 1) nociones prefildsificas: a) tiempo sensorial-
memorial, b) tiempo psicologico, c) tiempo fisico, d) tiempo absoluto —concebido por
algunos fisicos como la dimension homogénea e indefinida del infinito pasado al infinito
futuro existente en si y por si misma independientemente de todos los eventos--; 2)
nocion filosofica: es el numero (o medida) del movimiento (o del reposo) segun lo
anterior y lo posterior. La fisica contemporanea define el tiempo como «la curvatura del
espacio», y por ello lo considera como la cuarta dimension del espacio.

2.3. La realidad del espacio y del tiempo:

Hay que evitar los extremos del puro objetivismo y del puro subjetivismo. El
primero considera la realidad del tiempo totalmente independiente de los sujetos y de los
objetos, y el segundo la considera como totalmente dependiente del sujeto y s6lo de él.
2.3.1. Objetivismo: afirma la existencia del tiempo y del espacio absolutos. Observaciones:

el tiempo y el espacio absolutos son s6lo un ente de razén; también son entes de razon el
tiempo psicologico, el espacio imaginativo y el espacio puramente matematico.

2.3.2. Subjetivismo: afirma la existencia del tiempo y del espacio como condiciones a priori
0 categorias puramente subjetivas para el conocimiento de los fendmenos sensibles. El
espacio es la categoria de la sensibilidad externa, y el tiempo la categoria de la
sensibilidad interna. Observaciones: el ser humano abstrae el tiempo y el espacio de la
realidad; espacio y tiempo son de caracter ‘ontico-gnoseoldgico’.

2.3.3. Postura intermedia: el espacio y el tiempo son formas abstraidas por el sujeto de la
experiencia del mundo real.

2.4. La relatividad del espacio y del tiempo: la relacion.

2.4.1. Las relaciones espaciales y temporales: el tiempo fisico y el espacio fisico se
relacionan mutuamente, son distintos e inseparables; la relacion entre ellos es la que hay
entre la medida y lo medido.

2.4.2. La relatividad galileana: 1) sus principios: a) el principio de la inercia como
movimiento rectilineo uniforme, b) el principio de relatividad mecéanica cerrada: todos
los fendmenos mecanicos internos a un sistema se desarrollan de manera idéntica segun
las mismas leyes; 2) Sus limites: a) valida s6lo para el movimiento rectilineo uniforme,
no para el movimiento acelerado ni rotatorio, b) valida sélo para fendmenos mecanicos,
no fisicos, c) supone una medicién univoca del tiempo césmico (= invariabilidad del
tiempo para todos los sujetos observadores).

2.4.3. La relatividad de Einstein: sus dos teorias sucesivas son la teoria de la relatividad
restringida (basada en el principio de ‘isotropia de la luz’) y la teoria de la relatividad
general (basada en el principio de ‘equivalencia entre las fuerzas inerciales y
gravitacionales’). La primera vale solamente para los movimientos rectilineos uniformes,
en cambio la segunda amplia la validez de las leyes de la fisica incluso para el
movimiento acelerado. La relatividad general contiene como caso limite la teoria de la
relatividad 'restringida’. Con el desarrollo de la ciencia se han descubierto cuatro tipos de
fuerzas en el universo: la gravitacional, la electromagnética, la interaccion fuerte y la




30

interaccion débil. La teoria de la relatividad de Einstein confirma la ‘objetividad-
subjetividad’ del tiempo v del espacio.

2.4.4. M. Planck y la teoria de los 'cuantos’: 'Cuanto’ significa la cantidad determinada de
energia o accion en los fendmenos donde hay interaccion entre la materia y las
radiaciones. Esta teoria se aplica al microcosmos de atomos y a las particulas
subatomicas. Los aportes de la fisica atomica, nuclear y subnuclear son: el
descubrimiento del atomo, los protones, neutrones, electrones, y la gran cantidad de
nuevas particulas elementales: los mesones, el neutrino, y los ‘quarks’ como particulas
subelementales.

En el siglo XX se presenta un problema: no existe un modelo unificado de todo el
universo: a) para el macrocosmos funciona la teoria de la relatividad de A. Einstein, b) en
cambio para el microcosmos funciona la teoria de los ‘cuantos' de M. Planck.

2.4.5. Stephen W. Hawking: Del big bang a los _agujeros negros: presenta pautas
interesantes sobre el estado actual de las investigaciones y su postura personal respecto
a: nuestra imagen del universo, el espacio y el tiempo, el universo en expansion, el
principio de incertidumbre de Heinsenberg, las particulas elementales y las fuerzas de la
naturaleza, los agujeros negros que no son tan negros, el origen y el destino del
universo, la flecha del tiempo y la unificacion de la fisica.

3. La DINAMICA v la actividad cualitativa de los entes cosmicos

3.1. Cualidades de los entes cosmicos

3.1.1. La experiencia de las cualidades activas: El ser humano percibe los entes del mundo
dotados de cualidades sensibles de modo directo o indirecto.

3.1.2. Nocién de cualidad: es la propiedad accidental de los cuerpos que es directa o
indirectamente perceptible por los varios sentidos externos, y que tiene diversidad
especifica (cada sentido tiene un objeto formal distinto) y de intensidad (mayor o
menor). Los cuerpos actdan mediante las cualidades ante nuestros sentidos

3.1.3. Relacion intrinseca entre la cualidad y la cantidad: son categorias distintas pero
nunca existen realmente separadas. Hay dos tipos de relacion entre ambas: a) La cantidad
‘por accidente’ de las cualidades: son las cualidades cuantificables por la extension de la
cantidad, b) y la cantidad ‘por si’ de las cualidades: son las cualidades cuantificables por
la intensidad de la misma cualidad.

3.1.4. La existencia de las cualidades sensibles: existen de modo ‘objetivo-subjetivo’. La
interpretacion de estas cualidades ha sido utilizada por tres posiciones extremas: a) el
mecanicismo materialista: no existen las cualidades, s6lo la cantidad y el movimiento; b)
el naturalismo empirista: las cualidades dependen solo de la percepcidn sensible y de los
fendmenos empiricos; c) y el intelectualismo racionalista: las cualidades son elaboracion




31

puramente racional. d) Una postura intermedia es la que afirma la existencia de las
cualidades, cuya naturaleza es de objetividad y subjetividad ‘empirico-racional’.

3.1.5. Las cualidades atendidas por la ciencia Fisica: a) el movimiento (local, dinamico o
velocidad), la energia, los campos de fuerza, la masa (como energia sumamente
concentrada e intrinsecamente variable), las particulas elementales.

3.2. La causalidad en el mundo fisico

Este tipo de causalidad se refiere a la actividad de los cuerpos entre si y su actividad
en relacién con nuestros sentidos.

3.2.1. La nocion de causalidad: Causa es aquello “que influye sobre el ser o sobre el devenir
de algo, o0 aquello de lo cual depende su ser o devenir”. Hay causas intrinsecas (causa
material y formal) y causas extrinsecas (causa eficiente y final). Ahora interesa solo la
causa eficiente o agente.

3.2.2. La causa eficiente y su accioén: su actividad puede realizarse de dos modos: a) por
transferencia, b) o por participacién material o inmaterial.

3.2.3. Posturas que niegan la causalidad: a) el racionalismo, b) el empirismo, c) y el
positivismo.

3.2.4. Argumentos que afirman filoséficamente la causalidad: a) La causalidad como dato
de la experiencia: se percibe no sélo una sucesion de fendbmenos, sino también su nexo
causal, es decir, la dependencia en el devenir o ser de un fendmeno por otro (ejem: unién
entre el intelecto, voluntad y actividad muscular); b) ademas, la causalidad es una
exigencia de la razon: a partir de la experiencia se afirma el principio metafisico de la
causalidad; ¢) y la causalidad es una exigencia de la ciencia positiva.

3.3. Las leyes de la naturaleza

3.3.1. Nocidn general de ley moral: es la ordenacion de la razon (intelecto practico) al bien
comun promulgada por quien tiene a su cargo la comunidad [=ordinatio rationis ad
bonum commune, ab eo qui curam communitatis habet, promulgata].

3.3.2. Las leyes fisicas: en sentido estricto no hay leyes en la naturaleza, pero a partir de las
reqularidades, de las uniformidades constantes y del determinismo de la naturaleza se
aplica analégicamente la nocién de ley.

3.3.3. Tipos de leyes fisicas: la ley dinamica, la ley estatica y la ley probabilistica.

4. La FISICA y la ‘substancia’ material del cosmos

La ‘substancia’ es el elemento fundamental de todos los cuerpos materiales.

4.1. Existencia y conocimiento de la substancia

4.1.1. Nocion de substancia: designa el sujeto gue permanece, subsiste y soporta (sub-stare)
el cambio como fundamento.



32

4.1.2. Existencia de la substancia material: Es imposible y contradictorio negar la existencia
de la substancia en general, significaria negar todo lo real.

4.1.3. Conocimiento de la substancia material: el ser en general y la substancia en general es
lo primero que es conocido anticipadamente por el intelecto humano, aunque de modo
atemaitco e irreflejo, en todo conocimiento de lo particular e individual.

4.1.4. Distincion entre substancia y accidentes: es una distincion analégica como la que hay
entre lo universal y lo individual, entre la unidad y la multiplicidad, entre la
permanencia y el cambio, entre la potencia y el acto.

4.1.5. La substancia material ¢es sensible?: a) la substancia es inteligible en acto solo por la
abstraccion realizada por el intelecto; b) el intelecto la conoce en cuanto que conoce la
esencia, que es la substancia inteligida; c) La substancia material es sensible por medio
de sus accidentes que son percibidos de modo singular y concreto, pero abstraidos por el
intelecto; d) el conocimiento de la substancia material por el intelecto humano es muy

genérico.

4.2. Propiedades fundamentales sensibles de la substancia material

4.2.1. La multiplicidad numérica de la substancia material: es un dato fundamental de la
experiencia humana acerca del mundo.

4.2.2. La multiplicidad especifica de los elementos fundamentales de la substancia material:
ejem: el apx ™ de los griegos; para Aristoteles era lo pesado y lo ligero, lo activo y lo
pasivo, lo caliente y lo frio, lo seco y lo himedo, lo grueso y lo delgado, lo duro y lo
blando, lo tosco y lo liso; la fisica moderna y contemporanea ha propuesto los protones,
neutrones, electrones, los mesones, los neutrinos y los 'quarks'. Hay que hacer cinco
observaciones desde la perspectiva filoséfica: 1) los elementos materiales de los cuerpos
no puede reducirse ni numérica ni especificamente a uno; 2) tampoco puede ser
numeérica y especificamente infinitos e indeterminados; 3) los criterios fundamentales de
clasificacion de los elementos materiales en las teorias contemporaneas son el peso y la
masa; 4) los elementos se distinguen entre si, interactdan en las transformaciones; 5) los
elementos no son inmutables, ni ingenerables, ni indestructibles.

4.2.3. La mutabilidad accidental y sustancial de la materia: a) en la Antigliedad Aristdteles
afirmd generacion y destruccion de los cuerpos materiales; b) en la Modernidad
explicaron el cambio mediante los principios de agregacion y disgregacion; c) la fisica
contemporanea sostiene la mutabilidad accidental y sustancial (por generacion y
destruccion) de los cuerpos materiales. Nota: |a generacion de los cuerpos materiales es

distinta de la creacion de la materia de la nada, asi como la destruccion de los cuerpos
materiales es distinta de la aniquilacion absoluta de la materia en la nada.

4.3. Principios fundamentales metafisicos de la substancia material

Una explicacion metafisica del ser propone la composicion de los entes materiales
de dos 'co-principios”: materia y forma (VAT kol popen). La materia es el principio de
indeterminacion y la forma seria el principio de determinacion de la esencia de los seres. La



33

forma esta relacionada metafisicamente con el acto y con la «existentia», y la materia con la
potencia y la «gquidditas». De modo sintético se pueden esquematizar dos lineas correlativas
de ‘co-principios’ fundamentales metafisicos de la substancia material:

materia (prima) forma (sustancial)
potencia acto

quidditas existentia
sustancia accidentes

5. La COSMOLOGIA vy el ‘sentido’ filosofico del ‘orden’ del universo material

La reflexion filoséfica sobre la matematica, la cinematica, la dinamica y la fisica,
cada una tomada por separado Yy sin relacién, no puede dar una explicacion plausible sobre
el sentido del universo material. Es necesaria una consideracién filoséfica que de sentido al
universo y que muestre el significado de porqué existe algo y no mas bien nada. La
explicacion filosofica denominada ‘cosmologia’ intenta ser esa estructura global de sentido
y ese contexto total de significacion. Desde una perspectiva cosmoldgica el universo
material es el horizonte fundamental donde el ser humano entra en relacion con los demas,
consigo mismo y con Dios. Gracias a esta relacion se realiza el encuentro con la verdad y
con el bien. La relacién del hombre con el cosmos es fundamental porque éste ofrece a
aqueél un suelo nutricio y un firmamento configurador para el sentido de su existencia
como ser en el mundo. Desde esta perspectiva se puede desarrollar una reflexion filoséfica
con impostacion ecoldgica, socioldgica, politica, etc., de acuerdo con lo ya tratado desde el
punto de vista ético.




34

VI. EL SERY LA METAFISICA (2 hrs.)

* A continuacion se presenta la validacion inter/subjetiva de una metafisica
procedimental desde una postura post/ilustrada y transmoderna.

La transmodernidad exige wuna metafisica fundamentada metddica vy
sisteméaticamente mediante un procedimiento intersubjetivo de argumentacion que garantice
la validez de las acciones comunicativas de cada uno de los participantes que interactian
como interlocutores validos dentro de una comunidad ilimitada de comunicacion
interactiva sin fronteras ideoldgicas. A continuacion se ofrecen los lineamientos
fundamentales de una metafisica procedimental desde una postura post/ilustrada a la altura
de la transmodernidad.

1) El punto de partida metafisico mas radical que no supone criticamente nada es la
pregunta acerca de la pregunta. La pregunta amplia sus horizontes cuando supera la
estrechez: a) del ingenuo objetivismo premoderno, b) de la conciencia subjetivista moderna
que se encapsuld enquistada y autopoiéticamente, ¢) y del hiperindividualismo narcisista de
la postmodernidad emotiva. Por ello, es necesario que la pregunta sea dialogante, y el
dialogo preguntante.

La pregunta por la pregunta no es solitaria, sino solidariamente compartida en la interaccion
de una comunidad de comunicacion y de vida. Esto es posible gracias a un estilo
intersubjetivo que anime los procedimientos comunicativos de argumentacion entre todos
los interlocutores validos que forman parte de una comunidad ilimitada de comunicacion
interactiva sin fronteras ideoldgicas. Gracias a este tipo de procedimientos se puede llegar a
un consenso racional acerca de las condiciones de posibilidad universales y necesarias para
poder preguntar. Los diversos interlocutores estarian de acuerdo en aceptar que dichas
condiciones de posibilidad son: saber algo y no saberlo todo. Es decir, es posible preguntar
porgue se sabe algo atematicamente, y porque no se sabe todo exhaustivamente.

Si es posible preguntar, entonces se puede preguntar por todo, y por tanto, todo es
cuestionable e interrogable. Para preguntar necesito saber algo, al menos que existe y, por
tanto, es cuestionable. Por un lado, la cuestionabilidad se funda en el hecho de saber
atematicamente algo. En cambio, la interrogabilidad se funda en el hecho de no saberlo
todo exhaustivamente. La mayoria de las personas se hacen muchas preguntas particulares.
Sin embargo, el conjunto de todas las preguntas particulares no es la pregunta explicita
acerca del todo. Para abarcarlo de una sola vez es necesario preguntarse explicitamente por
el todo mas o0 menos de esta manera: ¢qué es ese todo? Esta es la pregunta por el horizonte
total de todo lo existente y de todo lo preguntable, cuestionable e interrogable. A este
horizonte se le llama el horizonte total del ser. Si se puede preguntar por todo, entonces se
puede preguntar por cada uno de los existentes en concreto. Por ello, el horizonte total del



35

ser constituye la condicion de posibilidad para poder preguntar por cada ente, aunque se
llega explicitamente al ser a partir de cada ente.

2) El método trascendental de la metafisica implica una doble actividad: reduccién y
deduccidn. El aspecto reductivo tematiza las condiciones de posibilidad del saber, del
querer y del preguntar. En cambio, el aspecto deductivo consiste en inferir las
consecuencias derivadas de las condiciones de posibilidad obtenidas gracias a la reduccion.
En sintesis, pregunto porque quiero saber: pregunto porque ya sé algo y para saber mas y
mejor acerca de todo, y por ello, también acerca del horizonte total del ser, aunque mi
inteligencia finita nunca podra saber todo exhaustivamente sobre la complejidad del ser. Es
decir, mi saber limitado y el horizonte total del ser no se identifican. Mi saber es limitado,
soy un ente finito y temporal similar a los otros existentes.

3) Realizacién finita y temporal del ser en el ente. Preguntando me doy cuenta de mi
propia finitud. Sé que soy, pero no soy todo ni sé todo. Soy un ente finito y temporal.
También lo son los otros. El conjunto de todos los entes esta necesitado de una explicacion.
El ser de los entes estd delimitado por su propia esencia, y su esencia por una existencia
individual. El ser y la esencia constituyen la substancia de cada ente. La substancia es
afectada por los accidentes. La constitucion metafisica del ente estd integrada por los
siguientes principios: esse et essentia’, quidditas et existentia, ser y accion, accion y pasion,
acto y potencia, substancia y accidentes’. Los axiomas fundamentales del ser son estos:
identidad, no contradiccion, tercer excluso, causalidad® y finalidad.

4) Realizacion espiritual del ser del ente. Soy un ente finito y temporal, pero también soy
consciente de mi mismo y de mi propia finitud. Esto es posible gracias a la auto/reflexion
que exige en mi la existencia de una interioridad espiritual. Gracias a ello puedo abrirme
inteligente y voluntariamente a la trascendentalidad del ser.

® De modo sintético se pueden esquematizar dos lineas correlativas de tensiones analégicas:

esse essentia

ser ente (esencia existente)
ser como verbo ser como sustantivo
accion de ser (quod=que es) modo de ser (quid=qué es)
existir (es) existente (es éste)

plenitud de ser pobreza de ser

En ambas lineas se presenta la riqueza y la pobreza del ser, porque éste no subsiste en si mismo. La cuadruple

diferencia analdgica justifica la no subsistencia del ser en si mismo: diferencia existencial entre yo y td, la

diferencia ontoldgica entre los diversos entes que formamos un nosotros, la diferencia metafisica entre ente y

ser, y la diferencia teoldgica entre ser y Dios. Dios seria el Ser subsistente en si mismo, acto puro sin

potencialidad. Los otros entes, por su contingencia, estarian amenazados por la nada. En los entes finitos hay

una distincion real metafisica entre esse et essentia.

" La sustancia y los accidentes son conocidos como predicamentos o categorias del ser. Los accidentes de la
sustancia son 9: cantidad, cualidad, relacion, lugar, tiempo, posicion, posesion, accion, pasion.

® Las causas metafisicas son: la causa material, la causa formal (ejemplar), la causa eficiente (agente) y la
causa final. Las dos primeras son intrinsecas; en cambio, las otras dos son extrinsecas. No obstante, la
causa final es la principal.



36

5) La trascendentalidad del ser. Mi espiritu se abre a las propiedades trascendentales® del
ser que se manifiesta como perceptible®®, bueno™, verdadero** y uno®®. Ante mi el ser
aparece, se da, se dice y se configura. Siguiendo una via procedimental los diversos
interlocutores validos podrian cuestionar dialégicamente toda la propuesta anterior, y
ponerse de acuerdo en lo siguiente: a) todo es preguntable, cuestionable e interrogable, b) se
puede preguntar por algo y también por todo, c) ese todo es el horizonte de sentido de cada
uno de los existentes, d) al horizonte total que configura el sentido de la constelacion de
cada uno de los existentes se le puede llamar «ser», e) algo existe, f) es verdad que existe, g)
que bueno que exista, h) si podemos configurar la unidad de lo existente, entonces podemos
darle sentido, g) el ser humano no puede soportar el sinsentido por largo tiempo, por eso
interpreta, busca, inventa, pregunta, dialoga y argumenta, h) la metafisica es una busqueda
inteligente y una interpretacion creativa inventada por el ser humano para darle sentido a
cada uno de los existentes en el todo.

6) Realizacion del ser en el mundo. El ser se realiza en el mundo gracias al universo
material y al universo personal. La esencia de los entes materiales esta constituida por
materia y forma, o materialidad y formalidad. La materialidad es pura indeterminacion que
es actualizada por la formalidad. EI universo personal es un entramado de relaciones entre
el yo y el tu para instaurar un nosotros. Las relaciones inter/personales pueden abrirse al Tu
absoluto que es simultdneamente el infinitamente Otro y el infinitamente no Otro.

7) Si Dios existe, él es la realizacion originaria y absoluta del ser'®. La apertura del
espiritu humano a la trascendencia del ser y a una potencial relacion personal con el Ta
absoluto es un indicio de la posibilidad de que exista un Dios en el cual se realice originaria
y absolutamente el ser. La filosofia exige la elaboracion explicita y tematica de una
argumentacion sobre la existencia o no existencia de Dios. En cualquier caso, toda
argumentacion filosofica sobre Dios exige una metafisica del ser que justifique la
mediacion entre los entes y Dios. Sin embargo, la cuestion de Dios exige una opcion

® Los trascendentales superan lo categorial. Segin Tomés de Aquino los trascendentales son: el ente; la cosa,
lo uno --trascendentales absolutos inmediatos--; lo mudltiple, algo (‘aliquid’) —trascendentales relativos
mediatos--; lo verdadero, lo bueno —trascendentales relativos inmediatos; y de la belleza —trascendental
relativo mediato--. Hay textos tomasianos donde los trascendentales que se nombran son Unicamente
cuatro: el ente, la unidad, la verdad y la bondad... Se comprende que, a veces, presente un elenco mas
reducido, porque en estos casos sdlo se refiere a los trascendentales en sentido estricto, los que cumplen
total y perfectamente las cuatro condiciones del trascendental —la identificacion con el ente, la conversién
entre si en las proposiciones, la deduccidn inmediata del ente y la adicion de algo de razén.

1%_a manifestacion perceptible del ser funda la consideracion «estética» del ser.

1 Se dice que el ser es metafisicamente «bueno» porque es atractivo, seductor, apetecible.

12 Se dice que el ser es metafisicamente «verdadero» porque es inteligible.

3 Se dice que el ser es metafisicamente «uno» porque es indiviso, configurador, con sentido; con unidad
intrinseca porque es indiviso, y extrinseca porque es diferente a los demas.

Y En la filosoffa se parte de los entes materiales, que son las més accesibles a nuestro tipo de intelecto, y a
partir de ahi se busca analdgicamente el conocimiento de los entes de razon, de los entes espirituales, del
ser y del Gltimo Fundamento del ser. Dios seria el méas inteligible en si mismo (a se), pero no para nuestro
tipo de intelecto (quoad nos).



37

debe hacerse con plena libertad personal, es decir, ante él hay que hacer una «eleccién
fundamental» con todas las distinciones que implica una «opcion epistemologicas.

Quien dice no a Dios, puede encontrar su auto/realizacién y hetero/realizacion viviendo
plenamente en la brevedad del tiempo, y por lo tanto, sentirse suficientemente feliz. A largo
plazo, la vida compartida con quien le ama podria ayudarle a reconciliarse no sélo con su
propia finitud, sino también eventualmente con todo lo existente, incluso con la posibilidad
de la existencia de un Dios que le ama, y que se lo manifiesta a través de quien le ama. En
este sentido, el amor humano se puede convertir en una via privilegiada para optar
epistemologicamente por la existencia de Dios. Sin embargo, el ser humano sigue siendo
libre aln asi para decir no. Quien dice si a una relacion religiosa con Dios posibilita el
cumplimiento de la realizacion de su esencia trascendente dejando que sea fecundada por
Dios. Este tipo de seres humanos consuman su pensamiento filoséfico en la religion. Este
tipo de filosofia se abre a un plus religioso que no aniquila el pensamiento humano. La
metafisica se abre a la filosofia de la religion y es fecundada por una relacion religiosa con
Dios.

La metafisica ayuda a la autorrealizacion humana, por ello ayuda a plantear una
antropologia trascendental metafisica. Ayuda también a encontrar el sentido de todos los
entes; por ello fundamenta una ontologia trascendental metafisica. Y esta abierta al ser
absoluto de Dios, por ello desemboca en una teologia trascendental metafisica. Los tres
aspectos estan unidos indisolublemente.

* Para una cabeza bien constituida que no
se ha dejado ensuciar el corazon.

ACTIVIDAD: Leer: DIAZ CARLOS, La filosofia, sabiduria primera
(Videocinco, Madrid 1996) 195-197.

> Cfr. KOLAKOWSKI, Leszek, Si Dios no existe: sobre Dios, el diablo, el pecado y otras preocupaciones
de la llamada filosofia de la religién (Rei, México 1993) 79.



38

VII. EL SER DE DIOS (2 hrs.)

1. La cuestion acerca de Dios parte desde la pregunta por el sentido de la existencia
humana y su quehacer. Cuando se reflexiona filoséficamente sobre ello, comienza la
busqueda de las causas ultimas, de manera que por medio de la metafisica se puede
arribar a la teologia filosofica. Desde los problemas de la existencia (el sufrimiento, las
oscuridades de la existencia, los problemas sociales, etc.) se puede hacer una negacién
violenta de la existencia de Dios. Las formulaciones filoséficas que prepararon desde la
Modernidad la problematica contemporanea sobre Dios son:

a) La disyuntiva entre fe y razon: Descartes —pienso, luego existo—; Pascal —creo, luego
existo—; Lutero —creo porque es absurdo—; Weber: —Creo sin porqué y ademas porque es
absurdo—.

b) El deismo ilustrado procedente de Spinoza —Dios o sustancia o naturaleza—; Kant —-Dios,
un postulado de la razon practica—; Hegel —Dios como espiritu absoluto que se despliega en
el mundo y en la historia como devenir dialéctico—.

c) El ateismo contemporaneo: Feuerbach —Dios, una proyeccion del hombre—; Marx —Dios,
un consuelo interesado, una superestructura y una promesa de una religion enajenadora que
es opio del pueblo—; Freud —Dios, una ilusion de infantiloides—; Flores d’Arcais —ateismo
postilustrado reconciliado con la finitud: «ningdn Dios puede salvarnos, ni nos salvara»,
«no conocemos el sentido de nuestra vida. Y no podemos saberlo. Debemos inventarlo, si
somos capaces de hacerlo»—; Savater —«No es absurdo que la vida en su conjunto no tenga
sentido. La pregunta por el sentido carece de sentido... El hombre cuerdo... no vive para la
muerte o para la eternidad sino para vivir_plenamente en la brevedad del tiempo. El
sentido es algo que los humanos damos a la vida y al mundo»-—.

d) El nihilismo contemporaneo de Nietzsche es un presupuesto del ateismo —Dios, es un
recurso para el resentimiento de los frustrados; Dios ha muerto, nosotros lo hemos matado;
con la muerte de Dios también se hundieron las escalas de valores morales—. El
estructuralismo de Claude Lévi-Strauss, Michel Foucault, Jacques Lacan y Louis Althuser
es una consecuencia del nihilismo: para el estructuralismo ‘el hombre como sujeto esta
muerto’, en nuestros dias, mas que la ausencia o la muerte de Dios, se proclama el fin del
hombre . EI hombre se halla a punto de desaparecer. Al principio del mundo el hombre no
existia; tampoco existira al final’.

2. Ante el problema anterior la teologia filosofica pretende dar una respuesta razonable:
a) ante el racionalismo, racionalidad; b) ante el deismo del devenir histérico de Dios, la
intervencion inmanente del Dios trascendente en la mundaneidad e historicidad; ¢) ante
el ateismo: todas las argumentaciones mas eminentes de los ateos llegan a hacer
cuestionable la existencia de Dios, pero no a hacer incuestionable la no existencia de
Dios; también el ateismo supone una fe indemostrable racionalmente —porque el ateo
cree que Dios no existe—, de ahi que se les pueda preguntar ¢su ateismo no constituye
una proyeccion conceptual del hombre, un consuelo interesado, o una ilusion infantil?
Pero el hecho de que el ateismo resulte racionalmente infundado no supone en absoluto




39

que esté fundamentada la existencia de Dios. ¢Es posible demostrar razonablemente la
existencia de Dios? Parece que teistas y ateos se encuentran en tablas.

3. Si este es el problema, entonces es necesaria una disciplina filoséfica que se cuestione
sobre Dios. La teologia filosofica tiene por objeto material a Dios, no en si mismo, sino
en cuanto causa primera y ultima del ser finito; y tiene por objeto formal investigarlo con
la sola luz natural de la razon. El punto de partida son los entes concretos, de los cuales
el ser humano con su conocimiento intelectual abstractivo arriba al ser, y mediante la via
racional discursiva con un método mediato y analdgico muestra filoséficamente la
existencia, esencia y obrar de Dios.

4. La EXISTENCIA de Dios.

a) Método mixto: ‘inductivo-a posteriori' y 'deductivo-a priori'. Parte de lo individual y
concreto de los entes creados, y por el principio de causalidad busca una explicacién
mediata y analdgica. 1) algunos errores que hay que enfrentar son el racionalismo, el
fideismo, el tradicionalismo, el intuicionismo, agnosticismo y el ateismo.

b) Algunos intentos insuficientes de mostrar la existencia de Dios mediante un método
puramente 'deductivo-a priori': EI argumento ‘asimultaneo’ (mal llamado 'ontoldgico’) de
Anselmo de Canterbury, Descartes, Leibniz, Hegel.

c) Algunas pruebas 'inductivo-aposteriori' y ‘deductivo-apriori. 1) Los elementos para
comprender el alcance y efectividad de estas pruebas son: el valor ontoldgico y
gnoseoldgico del intelecto humano y la legitimidad analitica y objetiva del principio de
causalidad. 2) Las cinco vias de Tomés de Aquino (cfr. DIAZ CARLOS, La Filosofia,
Sabiduria Primera, Videocinco, Madrid, 1996, pp. 176-177), sus cinco puntos de
partida son: 1° el movimiento metafisicamente considerado como paso de la potencia al
acto; 2° la serie de causas eficientes subordinadas que concurren en la produccion de un
efecto; 3° la limitacion en la duracion en los entes; 4° la graduacion —magis et minus-- de
las perfecciones trascendentales que vemos; 5° los entes finitos desprovistos de
inteligencia, que actdan hacia un fin. Tomas las enuncia de la manera siguiente:

e Primera via (del movimiento o del cambio): a partir del cambio o movimiento
metafisicamente considerado como el paso de la porencia al acto. Todo lo que se mueve
es movido por un elemento anterior; asi la cadena de moviles nos eleva a un primer
motor inmavil, que es Dios.

e Segunda via (de la causalidad): a partir de la naturaleza ontoldgica del ser de la causa
porque hay una serie de causas que concurren para la produccion de un efecto. Todo lo
que existe procede de una causa anterior, de este modo la cadena de causas nos lleva a
una causa primera o0 causa incausada, que es Dios. Esta causa es una causa eficiente
primera que actda en un plano distinto, no en la misma linea de las causas segundas, sino
en el plano de principalidad metafisica.



40

e Tercera via (de la contingencia): a partir de la limitacién contingente en la
participacion del ser por parte de los entes finitos. La contingencia es la posibilidad de
que los entes finitos sean o no. Si absolutamente todo puede no ser en algin momento
no existia nada. Si nada existia tampoco ahora nada deberia existir porque lo que no
existe s6lo comienza a existir gracias a lo que ya existe. Por tanto, debe existir
imprescindiblemente algo cuya existencia sea necesaria. Esta via nos muestra que si los
entes reales son contingentes, ha de existir un Ser Necesario que siempre esté en acto,
del cual depende todo lo demas. Ese ser en acto puro es Dios.

e Cuarta via (de los grados de perfeccion): a patir de las perfecciones graduadas «maius
et minus» en los entes. Al observar en los seres creados diferentes grados de perfeccion,
tendremos que aceptar que existe un grado maximo de perfeccion, la Perfeccion Suma,
la Perfeccidn Absoluta, que es Dios.

e Quinta via (de las causas finales): a partir del predominio del orden, armonia y
finalidad en el universo, sobre todo si se atiende a los entes carentes de inteligencia que
ordinariamente obran de acuerdo a un orden teleolégico. La cautela de la afirmacién
anterior muestra el realismo tomasiano ante el azar cuyas excepciones no disminuyen la
validez del punto de partida. En la realidad casi todo tiende a un fin que implica
alcanzar un grado de realizacidn superior, con lo que la cadena de fines nos lleva a un
fin Gltimo, a una Unica Causa Final, que es Dios.

d) Emerich Coreth ha elaborado un «argumento trascendental de la existencia de Dios»
que estaria a la base de todo intento de mostrar la existencia de Dios, inclusive a la base
de las vias tomasianas.

Brevemente, este argumento consiste en lo siguiente: Todo es preguntable, cuestionable e
interrogable. También Dios. Por lo tanto, la cuestién de Dios puede ser planteada por el ser
humano. Para que la pregunta acerca de la existencia de Dios pueda ser planteada al menos
se debe saber que Dios es preguntable. Entonces se sabe algo acerca de Dios pero se quiere
saber mas, y para eso es necesario seguir preguntando, incluso acerca de su existencia.
Dado que la cuestion acerca de Dios puede ser planteada por el ser humano, es posible
buscar argumentos acerca de la existencia o no existencia de Dios.

Este argumento s6lo muestra que la cuestion de Dios es posible. No muestra su existencia
ni su no existencia. El aporte consiste en dejar el camino despejado para buscar ulteriores
argumentos que estén al alcance del ser humano y que reflexionen acerca de la existencia o
no existencia de Dios.

e) Otras pruebas modernas: 1) por la conciencia de la incondicionalidad auténoma de la
deber moral o argumento deontolégico (Kant: el imperativo categorico); 2) por el deseo
natural de felicidad o argumento eudemonolégico (Kant y Toméas de Aquino); 3) por el
conocimiento implicito y atematico del ser no subsistente en todo acto de conocimiento
humano (K. Rahner, Balthasar) acerca de la verdad y la bondad del ente; por la
trascendencia de la sociedad e historia humanas (J. Maritain); por la experiencia




f)

41

religiosa personal y de la mayoria de la humanidad (C. Diaz, R. Panikkar); por la
exigencia de que lo posible llegue a ser real (E. Coreth); por la relacion entre lo
condicionado Yy lo incondicionado (E. Coreth); porque la existencia de Dios es necesaria
para la coherencia racional de la ética discursiva (A. Cortina); por la coherencia entre el
si a Dios y el si a la realidad (Hans Kung); la ambiguedad de la presencia de Dios en el
mundo supone que Dios no quiso crear una evidencia empirica para que su existencia
fuera irrefutable (L. Kolakowski); la cuadruple diferencia (H.U. von Balthasar); la accion
consciente revela a la persona y la accion libre autorrealiza a la persona (K. Wojtyla);
«Amor, ergo sum» Yy existe Alguien que me ama (C. Diaz); la pericia de Dios para
esconderse (J. Gaarder); la relacion con la persona amada (R. Garcia Glez.); la opcién
epistemolodgica (R. Garcia Glez.); «el odio contra Dios arranca de la repugnancia a uno
mismo. Se le mata para enmascarar la propia caida» (Cioran). La base de la mayoria de
estas pruebas es la exigencia de una condicion a priori de posibilidad universal y
necesaria para que algo exista y no mas bien nada (Heidegger y Balthasar).

Propuesta de Hans Kiing: f1) S A LA REALIDAD como alternativa al nihilismo, una
confianza radical en lo real en lugar de una desconfianza radical; no hay empate en la
confrontacion entre el no a lo real y el si a lo real; la confianza radical se concreta
originariamente en la confianza radical del nifio que es una tarea de toda la vida, y sirve
de base para la ciencia, para la ética y para la fe religiosa. Hay que reconocer el enigma
basico de la realidad: que se presenta como fundante, pero por si misma sin fundamento;
sustentante, pero en si misma sin soporte; orientadora, pero carente de meta para si
misma. El enigmatico hecho de que existo yo, de que existen cosas y personas, de que el
mundo esta ahi, de que hay algo, constituye el enigma fundamental de la realidad.
Conclusion: el nihilismo puede ser superado de hecho gracias a la confianza radical en
lo real; pero no obstante el nihilismo no esta superado en el plano de los principios.

f2) SI. A DIOS como alternativa al ateismo: el si 0 no a Dios es posible. El no a Dios es

posible, el ateismo no puede ser eliminado racionalmente, jes irrefutable! También es
posible el si a Dios. ElI ateismo no puede ser fundamentado racionalmente, jes
indemostrable! No existe de hecho ninguna prueba concluyente de la necesidad del
ateismo. Tampoco se puede rebatir positivamente al que dice: jhay un Dios! La
confianza fundada en la realidad no se ve conmovida por el ateismo. También la
afirmacion de Dios descansa Ultimamente en una decisidon que, lo mismo que la otra,
depende de la opcién fundamental ante la realidad en general. También ella es
racionalmente irrefutable. Pero de la posibilidad del si y del no, no se sigue de
ninguna manera la igual validez del si y del no. El no a Dios, que no acepte también el
nihilismo, significa una confianza radical dltimamente infundada en la realidad: el
ateismo no puede aducir ninguna condicion de posibilidad de la realidad problematica.

Quien niega a Dios, sin ser nihilista, no sabe en definitiva por qué confia en la realidad.
El si a Dios implica una confianza radical ultimamente fundada en la realidad. Esta
confianza radical y fundamental puede aducir la condicién de posibilidad de la
problematica realidad. Quien afirma_a Dios sabe por qué puede confiarse de la
realidad. Esta confianza radical puede ser justificada razonablemente. No es




42

irracional, porque sobre Dios hay una reflexion filosofica que parte de la experiencia
humana y apela a la libre decision del hombre que no es una decision ciega e irrealista,
que no se decide de una vez para siempre, sino que debe realizarse reiteradamente de
forma siempre nueva. Pero para la realidad de Dios no hay una demostracion légica

concluyente.

5. La ESENCIA de Dios.

a) Tension entre teologia positiva (o katafatica) y teologia negativa (o apoféatica). Caracter
analogico de nuestro conocimiento de Dios: mediante un triple modo analdgico del
conocimiento de Dios (afirmacién, negacién y eminencia)™®. EI 'nombre’ filoséfico mas
propio de Dios es 'qui est' (=que existe). La esencia metafisica de Dios es 'lpsum Esse
Subsistens' (=EI Mismo Ser Subsistente) o ‘aseidad'.

b) Atributos de Dios: 1) la simplicidad metafisica (sin composicion de materia y forma, ni
de potencia y acto, accidentes y sustancia, y con identidad entre existencia y esencia); 2)
Omniperfeccién y Bondad, Verdad y Belleza supremas; 3) infinitud, inmensidad y
omnipresencia; 4) inmutabilidad, eternidad y omnipotencia; 5) unidad y unicidad; 6)
absolutamente trascendente pero inmanente en su creacion.

Aunque Dios trasciende lo finito de una manera infinita, se sabe algo acerca de él, al menos
que es preguntable y cuestionable. Gracias al lenguaje analdgico se puede decir, si Dios
existe es «el ser por si mismo subsistente» (ipsum esse subsistens) y de modo total. Quien
afirma la existencia de Dios dice: Dios es y no puede no ser, es decir, Dios es
completamente en si (a se) y por si (per se). De ahi se deriva su primer atributo esencial: la
«aseidad» o «perseidad». Por ello, la esencia de Dios es existir en si y por si. En Dios se
identifican totalmente la esencia y la existencia, por eso Dios es «simple». Este es el
segundo atributo esencial de Dios. La simplicidad de Dios indica también que Dios es
accion pura, sin ninguna potencialidad que necesite ser actualizada. Si Dios no necesita
nada porque lo tiene actualmente todo de modo simultaneo, entonces es «inmutable». ES
decir, no le afectan las categorias de espacio y tiempo comicos. Por ello, es completamente
«trascendente» a los entes, no es un ente entre otros. Su trascendencia no excluye
necesariamente una actividad inmanente y providente. Gracias a lo anterior, también se le
puede decir que Dios es esencialmente «eterno»'’ y actualmente «infinito». El significado
de cada uno de estos atributos debe interpretarse de modo analdgico y dentro de los limites
del lenguaje apoféatico y katafatico acerca de Dios.

Si Dios existe debe ser de caracter espiritual, y para ser Dios tiene que ser «espiritu
absoluto». En cuanto espiritu, Dios debe ser inteligente y capaz de actuar voluntariamente.
Si es espiritu infinito, entonces es infinitamente inteligente y volitivo. Por tanto, sujeto de
un saber infinito y un actuar voluntario infinito. El saber infinito de Dios es
auto/conocimiento de su infinitud, y su actuar voluntario una auto/donacion querida de todo

16 Gracias a Tomés de Aquino perduré para la posteridad la terminologia de via affirmationis, via negationis y
via eminentiae.
7 La eternidad fue definida en el medioevo por Boecio como «interminabilis vitae tota, simul et perfecta
pOSSessio.



43

su ser. El saber y el querer divino deben ser infinitos. Dios es inteligencia subsistente en si y
por si misma, y voluntad subsistente en si y por si misma. El saber de Dios es saberse, y su
querer gquererse a si mismo.

A raiz de lo anterior, se puede decir analogicamente que Dios es «persona» infinitamente
inteligente y volitiva. O sea, que a Dios se le puede atribuir ilimitadamente la nocion de
«persona» y de «TU absoluto»™. Y por tanto, Dios es capaz de entrar en relacion, consigo
mismo, en su interioridad espiritual, y con otros que no sean igual que él mismo. Esta doble
relacion, de «ser consigo» (selbst Sein) y «ser con otros» (mit Sein), ayuda a interpretar el
caracter personal de Dios como un «so6lo» Dios, pero no como un Dios solo, y por ello se
puede decir que s6lo hay un Dios, pero Dios no esta solo, se hace acompariar. Esta apertura
de Dios es un acto de su libertad infinita que posibilita la existencia de lo otro y del otro.

La pregunta por el ser no puede ser decapitada y acallada en si misma. Esta pregunta sélo es
planteada con radicalidad cuando se convierte en pregunta por Dios trascendiendo el
horizonte total del ser. Pero Dios sigue siendo inefable, enigmatico y desconocido. El
mismo lenguaje analdgico es incapaz de definir con toda precision lo que Dios es y lo que
Dios no es. No puede haber un saber exhaustivo acerca de Dios. Por ello, la pregunta por
Dios sigue en pié. Esta pregunta puede ser respondida por Dios sélo si él mismo nos sale al
encuentro. En estas circunstancias, el ser humano nunca terminaria de formular una
respuesta definitiva a la cuestion de Dios. Es decir, que la pregunta por Dios se convertiria
en una pregunta a Dios, y Dios es libre de responderla sin que el ser humano tenga porqué
exigirla.

c) Obrar de Dios. 1) Dios se conoce primaria y comprehensivamente a si mismo, y conoce
todo en si mismo; 2) Dios se ama a si mismo, y ama todo en si mismo; 3) el ‘concurso’
divino en la creacion y conservacion del mundo y del hombre; 4) Dios crea, conserva,
sostiene y posibilita la libertad humana; 5) la providencia y el 'gobierno’ divino del
mundo.

'8 a filosofia puede esclarecer la nocién de un Dios personal. El Dios de los fil6sofos no es sélo una primera
causa, un motor inmévil o un principio absoluto impersonal. La filosofia puede hacer una interpretacion
deista, atea, panteista y panenteista. Y también entre sus posibilidades esta el teismo. Sin embargo, la
filosofia es distinta de la religién, por ello, no le corresponde establecer una relacion mutua y personal
entre el Dios de la fe y el ser humano religioso. Esa es tarea de aquellas religiones que estan convencidas
de que Dios ha salido libremente al encuentro del ser humano revelandose, salvando o liberando.



44
¢QUIEN SOY YO?

¢Por qué soy en vez de no ser? Si me tomo en serio no puedo eludir la pregunta mas
importante para mi: la pregunta sobre mi propia existencia. Para mi mismo no sélo soy
obvio, sino también sorprendente, enigmatico, incluso desconocido. Ante el espejo me
pregunto ¢quién es ése que esta ante mi? Y respondo: jYo soy yo mismo! Karol Wojtyla
nos narra su propia experiencia: 'Una mafiana, siendo nifio aun, estaba en la puerta de casa 'y
miraba hacia la izquierda, hacia el depdsito de la lefia, cuando sUbitamente me sobrevino,
como un rayo venido del cielo, esta idea: yo soy un yo, que desde entonces no me abandono
jamas: mi yo, se habia visto a si mismo por primera vez y para siempre'.

De veras ¢yo soy yo mismo? ¢no soy Yo, sino que espero llegar a serlo? ;no me conozco,
sino que trato de conocerme? Lo que llamo yo, es lo que esta dado. Pero no es absoluto,
sino relativo y problematico. Yo no soy por esencia, sino que me estoy 'dado’. Es decir, me
he recibido. En el principio de mi existencia no hay una decision por mi mismo. Hay
alguien que me ha dado a mi. Debo ponerme en mi yo, tal como es, asumiendo la tarea que
me esta propuesta en el mundo.

Tampoco puedo evadirme de lo malo que hay en mi: asi soy, esto he hecho. Pero no con
rebeldia o estancamiento. Eso no es aceptacion, es endurecimiento. Sino con verdad, porque
solo ella lleva més alla del mal. Soy asi, pero quiero llegar a ser de otro modo. La suprema
evasion es el suicidio, que mengua la fidelidad al propio ser.

En la raiz de todo esté el acto por el cual me acepto a mi mismo. Debo estar de acuerdo con
ser el que soy. La claridad y la valentia de esa aceptacion constituye el fundamento de toda
existencia y el sentido de ella. (Por qué soy en vez de no ser? Esa pregunta sélo recibe
respuesta en la referencia a la tarea que he de realizar y que también la he recibido. En la
identificacion con esta tarea esta la respuesta a la madurez de mi yo idéntico consigo
mismo. Ser yo significa precisamente tener un camino que lleve desde el yo de la situacion
inicial al de la plenitud.

Quién soy yo, solo lo comprendo ante el td, que esté incluido en mi tarea, en el sentido de
mi vida. En el otro puedo identificar mi propio yo. Cuando esta relacion se abre surge el
nosotros. Si hay una relacién viva con el Otro que estd por encima de mi entonces
comprendo que mi yo tiene un sentido perenne, como lo tiene el t0 y el nosotros. Aceptar
mi yo significa co-aceptar el td, el nosotros y el Otro. Carlos Diaz ha descrito el proceso
personal mediante el cual el yo se llega a identificar: él sigue un pasaje del vocativo-
genitivo-dativo-ablativo-nominativo. Con este proceso llega a la conclusion: ‘Soy amado,
entonces existo’.

El otro es imprescindible en la constitucion del sujeto humano. La presencia del otro
instaura la convocacion de los sujetos abiertos a la llamada del otro. La relacion ideal entre
los sujetos es el amor: fraternal, materno-paterno, filial, amistoso, erético, religioso.



45

1. EL SER HUMANO (2 hrs.)

2.1.  Punto de partida, objeto y método de la antropologia filoséfica

a) Punto de partida
b) Objeto
c) Método

2.2. Temas fundamentales
2.2.1. ;Qué es el ser humano?

a) El sitio humano en el horizonte del mundo y su relacion con el cosmos
b) La autorrealizacion del ser humano
¢) La esencia humana

2.2.2. ;Quién es el ser humano?
2.2.2.1. El autodesarrollo del hombre

1) EI hombre es un ser personal, autoconciente, que se autodetermina,
interpersonal:

nocidn filosofica de persona: una realidad total que se autorrealiza y se experimenta
a si misma como tal totalidad desde el centro de su mismidad abriéndose
ineludiblemente a las relaciones interpersonales y comunitarias

2) El hombre es un ser temporal e historico
a) La temporalidad humana
b) La corporalidad humana o corporeidad
c) La sexualidad humana
d) La cultura humana
e) La historicidad humana
f) La muerte

3) El hombre busca lo trascendente



46

I11. EL CONOCIMIENTO HUMANO Y FILOSOFIA DE LA
INTELECCION (2 hrs.)

1. Problema critico ¢Es capaz el ser humano de conocer la verdad? ¢;Con qué
medios? ;Qué es lo que se conoce?

a) La posibilidad del conocimiento: ¢es capaz el ser humano de conocer la verdad?
b) El origen del conocimiento: ;Con que medios se puede conocer?
c) El contenido del conocimiento: ¢ Qué es lo que se conoce?

2. EI proceso del conocimiento: teoria tradicional del conocimiento, rasgos
‘psicologicos'.

3. El valor del conocimiento: teoria fenomenologica, descripcion de los rasgos

fundamentales del fendmeno del conocimiento mediante la autorreflexion.

En el conocimiento hay un objeto y un sujeto: todo conocimiento de un sujeto es
conocimiento de un objeto.

Entre ambos se establece una relacion real: esta relacion es la intencionalidad —
tendere in-- (del sujeto y del objeto).

Esta relacién es una correlacion: el sujeto lo es ante el objeto, y el objeto lo es ante el
sujeto

El objeto cognoscible es noema, el sujeto cognoscente es noesis (la relacion real que
actualiza la de intencionalidad es el elemento noérgico del conocimiento)

El objeto (noema) esta intencionalmente presente en el sujeto cognoscente (noesis).

No es el 0jo quien ve, ni el oido quien oye..., es el ser humano en su integridad el
gue siente, conoce, piensa, ama, etc.

Todo conocimiento consciente es conocimiento de algo distinto del sujeto en cuanto
sujeto: todo conocimiento tiene un contenido.

El conocimiento opera un cambio en el sujeto que conoce.

El objeto determina al sujeto, y el sujeto determina al objeto: lo determinado no es el
sujeto pura y simplemente, sino la esencia del objeto en el sujeto (el
conocimiento es receptivo y espontaneo).

Lo conocido significa intencionalmente un objeto de conocimiento (real o ideal:
formal, moral, espiritual).

Lo que se conoce, se conoce dentro de un contexto, campo u horizonte de sentido.

Lo conocido se puede articular en el lenguaje.

Entre el intelecto y el lenguaje hay una mutua relacion de primacia e influjo.



47

4. Esquema sistematico de una teoria del conocimiento: percepcion 0 sensacion
(condiciones empiricas subjetivas de posibilidad del conocimiento), objeto existente
(condiciones oénticas objetivas de posibilidad del conocimiento), relacion real
(intencionalidad del sujeto y del objeto), proceso del conocimiento en las facultades del
sujeto (sus capacidades, categorias, limites), expresion del conocimiento (lenguaje, tipos,
limites), comprension e intepretacion del conocimiento expreso (hermenéutica, dialogo,
relacion personal)



48

IV. ACCION HUMANA Y ETICA (2 hrs.)

A) FUNDAMENTACION O ETICA GENERAL
1. Terminologia y tareas

a) Precision de términos

b) Las tareas esenciales

2. Interpretaciones actuales

3. Raices de la ética

4. Las categorias ético-morales fundamentales
4.1 Arquetipo antropoldgico

4.2 Ejes antropoldgico/existenciarios

4.3 La libertad responsable

» Argumentos de tipo a posteriori

» Argumentos de tipo a priori
» Prueba fenomenoldgica existencial

4.4 Dimension objetiva de la moralidad de las acciones humanas

4.4.1 El valor

4.4.2 Las ‘normas’ ético/morales

4.4.3 Los juicios valorativos o juicios ético/morales
4.4.4 Los principios ético/morales

4.4.5 La recta razon intersubjetiva

4.5 Dimension subjetiva de la moralidad de las acciones humanas

4.5.1 La conciencia moral

4.5.2 El dictamen de la conciencia moral

4.5.3 Desviaciones que pueden afectar a la conciencia

4.6 Dimension inter/subjetiva de la moralidad de las acciones humanas
4.7 Procedimiento ético de valoracion y educacion moral

* Observacion final: «La moral no se ensefia, se practica». «La ética se piensa, la
moral se vive».



49

B) ETICA ESPECIAL
1.1. ETICA DE LA PERSONA

1.1.1. La dimension moral y ética de la persona humana:
a) Datos onto-éticos de la dimension moral y ética de la persona
b) Tensiones de la dimension moral y ética de la persona

1.1.2. Temas especificos de la moral de la persona:

a) Tarea moral de la concienciacion auténtica

b) Tarea moral del respeto a la intimidad contra toda agresion indiscreta, tarea de la
apertura al otro y de encuentro interpersonal en una comunicacién humanizadora.

c) La vida como valor fundamental de la persona

d) La dimension sexual de la persona.

Enfoques de una antropologia sexual

Los temas éticos especificos de la sexualidad de la persona

1.2. ETICA SOCIAL

Justificacion del enfoque

Propuesta de un modelo de sociedad

Sobre este modelo se pueden plantear los problemas especificos de la moral social:

a) Los derechos humanos

b) La moral de la economia

c) La moral de la politica

d) La moral de la cultura

e) La moral de la sociedad convulsa ante las crisis, los conflictos, la violencia, la guerra'y
en favor de la paz

f) Actualmente hay muchos esfuerzos empefiados en la busqueda de una ética mundial.



50

VI. EL SER Y LA METAFISICA (2 hrs.)

* A continuacion se presenta la validacion inter/subjetiva de una

metafisica procedimental desde una postura post/ilustrada y
transmoderna.

1) El punto de partida metafisico

2) El método trascendental

3) Realizacion finita y temporal del ser en el ente

4) Realizacion espiritual del ser del ente

5) La trascendentalidad del ser

6) Realizacion del ser en el mundo

7) Si Dios existe, él es la realizacion originaria y absoluta del ser

* Para una cabeza bien constituida que
no se ha dejado ensuciar el
corazon.



51

VII. EL SER DE DIOS (2 hrs.)

1. El cuestién acerca de Dios

a) La disyuntiva entre fe y razon:

b) El deismo ilustrado

c) El ateismo contemporaneo

d) El nihilismo y el estructuralismo

2. Una respuesta razonable

3. Es necesaria una disciplina filosofica

4. La EXISTENCIA de Dios.

a) Método mixto:

b) Algunos intentos insuficientes

c¢) Algunas pruebas ‘inductivo-aposteriori' y ‘deductivo-apriori'.

d) Emerich Coreth ha elaborado un «argumento trascendental de la existencia de Dios»

Brevemente, este argumento consiste en lo siguiente: Todo es preguntable, cuestionable e
interrogable. También Dios. Por lo tanto, la cuestién de Dios puede ser planteada por el ser
humano. Para que la pregunta acerca de la existencia de Dios pueda ser planteada al menos
se debe saber que Dios es preguntable. Entonces se sabe algo acerca de Dios pero se quiere
saber mas, y para eso es necesario seguir preguntando, incluso acerca de su existencia.
Dado que la cuestion acerca de Dios puede ser planteada por el ser humano, es posible
buscar argumentos acerca de la existencia o no existencia de Dios.

Este argumento s6lo muestra que la cuestion de Dios es posible. No muestra su existencia
ni su no existencia. El aporte consiste en dejar el camino despejado para buscar ulteriores
argumentos que estén al alcance del ser humano y que reflexionen acerca de la existencia o
no existencia de Dios.

e) Otras pruebas modernas: 1) por la conciencia de la incondicionalidad auténoma de la
deber moral o argumento deontolégico (Kant: el imperativo categérico); 2) por el deseo
natural de felicidad o argumento eudemonoldgico (Kant y Toméas de Aquino); 3) por el
conocimiento implicito y atematico del ser no subsistente en todo acto de conocimiento
humano (K. Rahner, Balthasar) acerca de la verdad y la bondad del ente; por la
trascendencia de la sociedad e historia humanas (J. Maritain); por la experiencia
religiosa personal y de la mayoria de la humanidad (C. Diaz, R. Panikkar); por la
exigencia de que lo posible llegue a ser real (E. Coreth); por la relacion entre lo
condiconado y lo incondicionado (E. Coreth); porque la existencia de Dios es necesaria




52

para la coherencia racional de la ética discursiva (A. Cortina); por la coherencia entre el
si a Dios y el si a la realidad (Hans Kiing); la ambiguedad de la presencia de Dios en el
mundo supone que Dios no quiso crear una evidencia empirica para que su existencia
fuera irrefutable (L. Kolakowski); la cuadruple diferencia (H.U. von Balthasar); «Amor,
ergo sum» y existe Alguien que me ama (C. Diaz); la pericia de Dios para esconderse (J.
Gaarder); la relacion con la persona amada (R. Garcia Glez.); la opcion epistemologica
(R. Garcia Glez.). La base de la mayoria de estas pruebas es la exigencia de una
condicion a priori de posibilidad universal y necesaria para que algo exista y no mas bien
nada (Heidegger y Balthasar).

f) Propuesta de Hans Kiing: f1) SL A LA REALIDAD como alternativa al nihilismo, una
confianza radical en lo real en lugar de una desconfianza radical; no hay empate en la
confrontacion entre el no a lo real y el si a lo real; la confianza radical se concreta
originariamente en la confianza radical del nifio que es una tarea de toda la vida, y sirve
de base para la ciencia, para la ética y para la fe religiosa. Hay que reconocer el enigma
basico de la realidad: que se presenta como fundante, pero por si misma sin fundamento;
sustentante, pero en si misma sin soporte; orientadora, pero carente de meta para si
misma. El enigmatico hecho de que existo yo, de que existen cosas y personas, de que el
mundo esta ahi, de que hay algo, constituye el enigma fundamental de la realidad.
Conclusion: el nihilismo puede ser superado de hecho gracias a la confianza radical en
lo real; pero no obstante el nihilismo no esta superado en el plano de los principios.

f2) S A DIOS como alternativa al ateismo: el si 0 no a Dios es posible. El no a Dios es
posible, el ateismo no puede ser eliminado racionalmente, jes irrefutable! También es
posible el si a Dios. El ateismo no puede ser fundamentado racionalmente, jes
indemostrable! No existe de hecho ninguna prueba concluyente de la necesidad del
ateismo. Tampoco se puede rebatir positivamente al que dice: jhay un Dios! La
confianza fundada en la realidad no se ve conmovida por el ateismo. También la
afirmacion de Dios descansa Ultimamente en una decision que, lo mismo que la otra,
depende de la opcién fundamental ante la realidad en general. También ella es
racionalmente irrefutable. Pero de la posibilidad del si y del no, no se sigue de
ninguna manera la igual validez del si y del no. El no a Dios, que no acepte también el
nihilismo, significa una confianza radical dltimamente infundada en la realidad: el
ateismo no puede aducir ninguna condicion de posibilidad de la realidad problematica.

Quien niega a Dios, sin ser nihilista, no sabe en definitiva por qué confia en la realidad.
El si a Dios implica una confianza radical ultimamente fundada en la realidad. Esta
confianza radical y fundamental puede aducir la condicién de posibilidad de la
problematica realidad. Quien afirma_a Dios sabe por qué puede confiarse de la
realidad. Esta confianza radical puede ser justificada razonablemente. No es
irracional, porque sobre Dios hay una reflexion filosofica que parte de la experiencia
humana y apela a la libre decision del hombre que no es una decision ciega e irrealista,
gue no se decide de una vez para siempre, sino que debe realizarse reiteradamente de
forma siempre nueva. Pero para la realidad de Dios no hay una demostracién Iégica

concluyente.




53

5. La ESENCIA de Dios.

a) Tension entre teologia positiva (o katafatica) y teologia negativa (o apoféatica). Caracter
analogico de nuestro conocimiento de Dios: mediante un triple modo analdgico del
conocimiento de Dios (afirmacién, negacién y eminencia)™. EI 'nombre’ filoséfico mas
propio de Dios es 'qui est' (=que existe). La esencia metafisica de Dios es 'lpsum Esse
Subsistens' (=EI Mismo Ser Subsistente) o ‘aseidad'.

d) Atributos de Dios: 1) la simplicidad metafisica (sin composicion de materia y forma, ni
de potencia y acto, accidentes y sustancia, y con identidad entre existencia y esencia); 2)
Omniperfeccién y Bondad, Verdad y Belleza supremas; 3) infinitud, inmensidad y
omnipresencia; 4) inmutabilidad, eternidad y omnipotencia; 5) unidad y unicidad; 6)
absolutamente trascendente pero inmanente en su creacion.

e) Obrar de Dios. 1) Dios se conoce primaria y comprehensivamente a si mismo, y conoce
todo en si mismo; 2) Dios se ama a si mismo, y ama todo en si mismo; 3) el ‘concurso’
divino en la la creacién y conservacion del mundo y del hombre; 4) Dios crea, conserva,
sostiene y posibilita la libertad humana; 5) la providencia y el 'gobierno’ divino del
mundo.

19 Gracias a Tomés de Aquino perduré para la posteridad la terminologia de via affirmationis, via negationis y
via eminentiae.



54

VIII. FILOSOFIA ANTIGUA (3 hrs.)

Neoplatonismo

Filon de Alejandria: (25 a.C. - 40 d.C.). Posibilita el contacto entre judaismo y cultura
griega, entre Antiguo Testamento y filosofia. Sostiene la absoluta trascendencia de
Dios: de él solo podemos decir lo que no es. La materia del mundo es el principio
originario del mal. Hay seres intermedios entre Dios y el mundo, los cuales se integran
en el logos, que es la idea de las ideas, el representante y mediador de Dios.

Plotino: (204-269 d.C.). Intenta conciliar el dualismo de las esferas (suprasensible y
sensible) del ser, y el monismo que unifique todo recurriendo a escalones intermedios
emanativos. “El Uno es todo, y todo es por éI” gracias a las emanaciones
participativas. Lo primero que emana del Uno es el espiritu (nods); lo primero que es
formado en la produccién del mundo es el alma (16gos); el infimo grado de lo animico lo
constituye la naturaleza fisica, en la que el alma se reviste de un cuerpo; el infimo
estrato de la emanacién es la materia, que es principio de mal. Todo lo emanado debe
emprender el retorno al Uno que es su punto de partida. En el hombre se realiza por
medio de la moral mediante los tres estadios de purificacion, iluminacion y unién. La
unién mistica es el estadio supremo.

Proclo: (411-485). El sirve de modelo a la escolastica musulmana y cristiana. Su
neoplatonismo parece una filosofia de la identidad. Primeramente se da sélo lo Uno, y
después éste se hace todas las cosas mediante un proceso interno al mismo Uno. Primero
es reposo en si (moné), luego evolucion hacia lo maltiple (préodos), para finalmente
retornar al punto de partida (epistrofé).



0. ORIGENES DE LA FILOSOFIA
1. FILOSOFIA GRIEGA

1.1. Cultura y sociedad griega

1.2. Transicién del mito al logos
1.3. Situacion geogréafica

2. Escuelas filosoficas. Etapa jonica: los presocraticos

2.1. Escuela de Mileto (Jonia y Asia Menor)
2.1.1. Tales

2.1.2. Anaximandro

2.1.3. Anaximenes

2.2. Escuela pitagodrica (Magna Grecia)
2.2.1. Pitagoras de Samos

2.3. Heréaclito de Efeso (Costa jonica)
2.4. Escuela de Elea

2.4.1. Jenofanes

2.4.2. Parménides

2.4.3. Zenbdn

2.5. Filosofos posteriores a Parménides: mecanicistas
2.5.1. Pluralistas: Empédocles de Agrigento y Anaxagoras de Clazomene
2.5.2. Atomistas: Leucipo y Demdcrito

3. Etapa atica. Periodo socratico

3.1. Sécrates

3.2. Sofistas: Protagoras y Gorgias

3.3. Socréaticos menores: megaricos, cinicos y cirenaicos

4. Etapa metafisica: Platon y Aristételes
4.1. Platon
4.2. Aristoteles

5. Epoca helenistica

5.1. Escuelas posaristotélicas: estoicismo, epicureismo y escepticismo
5.2. Neoplatonismo

5.2.1. Filon de Alejandria

5.2.2. Plotino

5.2.3. Proclo

55



56



57

IX. FILOSOFIA MEDIEVAL (3 hrs.)
2.3. San Anselmo (siglo XI)

Anselmo de Canterbury (1033-1109) naci6 en Aosta, Italia. Se le ha llamado el ‘padre de la
primitiva escolastica’. Los anteriores son preescolasticos. Sus dos obras mas celebres son el
Monologium y el Proslogium.

A) Relacion entre la fe y la razon: guiada por el lema fides quaerens intellectum. Ambas
son complementarias pero la fe es el punto de partida. Escribe: ‘No quiero entender para
creer, sino creer para poder entender’.

B) Existencia de Dios: argumento asimultaneo. Anselmo expone su prueba filosofica en el
Proslogium, después Kant la denominara «argumento ontoldgico». El centro de la prueba
es éste: la razén encuentra en si misma la idea de un ser sumo, id quo maius cogitari non
potest. Si este ser existiera sélo en la mente, no seria el mayor ser pensable, porque uno
existente realmente seria superior. Por lo tanto, la idea de un ser sumo exige que éste no
sOlo exista en la mente, sino también en la realidad. EI monje Gaunilén refutd esta
prueba porque descansa totalmente en el concepto de ser sumamente perfecto. Sin
embargo, Anselmo estaba convencido por su fe religiosa que a Dios le pertenece
esencialmente existir. ElI paso acritico entre ser y pensar se debe a la tendencia
platonizante de Anselmo.

C) El principio de la moralidad es la justicia que es inseparable de la legalidad (anticipo
kantiano).

2.4. El siglo XII
2.4.1. Pedro Abelardo (1079-1142): subjetivismo medieval

A) Su aporte metodoldégico mas importante es su obra Sic et non, donde enfrenta
dialécticamente las autoridades opuestas. Esto ejercera un influjo enorme en el método
escolastico de las disputationes.

B) El problema de los universales: subjetivismo medieval. Segun Abelardo un universal es
lo que abstraemos y conceptualizamos. La esencia es producto del intelecto humano, no
de la realidad.

2.4.2. Escuela de Chartres: humanismo medieval

El siglo Xl es el periodo de esplendor de la Escuela de Chartres, que coincide con
la época de la construccion de la Catedral. Los discipulos se dedicaron al estudio humanista
de la literatura antigua. Se orientan hacia las ciencias de la naturaleza (influjo aristotélico)
con una posicién filosofica platonica. Representantes: Bernardo de Chartres, Teodorico
Chartres, Clarembaldo de Arras, Guillermo de Conques y Juan de Salisbury.

* Importancia de esta escuela: es eslabén idealista entre Platdén y Hegel.



58

2.4.3. Mistica y Escuela de San Victor
2.4.3.1. Bernardo de Clairvaux (1091-1153): la mistica o metafisica de los santos

Representa la rebelion contra la garrula (necia, indiscreta) charlataneria de los
filésofos. EI comienzo de la verdad no esta en el intelecto sino en la humildad. La fe y la
entrega sumisa son mas importantes que la dialéctica. La verdadera filosofia esta en el amor
a Cristo crucificado que representa la union plena con la sabiduria de Dios. Hay tres
estadios en el conocimiento de la verdad: consideratio, contemplatio, extasis.

2.4.3.2. Los victorinos: candnigos regulares agustinos de la abadia de San Victor

A) Hugo de San Victor (1141)
B) Ricardo de San Victor (1173)

Consideran que el amor y la humildad son el punto de partida para buscar la verdad
filosofica. Llegan a escribir: ‘Es sin provecho el estudio de la filosofia’, ‘apréndelo todo,
pronto veras que nada estorba’.

3. Plenitud de la Escolastica: siglo XIII

El esplendor de la Alta Escolastica se debi6 al aristotelismo platonizante, a la
traduccion latina de los escritos originales de Aristoteles, a las universidades medievales y a
la investigacion promovida en las érdenes religiosas.

3.1. Aristotelismo platonizante

Desde el siglo XIlI hasta el XIlII Aristoteles penetra en Occidente gracias a la
filosofia platonizante arabe y judia (via indirecta), y por las traducciones latinas de los
escritos griegos de Aristoteles (via “directa”).

3.1.1. Recepcion de la filosofia arabe y judia: aristotelismo platonizante

A) Filésofos arabes:

Alfarabi (950).

Avicena o Ibn Sina (1037): considera que la materia es eterna.

Averroes o Ibn Roschd (1198): considera que el mundo es eterno y creado,
afirma la existencia de un intelecto agente universal comun a todos
los seres humanos [= monopsiquismo]. Se le ha denominado el
Comentador del Fil6sofo. Sus discipulos desarrollaran la teoria
averroista de la ‘doble verdad’.

Algazel o Ghazali (1111).

B) Filosofos judios:



59

Avicebron, Avencebrol o Salomén Ibn Gebirol (1070): postulé un panteismo
emanacionista.
Moisés Maimonides (1204): Su obra principal es Guia de perplejos.

* Toledo fue la plataforma espiritual para la difusion de la filosofia arabe y
judia, dado que ahi se formo una escuela de traductores.

3.1.2. Traduccidn directa del griego al latin de los escritos aristotélicos

Se tradujeron partes del los Tratados de Logica, Metereoldgicos, De la Generacion
y de la Corrupcién, Fisica, De Anima, Metafisica y Etica a Nicomaco. Sin embargo, no se
conocian las obras completas ni su version original en griego.

* En la Alta Escolastica, supuestamente aristotélica, el platonismo agustiniano nunca fue
completamente desplazado. EI mismo Aristételes mird el mundo real con ojos
platonicos. A Platon y Aristoteles se les debe aplicar una hermenéutica de
concordancia, mas que de discordancia.

En 1210, un concilio provincial de Paris, habia prohibido la lectura de algunos escritos de
Aristoteles, prefiriendo la tradicional version platonizante. Sin embargo, la Universidad de
Paris impulso la investigacion de los escritos aristotélicos hasta lograr su avance triunfal.
En 1366 los legados del Papa exigieron el requisito de estudiar todos los escritos
aristotélicos para obtener la licenciatura en la Facultad de Artes de la Universidad de Paris.

3.1.3. Las universidades medievales

Las universidades se fortalecieron, sobre todo en Paris, Bolonia, Salermo, Oxford,
Orléans, Cambridge, Padua, Néapoles, Toulouse, Salamanca, Praga, Viena, Heidelberg,
Erfurt y Colonia. Las mas importantes son: la Universidad de Paris y la de Oxford, que
conservé una tendencia empirica, representada por Rogerio Bacon.
3.1.4. Las ordenes religiosas

Dos 6rdenes religiosas mendicantes impulsaron la investigacion en el Medioevo: los
franciscanos y los dominicos. Los primeros defienden la tradicion platonico-agustiniana; los

segundos, en cambio, la tradicion aristotélica. Los maximos representantes de ambas
escuelas son Buenaventura y Tomas de Aquino, respectivamente.

3.2. Franciscanos y dominicos

3.2.1. Buenaventura (1221-1274): representante franciscano del platonismo agustiniano



60

Buenaventura estuvo precedido por Alejandro de Hales y Juan de Rupella.
Buenaventura fue profesor en la Universidad de Paris, en el mismo tiempo que lo fue
Tomas. Después fue superior de la orden franciscana y cardenal. Se le ha denominado el
Doctor Seraphicus.

Obras: Comentario a las Sentencias, Quaestiones Disputatae, Breviloquium, Itinerarium
Mentis in Deum.

A) Dios: piedra angular de su filosofia. Dios es lo primero que es conocido por el intelecto
humano. Aunque admite las pruebas a posteriori, su via favorita es a priori, intuitiva, a
partir de la propia interna experiencia espiritual del alma.

B) Ideas. Tienen gran importancia la ideas en la mente de Dios, porgue se sintetizan en el
Logos, Verbo eterno, que expresa todo lo que Dios es y lo que es el mundo y el hombre.

C) El ser. No es absoluto, sino que debe entenderse desde Dios. El ser es lo primero que es
conocido en cuanto ens del acto puro de Dios.

D) EI mundo. Emana de Dios, quien lo cred, no en la eternidad. Todo lo creado es
compuesto de materia y forma, de esencia y existencia.

E) Itinerario hacia Dios. El conocimiento de las cosas puede convertirse en un itinerario
hacia Dios. Las cosas son copias de los ejemplares eternos [=ejemplarismo]. El itinerario
es posibilitado por la analogia entre la cosa y la idea ejemplar.

F) El alma y el conocimiento. Nuestro saber se obtiene por abstraccion a partir de la
experiencia sensible. Sin embargo, ése es sélo el primer paso. Cuando se trata de
aprender las verdades auténticas acerca de Dios, del alma y del ser, el espiritu humano
necesita unirse con las ideas eternas que estan en la mente de Dios.

G) Alma y cuerpo. Buenaventura no acepta la union substancial de Tomas. Ademas, el alma
es una realidad superior al cuerpo.

3.3.3 Ramoén Lull

(Palma de Mallorca, 1235/Tlnez, 1315 ca.). Estuvo durante un tiempo en la corte de Jaime
I1, pero en 1265 inicio su vocacion religiosa. Queria combatir el islamismo y el averroismo.
Estudio durante varios afios el arabe vy la filosofia islamica e ingreso en la orden franciscana
para combatir contra los moros. Estudio l6gica, filosofia, teologia y poesia. Escribio en
catalan, latin y arabe. Ensefié en Paris. Entre sus obras se encuentra: Arte Magna y Libro de
los Principios de la Filosofia.

A) Relacién fe-razén. Acepta la separacion de ambas, pero su intencién de convencer a los
arabes le llevd a defender la subordinacion de la filosofia a la teologia, creyendo que la
razon puede demostrar articulos de fe. Aunque la fe se ocupe de objetos que la razén no
puede entender, las creencias cristianas no son contrarias a la razén. Se opone a la teoria de
la doble verdad de los averroistas porque cree que los dogmas teoldgicos armonizan con la
razon.

B) El Arte combinatoria. Hay unos principios generales o categorias, evidentes por si
mismos, comunes a todas las ciencias. Destacan nueve: bondad, grandeza, eternidad, poder,



61

sabiduria, voluntad, virtud, verdad y gloria. Son predicados absolutos que expresan
atributos divinos. Hay nueve conceptos mas que expresan las relaciones entre las criaturas:
diferencia, conveniencia, contrariedad, inicio, medio, fin, mayoria, igualdad y minoria (en
algunas obras propone doce). También hay un conjunto de preguntas. Después simboliza
estos conceptos por medio de letras y combina los principios de manera que resulta un
sistema combinatorio en el que utiliza figuras y circulos concéntricos. Esta idea de deducir
los principios de las ciencias de la combinacion de conceptos fundamentales es recogida
posteriormente por otros autores. Su influencia esta presente, por ejemplo, en Leibniz.



62

IX. FILOSOFIA MEDIEVAL (3 hrs.)
1. Los comienzos

1.1. Siglo I: el cristianismo
1.2. Problema de la relacion entre fe y razén
Siglos 11-1V
Apologistas
Escuela de Alejandria
Gnosticos
Neoplatonismo
Padres de la Iglesia
1.3. San Agustin (siglo V)

2. Escolastica primitiva y Renacimiento carolingio (siglo IX-XI1)

2.1. Juan Escoto Eritgena (siglo IX)
2.2. El problema de los universales (siglos X-XII)
Realismo exagerado
Realismo moderado
Nominalismo
2.3. San Anselmo (siglo XI)
2.4. El siglo XII
2.4.1. Pedro Abelardo (1079-1142): subjetivismo medieval
2.4.2. Escuela de Chartres: humanismo medieval
2.4.3. Mistica y Escuela de San Victor
2.4.3.1. Bernardo de Clairvaux (1091-1153): la mistica o metafisica de los
santos
2.4.3.2. Los victorinos: candnigos regulares agustinos de la abadia de San Victor
A) Hugo de San Victor (1141)
B) Ricardo de San Victor (1173)

3. Plenitud de la Escolastica: siglo XIII

3.1. Aristotelismo platonizante
3.1.1. Recepcion de la filosofia arabe y judia: aristotelismo platonizante

A) Filésofos arabes:
Alfarabi (950).
Avicena o Ibn Sina (1037)
Averroes o 1bn Roschd (1198)
Algazel o Ghazali (1111)

B) Filosofos judios:



63

Avicebrén, Avencebrol o Salomon Ibn Gebirol (1070)
Moisés Maimonides (1204)

3.1.2. Traduccion directa del griego al latin de los escritos aristotélicos
3.1.3. Las universidades medievales
3.1.4. Las ordenes religiosas

3.2. Franciscanos y dominicos

3.2.1. Buenaventura (1221-1274): representante franciscano del platonismo
agustiniano

Obras: Comentario a las Sentencias, Quaestiones Disputatae, Breviloquium,
Itinerarium Mentis in Deum.

3.2.2. Dominicos
3.2.2.1. Alberto Magno (1193-1280)
3.2.2.2. Tomas de Aquino (1224-1274)

4. Crisis de la escolastica

4.1. Juan Duns Escoto (1266-1308)
4.2. El maestro Eckhart (1260-1327)
4.3. Guillermo de Ockham (1300-1349)
4.4. Nominalistas



X. FILOSOFIA MODERNA (3 hr.)
XI. FILOSOFIA CONTEMPORANEA (3 hrs.)

64



65

PROGRAMA DE LECTURA PARA
PREPARAR EL EXAMEN FINAL

Spinoza, B., Etica, demostrada segun el modo geométrico, Il de la naturaleza y el origen
del espiritu, pp. 156-160.

Locke, J., Ensayo sobre el entendimiento humano, pp. 197-223.

Leibniz, De la correccion de la filosofia primera y de la nocién de sustancia, pp. 300-301.
Wolff, Filosofia primera u Ontologia, pp. 381-386.

Kant, Prolegébmenos, pp. 532-566.

Hegel, Fenomenologia del espiritu, pp. 30-36.

Hegel, Enciclopedia de las ciencias filoséficas, pp. 57-58.



|. ARTICULACION SISTEMATICA (1 hr.)

Il. EL SER Y LA METAFISICA (3 hrs)

I1l. EL CONOCER Y LA TEORIA DEL CONOCIMIENTO (3 hrs)

IV. EL ACTUAR Y LA ETICA (3 hrs.)
A) FUNDAMENTACION O ETICA GENERAL

B) ETICA ESPECIAL
1.1. ETICA DE LA PERSONA

1.2. ETICA SOCIAL

V. EL SER DEL HOMBRE (3 hrs.)

66



67

I11. EL CONOCIMIENTO HUMANO Y FILOSOFIA DE LA INTELECCION
(2 hrs.)

1. El Problema critico

1.1 La posibilidad del conocimiento
1.2 El origen del conocimiento

1.3 El contenido del conocimiento
Conclusion

2. El proceso del conocimiento

1°) sensacion, 2°) phantasma o imagen sensible, 3°) intelecto paciente o pasivo y
captacion de la species impressa, 4°) intelecto agente o activo y simple aprehension
de la species expressa, 5°) conversio ad phantasmata o retorno a las imagenes
sensibles, 6°) verbum mentis, idea, juicio, raciocinio, y verbum oris o verbum
prolatum que es la expresién linguistica del verbum mentis.

Tipos de conocimiento

La verdad material y la verdad formal

Observaciones criticas a la teoria tradicional del conocimiento
3. El valor del conocimiento

1° En el conocimiento hay un objeto y un sujeto: todo conocimiento de un sujeto es
conocimiento de un objeto.

2° Entre ambos se establece una relacion real: esta relacion es la intencionalidad
(tendere in) del sujeto y del objeto.

3° Esta relacion es una correlacion: el sujeto lo es ante el objeto, y el objeto lo es
ante el sujeto.

4° El objeto cognoscible es noema, el sujeto cognoscente es noesis.

5° La relacion real que actualiza la intencionalidad es el elemento noérgico del
conocimiento.

6° El objeto, 0 noema, estéd intencionalmente presente en el sujeto cognoscente, o
noesis.



68

7° No es el ojo quien ve, ni el oido quien oye..., es el ser humano en su integridad el
que siente, conoce, piensa, ama,...

8° Todo conocimiento consciente es conocimiento de algo distinto del sujeto en
cuanto sujeto; por ello, todo conocimiento tiene un contenido.

9° El conocimiento opera un cambio en el sujeto que conoce.

10° El objeto determina al sujeto, y el sujeto determina al objeto: lo determinado no
es el sujeto pura y simplemente, sino la esencia del objeto en el sujeto. En otras
palabras, el conocimiento es receptivo y espontaneo.

11° Lo conocido significa intencionalmente un objeto de conocimiento, cuya
existencia puede ser real o ideal. La existencia real puede ser material o espiritual.
En cambio, la existencia ideal puede ser formal o moral.

12° Lo que se conoce, se conoce dentro de un contexto, campo u horizonte de
sentido.

13° Lo conocido se puede articular por medio del lenguaje.

14° Entre el intelecto y el lenguaje hay una mutua co/relacion de primacia e influjo.

4. Vision sistematica de una filosofia de la inteleccion y del conocimiento
4.1 Inteligencia y realidad: inteligencia sentiente y estética de la percepcion
4.2 Inteligencia y logos: logos sentiente y afirmacion intelectiva

4.3 Inteligencia y razén: razdn sentiente y conocimiento

4.4 La inteligencia creadora



69

VI. EL SER DEL MUNDO (3 hrs.)

1. La MATEMATICA vy la cantidad de los entes cosmicos.

2. La CINEMATICA y el ‘cambio-movimiento’ de los entes cosmicos
3. La DINAMICA v la actividad cualitativa de los entes cosmicos
4. La FISICA y la ‘substancia’ material del cosmos

5. La COSMOLOGIA y el ‘sentido’ filosofico del ‘orden’ del universo material



70

VI. EL SER Y LA METAFISICA (2 hrs.)

1. El ser se manifiesta
2. En la filosofia se parte de los entes materiales
3. Composicion de los entes materiales

De modo sintético se pueden esguematizar dos lineas correlativas de tensiones
analogicas:

esse essentia

ser ente (esencia existente)
ser como verbo ser como sustantivo
acto de ser (quod) modo de ser (quid)
existir existente

plenitud de ser pobreza de ser

En los entes finitos hay una distincion real entre esse et essentia

4. La relaciones metafisicas entre los diversos principios filoséficos son:

materia forma
potencia acto
essentia esse
existencia esencia
accidentes sustancia

5. De la sustancia y los accidentes se derivan los predicamentos o categorias del ser.
6. Los trascendentales superan lo categorial.

7. Las causas metafisicas son: la causa material, la causa formal (ejemplar), la causa
eficiente (ejemplar) y la causa final.



1.

71

VII. EL SER DE DIOS (2 hrs.)

El cuestién acerca de Dios

Las formulaciones filoséficas que prepararon desde la Modernidad la problematica
contemporanea sobre Dios son: a) la disyuntiva entre fe y razon; b) el deismo ilustrado; c)
el ateismo contemporaneo; d) resultado: el nihilismo contemporaneo y el estructuralismo.

2.

4.

a)

Ante el problema anterior la teologia filosofica pretende dar una respuesta razonable:
a) ante el racionalismo, racionalidad; b) ante el deismo del devenir histérico de Dios; c)
el ateismo también vive de una fe indemostrable racionalmente. Pero el hecho de que
el ateismo resulte racionalmente infundado no supone en absoluto que esté
fundamentada la existencia de Dios. ¢Es posible demostrar racionalmente la existencia
de Dios? Parece que teistas y ateos se encuentran en tablas.

. Si este es el problema, entonces es necesaria una disciplina filoséfica que se cuestione

sobre Dios: la teologia filosofica (objeto material, objeto formal, punto de partida,
método.

La EXISTENCIA de Dios.
Método mixto: 'inductivo-aposteriori’ y 'deductivo-apriori'. Principio de causalidad y

analogia. 1) algunos errores que hay que enfrentar son el racionalismo, el fideismo, el
tradicionalismo, el intuicionismo, agnosticismo y el ateismo.

b) Algunos intentos insuficientes de mostrar la existencia de Dios mediante un método

c)

puramente 'deductivo-apriori': El argumento ‘asimultaneo’ (mal llamado 'ontoldgico’).
Algunas pruebas ‘inductivo-aposteriori' y 'deductivo-apriori'. 1) Los elementos para
comprender el alcance y efectividad de estas pruebas son: el valor ontoldgico y
gnoseoldgico del intelecto humano y la legitimidad analitica y objetiva del principio de
causalidad. 2) La cinco vias de Tomas de Aquino:

puntos de partida: 1° el movimiento metafisicamente considerado como paso de la
potencia al acto; 2° la serie de causas eficientes subordinadas que concurren en la
produccidén de un efecto; 3° la limitacion en la duracion en los entes; 4° la graduacién
—magis et minus-- de las perfecciones trascendentales que vemos; 5° los entes finitos
desprovistos de inteligencia, que acttan hacia un fin.

d) Otras pruebas modernas: 1) argumento deontoldgico, 2) argumento eudemoldgico, 3)

€)

por el conocimiento implicito y atemético del ser no subsistente en todo acto de
conocimiento humano.

Propuesta de Hans Kiing: 1) SI. A LA REALIDAD como alternativa al nihilismo, 2) Si
A DIOS como alternativa al ateismo Para la realidad de Dios no _hay una
demostracion ldgica concluyente.




72

5. La ESENCIA de Dios.

a) Tension entre teologia positiva (o katafatica) y teologia negativa (o apoféatica). Caracter
analogico de nuestro conocimiento de Dios: mediante un triple modo analdgico del
conocimiento de Dios (afirmacion, negacion y eminencia).

b) Atributos de Dios: 1) la simplicidad metafisica; 2) Omniperfeccion y Bondad, Verdad y
Belleza supremas; 3) infinitud, inmensidad y omnipresencia; 4) inmutabilidad, eternidad
y omnipotencia; 5) unidad y unicidad; 6) absolutamente trascendente pero inmanente en
su creacion.

c) Obrar de Dios.

d) Teodicea: justificacion de la existencia de Dios ante el problema del mal.




