
 1 

 

 

 

 

SÍNTESIS FILOSÓFICA: 

SISTEMÁTICA E HISTÓRICA 
 

 

 

 

 

 
FACULTAD DE FILOSOFÍA 

 

 

 
Para los amigos que perdí... 

 

 

 

 

UNIVERSITÄT INNSBRUCK 

Nivel: Licenciatura 5º y 6º Semestre 
 

Profesor: 

Pbro. Dr. Roberto García González 

 

 

 

 

 

 

Collegium Canisianum, Innsbruck, 2015 

 



 2 

SÍNTESIS FILOSÓFICA 

 

 

 

 

I.  ARTICULACIÓN SISTEMÁTICA (1 hr.) 
 

 

 

 

 

1.1 Objeto material de la filosofía: el ser 

 

1.2 El ser se manifiesta explícitamente en: la verdad como cognoscible, en la bondad como 

apetecible… En la filosofía se parte de los entes materiales, que son las más accesibles 

a nuestro tipo de intelecto, y a partir de ahí se busca analógicamente el conocimiento de 

los entes de razón, de los entes espirituales, del ser y del último Fundamento del ser. 

 

1.3 Nuestro acceso al ser son los entes, especialmente el ser humano con su experiencia de 

la existencia. Con todas sus facultades el ser humano accede al ser, alcanzando su 

estatuto filosófico este acceso a través del intelecto y voluntad. En la unidad óntica del 

hombre se unifica el sentido del ser que se manifiesta como verdadero y como bueno. 

La unidad trascendental es percibida gracias a la unidad antropológica entre intelecto y 

voluntad, gracias a que el ser humano es una unidad integral y originaria. 

 

1.4 De la unidad de la verdad y bondad del ser se deriva la unión inseparable entre ser, 

conocer y actuar; es decir, entre metafísica, gnoseología y ética. 

 

1.5 El ser se dice en varios sentidos: es análogo (no equívoco, ni unívoco): en general se 

puede hablar del ser del mundo, del ser del hombre y del ser de Dios. Por ello existen la 

cosmología, la antropología y la teología filosófica como tratados sistemáticos 

distintos, pero no separados. 

 

 

 



 3 

II. EL SER HUMANO  (2 hrs.) 
 

 

2.1. Punto de partida, objeto y método de la antropología filosófica 
 

 

a)  Punto de partida: la experiencia de la existencia humana, no considerada 

anecdóticamente, ni de modo parcial, sino en la globalidad de su sentido. Ejem: la 

experiencia humana de la propia existencia y de la propia conciencia (Díaz: vocativo, 

genitivo, dativo, ablativo, nominativo; concluye: amor, ergo sum ['soy amado, luego 

existo']), el asombro ante la experiencia del propio conocimiento personal, de la propia 

libertad, de las 'situaciones-límite', de la propia cultura, temporalidad, historicidad y de la 

acechanza de la muerte.   

b)  Objeto: el ser humano se pregunta por sí mismo. Es el único ser que lo hace. Se 

cuestiona: ¿qué y quién soy yo?, ¿qué y quiénes son los otros?, ¿qué y quién es el ser 

humano en general?, ¿cuál es el sentido trascendente y el significado filosófico de la 

existencia humana y del ser del hombre? El objeto material de la antropología filosófica 

es el ser humano. En cambio, el objeto formal de esta disciplina son las dimensiones 

trascendentes del ser humano; por ejemplo, su capacidad de conocer la verdad, de obrar 

el bien, de ser libre, su historicidad y trascendencia, sus relaciones consigo mismo, con 

el mundo y con los otros, e incluso su laberinto sentimental. 

c)  Método: 'fenomenológico-reflexivo' en una circularidad que parte de la experiencia de la 

existencia humana, alcanza la universalidad del sentido de lo humano y retorno a la 

existencia humana para esclarecerla con el sentido adquirido. 

 

 

2.2.  Temas fundamentales: 
  

2.2.1.  ¿Qué es el ser humano? 

 

 

a)  El sitio humano en el horizonte del mundo y su relación con el cosmos, que es su 

suelo nutricio y su horizonte configurador: 1) El hombre es un ser vivo: los grados 

comunes y distintivos de la vida (finita: vegetativa, animal, humana; infinita), elementos 

de una noción filosófica de vida en general (autodinamismo, espontaneidad, actividad 

inmanente), continuidad y discontinuidad ontológica en la participación de la vida; 

consecuencias filosóficas respecto al ser humano de la teoría evolutiva: hominización, 

humanización y personeidad. 

 

b)  La autorrealización del ser humano: 1) El hombre es un ser que siente, percibe, intelige 

y decide unitariamente: la sensibilidad externa e interna, la intelección (objeto formal de 

la inteligencia «el ser en cuanto verdadero: el ser humano es capaz de conocer la 

verdad», funciones discursivas «inducción y deducción» e intuitivas, operaciones propias 

de la inteligencia «la simple aprehensión, el juicio, el raciocinio»), la volición (objeto 

formal de la voluntad «el ser en cuanto bueno: el ser humano es capaz de elegir el valor 



 4 

como bien», la libertad humana «pruebas: a priori, a posteriori, fenomenológica» y los 

determinismos «físicos, psicológicos y sociológicos--, la moralidad humana, el amor 

humano (ejem: los análisis de Fromm sobre los tipos de amor, el síndrome de 

crecimiento y el síndrome de decadencia; y la propuesta de Carlos Díaz en su tetralogía). 

Según José Antonio Marina la voluntad es una habilidad de la inteligencia humana para 

autorrealizarse mediante un proyecto ético que consiste en buscar la forma más 

inteligente de ser inteligente. 

 

c)  La esencia humana: «el ser humano es una unidad integral y originaria, que en 

cuanto inteligencia sentiente, volición tendente y sentimiento afectante, despliega su 

existencia personal e intersubjetiva como interlocutor válido e individuo convocado 

a la convivencia, al diálogo, a la acción y a la auto/trascendencia». Éste es el 

arquetipo de ser humano que está a la base de nuestra reflexión filosófica. En estas 

palabras se concentra el holograma de la concepción antropológica incubada en esta 

reflexión filosófica. 

 

Las tres estructuras antropológicas básicas son inteligencia sentiente, volición tendente y 

sentimiento afectante. Estas estructuras se recubren recíprocamente. La descripción de la 

existencia personal se describe en posteriores incisos. El despliegue de la existencia 

intersubjetiva del ser humano como interlocutor válido implica la presencia de cuatro 

pretensiones de validez, a saber: verdad, credibilidad, corrección e inteligibilidad en todo 

procedimiento en el que se intercambian dialógicamente acciones comunicativas, de las 

cuales la menos ambigua es la argumentación. 

 

El ser humano en cuanto individuo convocado a la convivencia y al diálogo instaura las 

siguientes relaciones: a) con los otros [ser con o «mit Sein»] y con lo otro [ser en el mundo 

o «in der Welt Sein»], b) consigo mismo [ser sí mismo «selbst Sein»], c) y con lo 

trascendente [los valores, las utopías, la auto/trascendencia, un Tú absoluto, el 

absolutamente Otro, el Desconocido, Dios]. A la relación de exterioridad o extrovertiva del 

primer inciso, otros le han denominado corporeidad, cuerpo, so/ma/sa/rc, basar, sthula 

sarira, buddha kaya, ching. A la relación de interioridad e intimidad introvertiva del 

segundo inciso le han llamado animación, alma, yuxh/, o nefesh, ch’i. Y a la relación de 

auto/trascendencia correspondiente al último inciso le han nombrado espiritualidad, 

pneu=ma, ruah, suksma sarira, shen. Entonces, el ser humano es un espíritu encarnado y 

animado, o cuerpo animado y espirituado humanamente; es decir, una unión sustancial, 

integral y originaria. (Tomás de Aquino: el alma es la forma del cuerpo; por ello el hombre 

es un cuerpo informado). 

 

 

2.2.2. ¿Quién es el ser humano? 

 

2.2.2.1. El autodesarrollo del hombre 

 

1)  El hombre es un ser personal, autoconsciente, que se autodetermina inter/ 

subjetivamente: La noción filosófica de persona propuesta por Coreth es la siguiente: 



 5 

«persona» es una realidad total que se autorrealiza y se experimenta a sí misma como 

tal totalidad desde el centro de su mismidad abriéndose ineludiblemente a las relaciones 

interpersonales y comunitarias. El ser humano despliega su existencia personal 

caracterizada por los cuatro siguientes rasgos: intimidad espiritual, singularidad única, 

autonomía individual y capacidad de relaciones auto y hetero/realizantes. Estos rasgos 

han sido enriquecidos por Paul Ricoeur
1
 de la siguiente manera: a) persona es quien 

puede ser responsable desde el punto de vista ético; b) persona es quien puede ser 

narrador o personaje desde el punto de vista de la teoría de la narración; c) persona es 

quien puede ser agente o paciente, es decir, verdugo o víctima desde el punto de vista de 

la teoría de la acción; d) y persona es quien puede ser hablante o interlocutor desde el 

punto de vista de la teoría del lenguaje. Carlos Díaz, especificando el tipo de relaciones 

auto y hetero/realizantes, considera que una persona es capaz de reconocer 

invocativamente su propia menesterosidad, estableciendo relaciones genitivas de 

pertenencia, dativas de autodonación, ablativas de autoentrega incondicionada en 

cualquier tiempo y en todo lugar. Y concluye: amor, ergo sum. “Quien nos ama nos 

reconoce como personas, seamos quien seamos y estemos como estemos. El amor 

dignifica y rescata del olvido y de la muerte. Da más fuerza sentirse amado que creerse 

fuerte. Así de sencillo, así de misterioso, pero así de verdadero”
2
. El amor es una 

dimensión específicamente antropológica que constituye un significado filosófico 

imprescindible para entender quienes somos como humanos. 

 

El proceso de autoconciencia está vinculado inseparablemente a la alteridad cósmica e 

intersubjetiva, la autotederminación exige la búsqueda del valor, la autorreflexión y la 

capacidad de darle un sentido a la propia existencia sabiendo qué se hace, porqué se hace y 

para qué se hace. El ser humano es «ser con» los otros y con lo otro: mit Sein  o 

«intersubjetividad», que designa ese entramado de relaciones que están a la base de la auto 

y hetero/realización del ser humano en cuanto persona abierta a una comunidad. El ser 

humano es un «ser para sí mismo» de un modo único y original: selbst Sein. La capacidad 

que el ser humano tiene para tomar conciencia de sí mismo como sujeto de su propia acción 

le lleva a penetrar en el enigma de su originalidad irrepetible. A este existenciario 

antropológico, que consiste en «ser para sí mismo» un yo inédito, insólito o inaudito, se le 

puede llamar «unicidad». A estos cinco se les llama ejes antropológico-existenciarios. 

 

2)  El hombre es un ser temporal e histórico: el ser humano existe temporalmente, 

corporalmente, sexuadamente, culturalmente, mundanalmente, históricamente: 

 

a)  La temporalidad humana: no entendida sólo cuantitativamente (como el número del 

movimiento según lo anterior y lo posterior), sino también cualitativamente como la 

presencia del suceso humano ante el porvenir, con el privilegio de la presencia. A este 

existenciario antropológico se le puede denominar «temporeidad». 

                                                           
1
 Cfr., RICOEUR, Paul, Amour et justice (Du Seuil, Paris 1990) [trad. cast. de DOMINGO MORATALLA, 

Tomás, Amor y Justicia (Caparrós, Madrid 1993) 105-124]. 
2
 DÍAZ HERNÁNDEZ, Carlos, La virtud de la justicia, en Communio: Revista Católica Internacional 

[1/2001] (Encuentro, Madrid 2001) 26. 



 6 

b)  La corporalidad humana o corporeidad: toda la expresión humana está mediada por la 

corporeidad, el hombre no se realiza sin la ayuda de la materia y de la corporalidad, 

incluso esto se presenta en las actividades más espirituales (ciencias, artes, ética, el 

pensar y el querer, etc.). 

c) El ser humano es «ser sexuado humanizadamente». El ser humano existe 

ineludiblemente como «ser sexuado». Este modo de existencia está transfigurado por la 

inteligencia humana, por ello nuestra existencia sexuada está humanizada. A este 

existenciario antropológico específico se le llama «sexuidad». Consiste en la capacidad 

humana para ejercer una sexualidad inteligentemente de manera humanizadora. La 

sexuidad humana puede ser abordada desde un enfoque biológico, psicológico, 

dialógico, sociocultural, existencial y mistérico. 

d) La cultura humana: arte, ciencia, folklore, instituciones, lenguaje, el juego y el ingenio 

analizado por José Antonio Marina como necesitado de la creatividad de la inteligencia. 

e) La «mundaneidad», en cuanto existenciario antropológico, podría describirse con aquella 

célebre expresión heideggeriana: el ser humano, en cuanto ser ahí (da Sein), es «ser en el 

mundo». En efecto, entre el ser humano y el mundo se da una retroalimentación 

recíproca de antropo/morfización y cosmo/morfización; es decir, el ser humano 

antropo/morfiza al mundo, y éste le cosmo/morfiza a él. 

f) La historicidad humana: no es sólo la fugacidad, ni el cambio, ni la evolución, ni la 

duración, ni la historia como ciencia; además y sobre todo, es la dimensión encarnativa, 

temporal e intersubjetiva del ser humano. 

g) La muerte es el evento inmanente en la temporalidad, corporalidad e historicidad 

humana. Puede interpretarse desde diferentes concepciones complementarias –como 

fatalidad, como intérprete de la vida, como inmanente en la misma vida, como frontera 

ambigua ante la vida, como expiación, como aproximación al amor (thánatos kai eros, 

thánatos kai agape), como muerte vicaria y como deposición regia en el envilecimiento, 

prisión y muerte del rey. 

 

3)  El hombre busca lo trascendente en relación con los valores supratemporales y 

metahistóricos: la 'inmortalidad', la expectativa, la religión, los valores, las utopías, la 

auto/trascendencia, un Tú absoluto, el absolutamente Otro, el Desconocido, Dios. 

 

 

 

 

 

ACTIVIDAD: Leer el anexo sobre la pregunta «¿Quién soy yo?» 

 



 7 

III. EL CONOCIMIENTO HUMANO Y FILOSOFÍA DE LA 

INTELECCIÓN (2 hrs.) 
 

 

1. El Problema crítico 
 

La primera cuestión que la filosofía de la intelección debe resolver es el problema 

crítico. Éste consiste en plantear adecuadamente el problema del conocimiento en base a 

estas tres preguntas cardinales: a) ¿Es capaz el ser humano de conocer la verdad?, b) ¿Con 

cuáles medios?, c) ¿Qué es lo que se conoce? En la historia del pensamiento ha habido 

diversas corrientes filosóficas que responden a estas preguntas.  

 

1.1 La posibilidad del conocimiento. Cuando alguien pregunta ¿es capaz el ser humano de 

conocer la verdad?, busca una respuesta acerca de la posibilidad del conocimiento 

humano. Las dos corrientes que han respondido a esta pregunta son los escépticos y los 

dogmáticos. Mientras éstos responden afirmativamente a la pregunta, aquéllos lo 

niegan. a) Escépticos: «No, el ser humano no es capaz de conocer la verdad, y por ello 

el conocimiento no es posible». b) Dogmáticos: «Sí, el ser humano es capaz de conocer 

la verdad, y por ello el conocimiento es posible». La propuesta dogmática se bifurca en 

dos corrientes denominadas «dogmatismo ingenuo» y «dogmatismo crítico». b1) 

Dogmatismo ingenuo: Sí, siempre y sin esfuerzo. b2) Dogmatismo crítico «Sí, el ser 

humano es capaz de conocer la verdad, aunque con esfuerzo y de modo limitado, no 

obstante los errores». 

 

1.2 El origen del conocimiento. Quien pregunta «¿cuáles son los medios para conocer la 

verdad?», intenta llegar al origen del conocimiento humano. Las dos corrientes que han 

respondido a esta cuestión son el empirismo y el racionalismo. Estas corrientes 

confrontan los sentidos y la razón de modo antagónico. ¿De cuál de estas dos fuentes 

parte el conocimiento humano? ¿Dónde reside el origen decisivo del conocimiento? a) 

Empirismo cientificista o naturalismo: «Sólo los sentidos son los medios y el origen 

decisivo del conocimiento humano. La única fuente del conocimiento humano es la 

experiencia sensible». b) Racionalismo apriorista o intelectualismo: «Sólo la razón es 

el medio y el origen decisivo del conocimiento humano. La única fuente de nuestro 

conocimiento es la razón». 

 

c) Síntesis conclusiva a la cuestión del origen del conocimiento. Parafraseando a Kant 

es correcto decir: «una razón sin sensibilidad estaría vacía, y una sensación sin 

razonamiento estaría miope y animalizada». El empirismo no percibe que los sentidos 

son condición necesaria del conocimiento, pero no son causa suficiente. Y el 

racionalismo no comprende que «nada hay en el intelecto que no recibamos por medio 

de los sentidos excepto el mismo intelecto». El problema fundamental de ambas 

posturas es de origen antropológico porque separan el intelecto racional de la 

sensibilidad humana. Esta deficiencia es colmada si se acepta que el hombre es y 

conoce como una unidad substancial, integral y originaria, como inteligencia sentiente 

o sensación inteligente.  



 8 

 

1.3 El contenido del conocimiento. Faltaría plantearse la cuestión acerca del contenido del 

conocer, cuya formulación es la siguiente: ¿Qué es lo que se conoce? Hay tres 

corrientes de pensamiento que responden a esta pregunta: el fenomenismo, el idealismo 

y el realismo.  a) El fenomenismo sostiene que no podemos conocer las cosas como son 

en sí, sino como nos aparecen, sólo como son para nosotros. Si alguien pregunta «¿qué 

es lo que se conoce», esta postura filosófica responde: sólo fenómenos o imágenes 

sensibles. No se niega que exista un fundamento real, pero se considera que no se 

puede conocer su esencia. Se puede conocer que el ou/menon existe, se sabe «que es», 

pero no se sabe «qué es», es decir, lo que es. 

 

b) Idealismo: El ser humano conoce puras ideas que el sujeto elabora a partir de sus 

propias categorías, ése es el contenido del conocimiento.  

 

c)  Realismo: Si ni los puros fenómenos ni las solas ideas son el contenido del 

conocimiento, entonces ¿qué es lo que se conoce? El realismo filosófico responde: El 

ser humano conoce lo real, ése es el contenido del conocimiento. Modalidades del 

realismo: c1) el realismo ingenuo cree que lo real existe exactamente tal cual como es 

percibido sin que el sujeto intervenga para interpretarlas. c2) Realismo natural: esta 

postura distingue entre lo percibido y lo real. Sin embargo, sostiene que lo percibido 

corresponde exactamente a lo real. Que la interpretación perceptiva es una 

representación exacta de lo real.  

 

c3) Realismo crítico: esta postura hace crítica reflexiva del conocimiento. No acepta 

que las propiedades percibidas sean tal como aparecen, sino que son una construcción 

de las facultades del sujeto. Sin embargo, estas representaciones constructivas están 

fundadas en los estímulos de lo real. c4) Realismo hermenéutico. Esta postura 

intermedia afirma el conocimiento de lo real de modo objetivo/subjetivo, dado que lo 

percibido es una interpretación (postura hermenéutica) de los datos objetivos de lo 

real, elaborada por el ser humano con sus sentidos inteligentes. Las propiedades 

perceptibles están en lo real, pero sólo son percibidas gracias a los sentidos inteligentes 

y de acuerdo con las facultades del sujeto, es decir, al modo del cognoscente. Lo 

perceptible no existiría tal como es percibido por nosotros sin la sensación inteligente, 

con la que interpretamos lo real. 

 

Conclusión: La doctrina fundamental del realismo puede resumirse en estas afirmaciones: 

1º) El contenido del conocimiento es lo real. Esta palabra proviene del término latino 

«res», que significa directamente la esencia en cuanto unida a la existencia. 2º) Lo real 

se conoce de modo 'objetivo-subjetivo' de acuerdo con las capacidades del 

cognoscente. 3º) El contenido de lo conocido no es lo real tal como existe en sí mismo, 

independientemente del sujeto, sino una interpretación antropomórfica y verdadera 

basada en lo real; por ello, se puede sostener que en todo lo conocido «el rastro de la 

serpiente humana se encuentra por todas partes» (Putnam). 4º) El conocimiento es 

pasivo-activo. No puede ser puramente pasivo porque el ser humano interpreta los 

datos; ni puramente activo, porque entonces el sujeto crearía el objeto de conocimiento. 



 9 

2. El proceso del conocimiento 

 

La filosofía tradicional aristotélico/tomasiana, tanto escolástica como 

neo/escolástica, describe el proceso del conocimiento atendiendo a sus rasgos 

psico/antropológicos. La distinción de estos rasgos es solamente formal, por ello sería 

incorrecto separarlos como si estuvieran cronológicamente yuxtapuestos. La unidad de 

estos rasgos está fundada en la unidad antropológica integral y originaria de las diversas 

facultades del sujeto cognoscente.  

 

Esta propuesta filosófica describe un «proceso ‘epistemológico’ estricto con una 

adecuación exigitiva», es decir, exige una adecuación estricta entre las diversas facultades 

cognoscitivas que participan en el proceso de «abstracción» de los conceptos a partir de lo 

real. La adecuación exigitiva se realiza entre facultades del sujeto, condiciones 

gnoseológicas del objeto e índole del medio a través del cual el objeto es sentientemente 

inteligido. Por ejemplo, es necesario que haya una adecuación estricta entre la vista, el color 

y la luz. 

 

A grandes rasgos, este proceso gnoseológico realista consta de: 1º) sensación o simple 

aprehensión, 2º) phantasma o imagen sensible, 3º) intelecto paciente o pasivo y captación 

de la species impressa, 4º) intelecto agente o activo y abstracción de la species expressa, 5º) 

conversio ad phantasmata o retorno a las imágenes sensibles, 6º) verbum mentis, idea, 

juicio, raciocinio, y verbum oris o verbum prolatum que es la expresión lingüística del 

verbum mentis.  

 

Tipos de conocimiento: intuitivo y el discursivo. a) La intuición intelectual es un 

conocimiento que no necesita posteriormente de un procedimiento discursivo de la razón, 

porque de repente el intelecto llega a una conclusión  inmediata, contundente y categórica 

sin hacer explícitamente un raciocinio silogístico. b) Por su parte, el conocimiento 

discursivo tiene dos modalidades: la inducción y la deducción. La inducción parte de los 

datos particulares y concretos, para llegar paso a paso a un conocimiento universal y 

necesario. En cambio, la deducción, que parte de un conocimiento universal y necesario, 

saca las conclusiones abstractas y luego las aplica a los casos particulares y concretos. 

Ambas modalidades del conocimiento discursivo son complementarias para el 

conocimiento de la verdad.  

 

La verdad material y la verdad formal. Desde un enfoque onto/metafísico la verdad material 

es la «inteligibilidad» de los entes y del ser. En cambio, desde un enfoque 

lógico/gnoseológico la verdad formal es la correspondencia entre el sujeto y el predicado de 

un juicio, y la adaequatio rei et intellectus
3
.  

 

Observaciones críticas a la teoría tradicional del conocimiento. La filosofía tradicional 

puede cumplir las exigencias del problema crítico porque superó el escepticismo, el 

dogmatismo ingenuo, el empirismo cientificista, el racionalismo apriorista, el 

fenomenismo, el idealismo, el realismo ingenuo, el realismo natural, el realismo crítico, el 

                                                           
3
 Cfr. AQUINO, Tomás de, Summa Thelogica, I, q. 16, a.1; I, q. 21, a. 2. (B.A.C., Madrid 1951) 136 y 179. 



 10 

realismo exagerado y el nominalismo. Sin embargo, históricamente el problema del 

conocimiento no fue planteado sistemáticamente y de modo suficientemente crítico en el 

Medioevo. Han sido los filósofos tomistas y neo/escolásticos quienes lo han tematizado 

ante el reto de la filosofía moderna y contemporánea. La principal insuficiencia de la teoría 

tradicional del conocimiento es haber reducido el problema del conocimiento a una 

descripción psico/antropológica del proceso del conocimiento. 

 

Por otra parte, es necesario subsumir los aportes de la teoría tradicional del conocimiento 

dentro de un panorama más amplio de manera que se proponga una síntesis válida para 

nuestro tiempo, dialogando con los autores más relevantes que se han esforzado por 

reflexionar acerca de la cuestión del conocimiento. Esta nueva propuesta filosófica tendrá 

que ubicar el problema del conocimiento dentro del contexto más amplio que corresponde a 

una filosofía de la inteligencia y de la intelección, enmarcada a su vez por una antropología 

filosófica, porque el conocer es una tarea compleja en la que intervienen las otras 

estructuras antropológicas: la volición tendente y el sentimiento afectante. El problema 

crítico ya ha sido planteado correctamente, y se ha concluido que la gnoseología realista es 

la solución más convincente a esta problemática. Ahora hay que reflexionar acerca del valor 

del conocimiento antes de abordar el amplio panorama de la filosofía de la inteligencia y de 

la intelección en el que se reubica más coherentemente el problema del conocimiento. 
 

3. El valor del conocimiento 
 

El valor del conocimiento es de gran importancia para una filosofía de la 

inteligencia. La filosofía tradicional resulta insuficiente para resolver este asunto, por eso 

ahora se acude a la fenomenología existencial que es una corriente contemporánea que ha 

hecho grandes aportes al respecto. El valor del conocimiento se descubre al desarrollar una 

descripción fenomenológica del hecho del conocimiento, tomando conciencia de los 

prejuicios para que éstos no deformen la descripción. La descripción fenomenológica nos 

aporta los siguientes rasgos fundamentales del valor del conocimiento que se descubre 

mediante la auto/reflexión.  

 

1º En el conocimiento hay un objeto y un sujeto: todo conocimiento de un sujeto es 

conocimiento de un objeto.  

2º Entre ambos se establece una relación real: esta relación es la intencionalidad  (tendere 

in) del sujeto y del objeto.  

3º Esta relación es una correlación: el sujeto lo es ante el objeto, y el objeto lo es ante el 

sujeto. 

4º El objeto cognoscible es noema, el sujeto cognoscente es noesis. 

5º La relación real que actualiza la intencionalidad es el elemento noérgico del 

conocimiento. 

6º El objeto, o noema, está intencionalmente presente en el sujeto cognoscente, o  noesis. 

7º No es el ojo quien ve, ni el oído quien oye…, es el ser humano en su integridad el que 

siente, conoce, piensa, ama,...  

8º Todo conocimiento consciente es conocimiento de algo distinto del sujeto en cuanto 

sujeto; por ello, todo conocimiento tiene un contenido.  



 11 

9º El conocimiento opera un cambio en el sujeto que conoce.  

10º El objeto determina al sujeto, y el sujeto determina al objeto: lo determinado no es el 

sujeto pura y simplemente, sino la esencia del objeto en el sujeto. En otras palabras, el 

conocimiento es receptivo y espontáneo.  

11º Lo conocido significa intencionalmente un objeto de conocimiento, cuya existencia 

puede ser real o ideal. La existencia real puede ser material o espiritual. En cambio, la 

existencia ideal puede ser formal o moral.  

12º Lo que se conoce, se conoce dentro de un contexto, campo u horizonte de sentido.  

13º Lo conocido se puede articular por medio del lenguaje.  

14º Entre el intelecto y el lenguaje hay una mutua co/relación de primacía e influjo. 

15º Interpretamos lo percibido desde lo que sabemos. 

16º Interpretar es comprender, y comprender es ponernos de acuerdo dialógicamente. 

17º Hemos comprendido realmente sólo aquello que hemos podido cambiar mejorándolo. 

18º El único diálogo efectivo es aquél que está orientado a la comunicación inter/activa 

mediante el mutuo reconocimiento de la competencia comunicativa y el compromiso 

solidario en la acción. 

19º La hermenéutica amplía sus horizontes inter/subjetivos con la crítica de las ideologías y 

la ética cívica. 

 

4. Visión sistemática de una filosofía de la intelección y del conocimiento  
 

Abstract. La realidad es una interpretación formal o una formalidad de lo real. La 

realidad es el carácter formal de lo real existente que es actualizado por la inteligencia 

humana. La intelección es la actualización intelectiva de lo real. Realidad e intelección son 

inseparables porque son respectivas. La intelección de lo real es posible porque la 

inteligencia humana es una inteligencia sentiente. La inteligencia humana intelige la 

realidad actualizándola de acuerdo a tres modos distintos de intelección: aprehensión 

primordial, logos y razón. 

 

El saber y la realidad son en su misma raíz estricta y rigurosamente congéneres. Es 

imposible una prioridad gnoseológica del saber sobre la realidad y de la realidad sobre el 

saber. El problema del conocimiento se ubica dentro de una filosofía de la intelección 

porque el conocimiento está incluido dentro del tercer modo de intelección. Intelegir y 

sentir en el ser humano están íntimamente unidos porque el hombre es inteligencia 

sentiente y sensación inteligente. Si la intelección en cuanto sentiente es impresión pasiva y 

receptiva, entonces en cuanto intelectiva es aprehensión activa y espontánea. La intelección 

humana es actualización presencializadora de lo real. Los tres modos de intelección o de 

actualización presencializadora de lo real se clasifican en dos incisos: 1) la aprehensión 

primordial de lo real es el «modo primario y radical», 2) y la re-actualización sentiente de 

lo real desplegada en logos «campalmente» sentiente  y razón «mundanalmente» sentiente. 

 

4.1 Inteligencia y realidad: inteligencia sentiente y estética de la percepción 

 

La intelección como acción espontánea es denominada aprehensión. La intelección 

es la acción aprehensiva unida intrínsecamente al sentir. La estructura formal del sentir 



 12 

tiene tres aspectos: 1º afección del sentiente por lo sentido; 2º aspecto de alteridad, la 

presentación de algo otro en afección; 3º la fuerza de imposición (noérgica) con que la nota 

presente en la afección se impone al sentiente.  

 

Hay dos modos de aprehensión sentiente que son el resultado de dos formalizaciones 

distintas: sentir la estimulidad (propia del animal) y sentir la realidad (propia del hombre). 

La inteligencia sentiente es una sola facultad constituida por dos potencias esencialmente 

distintas: sentir e intelegir. La estructura de la impresión de realidad tiene distintos modos 

de estar impresivamente dada. Dicha estructura modal está constituida por una diversidad 

de los sentires. Se han identificado once órganos receptores de la sensibilidad: vista, oído, 

olfato, gusto, tacto (suavidad, dureza), sentido térmico (calor, frío), sensación de placer o 

dolor, sentido de contacto-presión, sensibilidad laberíntica y vestibular, kinestesia (sentido 

muscular, tendinoso y articular) y cenestesia (o sensibilidad visceral). Esta clasificación de 

los sentires se basa en las diversas cualidades percibidas, es decir, en el contenido de lo 

percibido. Sin embargo, hay que acentuar más la forma o modo en que se nos presentan 

estas cualidades del contenido de la realidad. 

 

Los modos de presentación de la realidad al sentir intelectivo son: el modo como la vista 

aprehende lo real es como algo que está eidéticamente «delante», «ante mí»; el modo 

correspondiente al oído es la presentación «notificante»; al olfato le es propia la presencia 

como «rastro», por ello el olfato es el sentido del rastreo; al gusto la realidad le está 

presente como «fruible»; al tacto le pertenece la «nuda» presentación de la realidad; la 

kinestesia capta la realidad como algo en «hacia», como «presentación direccional»; el 

sentido térmico capta la realidad como «temperante»; la sensación de placer o dolor, como 

«afectante»; el sentido de contacto-presión capta la fuerza de imposición de la realidad 

como algo «junto» a mí; la sensibilidad laberíntica y vestibular, como «posición»; la 

cenestesia capta la realidad propia del hombre como presente a sí mismo, su «intimidad», el 

sentido de «sí mismo». Por tanto, los modos de presentación de la realidad a la sensación 

intelectiva, o modos de impresión de la realidad son: la presencia eidética, noticia, rastro, 

fruición, nuda realidad, hacia, atemperamiento, afectamiento (influjo), proximidad, 

posición, intimidad. 

 

La aprehensión primordial nos hace arribar a la verdad real. No somos nosotros lo que 

vamos a la verdad real, sino que la verdad real nos tiene en su seno. No poseemos la 

verdad real sino que la verdad real nos tiene poseídos por la fuerza de la realidad que nos 

atrae hacia otros modos de intelección, además de la aprehensión primordial. El modo 

primario y radical del intelegir es la aprehensión primordial de realidad que es una 

aprehensión directa, inmediata y unitaria, que sirve de base y punto de referencia para los 

modos ulteriores de intelección. Los modos ulteriores de actualización: la realidad 

aprehendida primordialmente es reactualizada como realidad respectiva: como 

respectividad campal y como respectividad mundanal. La actualidad campal y la actualidad 

mundanal son distintas modalidades de la actualización respectiva de lo real. Y cada una de 

estas actualizaciones determina un modo propio de intelección: logos y razón. 

 



 13 

La intelección sentiente influye profundamente en las estructuras humanas y sus procesos, 

configurándolas en una unidad antropológica de sentido. La intelección influye en los 

afectos y sentimientos, y en la volición. La intelección sentiente influye determinante en las 

estructuras humanas conocidas como sentimiento afectante y volición tendente.  

 

4.2 Inteligencia y logos: logos sentiente y afirmación intelectiva 

 

La intelección del logos sentiente se actualiza dentro de un campo intelectivo. El 

campo es un ámbito de realidad que aloja determinados aspectos de lo real. El campo es 

medio de intelección. Logos es re-actualización campal de la intelección primordial. La 

intelección del logos implica un movimiento intelectivo en dos fases: a) el movimiento de 

impelencia a partir de la cosa real hacia un campo de «la» realidad, b) y el movimiento 

retractivo para intelegir desde el campo lo que la cosa real es en realidad. 

 
El logos es intelección afirmativa. Afirmación significa aquí una intelección «firme» con 

intención afirmativa. En la afirmación intelectiva del logos sentiente hay fuerza y hay 

firmeza. La firmeza es el modo de la afirmación. Las diferencias de firmeza constituyen los 

siguientes diferentes modos de afirmación: afirmación de nuestra ignorancia, el indicio y el 

barrunto, la duda, opinión, la obviedad y la certeza. El logos nos hace arribar a una verdad 

afirmada o una verdad firme. El logos es movimiento intelectivo; en cambio la razón es 

una marcha desde el campo al mundo. El campo sentido es un ámbito específico del 

mundo. 

 
4.3 Inteligencia y razón: razón sentiente y conocimiento 

 
La razón sentiente intelige la realidad de lo real en el horizonte del mundo abriendo 

trascendentalmente la intelección a la configuración total de la realidad. La razón es 

intelección de la realidad total. Razón no es simplemente el acto del razonamiento o del 

raciocinio. Es un modo de intelección que va en marcha, desde lo real (aprehendido 

primordialmente) y desde el campo (intelegido por el logos), hacia el horizonte del mundo 

para intelegir la configuración total de la realidad. Esta dinamicidad intelectiva es 

denominada «marcha». La respectividad solidaria de lo real es lo que constituye el mundo: 

el mundo es la unidad de todo lo real en el horizonte total de la realidad (= 

mundanidad). La intelección de la razón marcha desde lo real y desde su campo hacia el 

mundo. 

 

La marcha de la razón es la «re-actualización» intelectiva que va desde lo real y desde su 

campo hacia el horizonte total del mundo, es decir, se orienta hacia la configuración total de 

la realidad. Marcha es búsqueda intelectiva de la realidad total. A esta búsqueda de la 

inteligencia es a lo que debe llamársele pensar. Al «pensar», en cuanto modo de 

intelección, hay que llamarle razón. «Pensar» es la actividad de búsqueda intelectiva de la 

razón; «razón» es el modo de intelección del pensar. La razón es la búsqueda intelectiva del 

sentido configurador del mundo.  

 



 14 

El conocer es la estructura de la marcha intelectiva racional. La estructura de la marcha 

de la intelección racional está constituida formalmente por el conocimiento. Conocer es 

intelegir racionalmente, intelegir la realidad profunda y mundanal de lo real. Por ello el 

conocimiento se inscribe dentro del modo de intelección propio de la razón. Toda teoría 

del conocimiento ha de fundarse en una previa filosofía de la intelección, y no 

viceversa, como si intelegir fuera sinónimo de conocer. Este giro representa una revolución 

en el planteamiento moderno del conocimiento que ha hecho una amputación devastadora y 

reductiva. Este desplazamiento que va desde una teoría del conocimiento a una filosofía de 

la intelección podría llamársele el giro intelectivo en la filosofía del siglo XX. 

 

4.4 La inteligencia creadora 

 

¿Qué es la «inteligencia»? Es la capacidad de recibir información, elaborarla, 

producir respuestas eficaces, plantear problemas y resolverlos, organizar comportamientos, 

descubrir valores, inventar proyectos y mantenerlos, y capacidad para liberarse del 

determinismo. Además, dos funciones esenciales de la inteligencia son: crear la 

información e inventar los fines. La creación de novedades es una exclusiva humana. Los 

animales disponen de una inteligencia cautiva, en cambio, los seres humanos empleamos 

una inteligencia libre. El hombre ha dejado los cacareos, berridos y bramidos, y ha 

inventado diecinueve mil lenguas, el canto y la ópera. Por naturaleza somos miopes, en 

comparación con el águila. Sin embargo, por la inteligencia hemos llegado a ver lo que 

parecía invisible. 

 

La inteligencia humana es creadora. La inteligencia nos permite conocer lo real e inventar 

nuevas posibilidades, es decir, no sólo conocemos lo que las cosas son, sino que también 

descubrimos lo que pueden ser. Crear es inventar y encontrar posibilidades en lo real. La 

inteligencia creadora es comprobación y ejercicio de la libertad. La inteligencia humana 

está transfigurada por la libertad. La mirada, la memoria, la imaginación y el 

movimiento muscular, al ser dirigidos por la libertad se convierten en creadores.  

 

* El conocimiento se expresa a través del lenguaje. Éste se articula inteligentemente como 

diálogo. La forma menos ambigua de comunicación es la argumentación. Los 

procedimientos de comunicación validan los consensos racionales de la verdad. El 

conocimiento expresado a través del lenguaje necesita ser interpretado. La hermenéutica es 

insuficiente para conocer la verdad. La crítica de las ideologías viene a subsanar la 

insuficiencia de la hermenéutica. El conocimiento debe respetar la complejidad de lo real, 

sin simplificarlo y sin complicarlo. La prospectiva del conocimiento es hacer factible la 

verdad que se ha validado inter/subjetivamente. 

 

 

ACTIVIDAD: Leer: DÍAZ CARLOS, La filosofía, sabiduría primera 

(Videocinco, Madrid 1996) 198. 

 



 15 

IV. ACCIÓN HUMANA Y ÉTICA (2 hrs.) 
 

 

A) FUNDAMENTACIÓN O ÉTICA GENERAL 

 

Terminología y tareas. a) Precisión de términos: «moral» indica el ejercicio existencial 

del bien elegido humanamente; en cambio, «ética» designa la reflexión fundamentada 

sistemática y metodológicamente acerca de las cuestiones morales. Por esta misma razón 

algunos consideran que la ética tiene pretensiones de universalidad reflexiva, y que la 

moral se enclaustra en un modo de vivir ya establecido en una comunidad concreta. b) 

Las tareas esenciales de ética filosófica son: 1º) precisar el contenido filosófico peculiar 

distinguiéndola de otros saberes teórico/prácticos como la sociología, el Derecho, la 

política y la religión; 2º) tematizar la fundamentación metódica y sistemática de sí 

misma como disciplina filosófica; 3º) convocar a los procedimientos de diálogo 

orientados a la aplicación específica de los consensos válidos y factibles. 

 

Interpretaciones actuales de los problemas morales. El catálogo de las interpretaciones 

más relevantes es el siguiente: la desmoralización, el cambio en la estimativa moral, la 

crisis entre los valores, la post/moralidad, la trans/moralidad y la distal/moralidad. a) En 

el presente la mayoría de la sociedad vive desmoralizada, es decir, en una involución 

moral de decadencia. Esta interpretación se despliega, a su vez, en tres variantes: 

inmoralidad, amoralidad y permisividad. b) En los nuevos tiempos vivimos un cambio 

en la estimativa moral. El cambio epocal ha influido para que los seres humanos 

seamos más sensibles a los problemas sociales y a los valores individuales que a los 

intimistas como el «honor». c) Actualmente somos testigos de la crisis entre los valores. 

Éstos compiten por nuestra preferencia, como las marcas de los productos.  

 

d) A finales del siglo XX y comienzos del XXI presenciamos el triunfo y el ocaso de la 

post/moralidad. Esta coyuntura histórica proclamó como slogan: «el eclipse crepuscular 

del autosacrifico y la ética sin deber». e) La trans/moralidad no se hizo esperar. Es una 

propuesta que amplía los horizontes de la estrechez hermenéutica: e1) del ingenuo 

objetivismo ético de la pre/modernidad, e2) de la conciencia subjetiva moderna que se 

encapsuló enquistada y autopoiéticamente en el yo al buscar prometeicamente una 

autonomía a ultranza, e3) y del hiperindividualismo narcisista de la postmodernidad 

emotiva que implica una post/moralidad solitaria y anti/solidaria. La trans/moralidad 

promueve un estilo intersubjetivo de racionalidad ética.  

 

f) La distal/moralidad indica la revolución a la que se han sometido las relaciones 

interpersonales en la nueva era digital. Ésta ha propiciado una ética y una moral de lo 

provisional que ha nos ha convertido en los paparazzis de la expectativa y de lo «snob». En 

efecto, está surgiendo una cyber/moralidad y una snob/ética de relaciones instrumentales 

centradas en el intercambio de información y en el intercambio cultural que implican una 

libertad y una proximidad virtuales. Las relaciones proximales han devenido relaciones 

distales y anónimas, y la acción presencial se ha convertido en interacción virtual 

distanciada con texto, pero sin gesto; con imágenes pero sin cuerpos; con sonidos, pero sin 



 16 

vínculos interpersonales. En la nueva era digital, el software de la ética necesita ser 

reinstalado con una nueva versión compatible.  

 

 Balance: las cinco interpretaciones que parecen más convincentes son el cambio en 

la estimativa moral, la crisis entre los valores, la post/moralidad y la 

trans/moralidad. La primera interpretación resulta declaradamente falsa. 

 

3. Raíces de la ética. La ética debe fundarse sobre bases reales, no sobre la arena movediza 

de las necesidades creadas, ni sobre invenciones especulativas. Es decir, la ética no esta 

cimentada en el vacío, sino enraizada en el suelo nutricio de la existencia humana, de la 

psicología y de las estructuras socio/culturales, y absorbe los nutrientes procedentes de 

una larga historia de la filosofía que nos precede como un hecho ineludible. a) En la 

existencia humana humanizada hay una experiencia del bien y del mal morales. b) La 

experiencia originaria del bien y del mal morales se filtra psicológicamente en los 

factores cognitivos, afectivos y motivacionales. c) Lo moral está incoada en las 

estructuras socio/culturales porque de hecho forma parte de la cultura de todos las 

sociedades humanas, es decir, toda cultura incluye una sensibilidad moral. d) Una de las 

raíces a partir de la cuales la ética se nutre es la historia de la filosofía que nos precede 

como un escenario de posturas teóricas que han respondido a problemas reales de cada 

época histórica. Gracias a esta historia nos damos cuenta que no somos los únicos, ni los 

primeros en preguntarnos por la ética. No estamos solos ni en el vacío reflexivo. Esta 

historia puede ser abordada en retrospectiva, y teniendo en cuenta el panorama actual y 

la prospectiva de la reflexión ética. No vivimos con la herencia de una, sino de varias 

versiones rivales de la ética entre las cuales hay muchos puntos de vista 

inconmensurables. En seguida se hace un muestreo de las propuestas éticas más 

relevantes del presente, algunas de las cuales parecen prometer solidez prospectiva. 

 

 La ética neo/escolástica de las virtudes de Josef Pieper. 

 La ética filosófica de inspiración judeo/cristiana de Paul Ricoeur, Emmanuel Lévinas y 

Hans Küng. 

 La ética pre/discursiva de la liberación del primer Enrique Dussel, Franz Hinkelammert y 

Paulo Freire.  

 La ética pragmática neoliberal de John Rawls, Ronald Dworkin y Richard Rorty.  

 La ética de la responsabilidad anti/utópica de Hans Jonas.  

 La ética postmoderna de Giovanni Vattimo, Gilles Lipovetsky y Xavier Rubert de 

Ventós. 

 La ética axiológica del personalismo de Max Scheler, Karol Wojtyla, Luis Capilla y 

Carlos Díaz. 

 La ética comunitarista post/analítica de Alasdair MacIntyre. 

 La ética mexicana en proceso de diálogo con los pensadores contemporáneos de J. 

Francisco Gómez Hinojosa y Mauricio Beuchot Puente. 

 La ética neo/eudemónica de José Antonio Marina. 

 La ética autónoma post/religiosa de Fernando Savater y Paolo Flores d’Arcais. 

 La ética discursiva procedimental de Karl Otto Apel, Jürgen Habermas, Adela Cortina y 

Mauricio Urrea. 



 17 

 La ética post/discursiva latinoamericana de Raúl Fornet Betancourt y del segundo 

Enrique Dussel. En México Jesús Serrano ha hecho algunas aplicaciones teóricas a las 

políticas de las éticas públicas. 

 La ética propuesta por Norbert Bilbeny para la era digital de acuerdo con el giro distal de 

nuestra cultura. 

 Los aportes de Charles Taylor desde la tradición ética cultivada recientemente en 

Norteamérica.    

 

 

 En síntesis: Las raíces del tronco ético muestran que la reflexión filosófica no es una 

superestructura montada sobre un vacío antropológico. Por el contrario, queda claro 

que en la existencia humana hay una dimensión ética que posibilita las acciones 

morales. Esta referencia real reclama una investigación filosófica a la que se le 

puede denominar reflexión ética. 

 

4. Las categorías ético-morales fundamentales. Después de haber encontrado una 

dimensión ética inscrita en la condición humana hay que preguntarse por las categorías 

ético/morales que fundamentan la reflexión ética. Las categorías basilares que 

constituyen el bagaje inexorable sin el cual no se puede fundamentar la ética son: un 

arquetipo antropológico, unos ejes antropológico/ existenciarios que sirvan como puntos 

cardinales de referencia, la libertad responsable, una dimensión objetiva, una dimensión 

subjetiva y una dimensión inter/subjetiva de la moralidad de las acciones humanas, y un 

procedimiento ético valorativo y educativo. Estas categorías constituyen las condiciones 

de posibilidad universales y necesarias sin las cuales no se puede fundamentar la ética. 

 

4.1 Arquetipo antropológico. La fundamentación de la ética exige especificar la 

concepción filosófica de ser humano que se supone como autor de las acciones llamada 

morales. El arquetipo de ser humano que está a la base de nuestra reflexión filosófica 

acerca de la ética es el siguiente: «el ser humano es una unidad integral y originaria, 

que en cuanto inteligencia sentiente, volición tendente y sentimiento afectante, 

despliega su existencia personal e intersubjetiva como interlocutor válido e 

individuo convocado a la convivencia, al diálogo, a la acción y a la 

auto/trascendencia». En estas palabras se concentra el holograma de la concepción 

antropológica incubada en esta reflexión ética. 

 

4.2 Ejes antropológico/existenciarios. Hay que especificar los ejes que orientan y 

condicionan las acciones humanas en el horizonte ético de nuestra vida. Estos ejes son 

existenciarios porque están fundidos con la naturaleza humana a tal punto que se 

convierten en condiciones universales y necesarias sin las cuales no se puede existir ni 

actuar humanamente. Por la misma razón, estos existenciarios antropológicos 

condicionan y orientan las acciones humanas y la valoración que de ellas se puedan 

hacer mediante la reflexión ética. Los cinco ejes antropológico/existenciarios 

fundamentales son: 1) el ser humano es «ser en el tiempo» [in der Zeit Sein], 2) es «ser 

en el mundo» [in der Welt Sein], 3) es «ser con» [mit Sein] los otros y con lo otro, 4) es 

«ser sexuado humanizadamente», 5) es un «ser para sí mismo» [selbst Sein] de un 



 18 

modo único y original. A cada uno de estos cinco ejes antropológico/existenciarios 

también les llamaremos respectivamente temporeidad, mundaneidad, intersubjetividad, 

sexuidad, unicidad. 

 

4.3 La libertad responsable. Cabe ahora preguntar ¿son libres estas acciones? Y con más 

radicalidad ¿es libre el ser humano? Si ambas preguntas se responden negativamente 

entonces la ética no se puede fundamentar filosóficamente porque sin libertad el ser 

humano no sería un autor éticamente imputable de ciertas acciones responsables. No 

tendría sentido hablar de acciones moralmente buenas o malas sin un agente que no 

fuera él mismo bueno o malo moralmente. Así pues, si se quiere fundamentar la ética, 

entonces hay que justificar filosóficamente si el ser humano es libre y responsable. Si el 

ser humano es libre entonces la ética tiene sentido. Si no lo es, es sólo un discurso 

ocioso. La libertad es una categoría ética imprescindible y el quicio de la 

responsabilidad moral. 

 

No todas las acciones tienen un valor moral de interés ético. Sólo lo tienen las acciones 

inteligentemente deliberadas y voluntariamente libres. Por ello, los filósofos escolásticos 

distinguieron entre «actus hominis et actus humani», es decir, entre «acciones del hombre y 

acciones humanas»
4
, de las cuales sólo las segundas son inteligentemente deliberadas y 

voluntariamente libres. La libertad humana es una línea trazada en un espacio de 

determinismos biológicos, psicológicos y socio/culturales. La ética no necesita anular esos 

determinismos, ni considerar la libertad como un margen sobrante, sino transfigurar 

inteligentemente los determinismos con un proyecto humanizador. El determinismo, que es 

necesario para la ciencia e irrebatible para la ética, puede ser de varios tipos: biológico, 

psicológico y socio/cultural. Es más, la libertad y el determinismo se complementan, no se 

excluyen. 

 

Los argumentos que suelen presentarse para justificar filosóficamente la libertad humana 

pueden ser clasificados en dos tipos: unos de índole a priori, y otros a posteriori. La 

insuficiencia de estos argumentos es evidente porque sólo es admisible uno que subsuma 

ambas perspectivas. Por ello se presentará en su momento un argumento fenomenológico 

existencial que satisfaga esta exigencia.  

 

 Argumentos de tipo a posteriori. a) El consentimiento universal: toda exhortación, 

contrato, deseo, mandato, castigo y pena, llevan implícito el supuesto de que el 

destinatario es libre para realizarlo. Dado que en la historia los seres humanos han 

utilizado de hecho este tipo de recursos, han aceptado en general que existe la libertad. 

b) Cada uno tiene experiencia de ser libre en sus propios actos. Por ejemplo, alguien 

puede anunciar que en diez segundos más va a levantar la mano izquierda, y de hecho es 

libre de hacerlo o no. Los argumentos a posteriori son deficientes. 

 

 Argumentos de tipo a priori. a) La prueba metafísica parte de la naturaleza intrínseca de 

la voluntad, cuyo objeto formal es el bien en general, de tal manera que la voluntad 

                                                           
4
 Desde la perspectiva filosófica de la filosofía tradicional se definía la acción voluntaria como «aquella que 

procede de un principio intrínseco con conocimiento formal del fin». 



 19 

tiende a él necesariamente, pero puede elegir entre los diversos bienes particulares. b) La 

libertad es un postulado de la razón práctica indispensable para la ética kantiana que 

propone el imperativo categórico como una ley moral que el ser humano se da a sí 

mismo de manera autónoma. También los argumentos a priori son deficientes. 

 

 Prueba fenomenológica existencial.  Si se describe la fenomenología del 

comportamiento humano que es reflexivo y voluntario, se descubre que cada uno obra 

conscientemente sabiendo lo que hace, por qué lo hace y para qué lo hace. Es decir, el 

ser humano es capaz de darle sentido a su obrar y a su vida, siguiendo la orientación de 

ese sentido. Las acciones voluntarias reflejas implican tres elementos que aunque se 

distinguen no están separados: un juicio de valor concreto, el consentimiento y la 

ejecución. Las acciones voluntarias reflejas son electivas, aunque estén limitadas por 

ciertos determinismos. Por lo tanto, en este tipo de acciones humanas no sólo se da una 

ausencia de coacción, sino también una auto/determinación y se es capaz de darle 

sentido al obrar y a la propia vida.  

 

La libertad en sentido negativo coincide con la ausencia de coacción. La libertad en sentido 

positivo es la auto/determinación. Esta concepción es paradójica porque la libertad parece 

reducirse al determinismo impuesto por uno mismo. Por ello, el núcleo específico de la 

libertad reside en la capacidad de darle sentido al obrar y a la propia vida. Quien lo hace, es 

libre en el grado más alto asequible al ser humano. En breve: además de la «libertad de» 

que consiste en liberarse, ser liberada y liberadora contra toda coacción, la libertad 

plenamente humana reside en la «libertad para» una auto/entrega que se auto/determina 

dándole sentido a la acción y a la vida humanas. La ética moderna resumió esta búsqueda 

en la autonomía moral, que es perla más preciosa a la que no podemos renunciar. 

 

El ser humano libre es responsable sólo si sus acciones son inteligentemente voluntarias. 

Por consiguiente, hay que indicar cuales son los requisitos antropológicos de una acción 

voluntariamente libre a la que se le atribuya éticamente una responsabilidad moral. Las 

acciones humanas, susceptibles de una consideración ética por la responsabilidad moral que 

se les atribuye, son aquéllas que son realizadas libremente por el yo ejecutivo, que es el 

autor capaz de inter/actuar con otros interlocutores válidos coordinando inteligentemente su 

voluntad y sus sentimientos. Éstos son los constitutivos fundamentales de la libertad 

humana responsable.   

 

La responsabilidad libre es un asunto importante para la ética, sobre todo si se tiene en 

cuenta que la acción libre autorrealiza a la persona y que la acción consciente revela a la 

persona. Las acciones responsables y libres son acciones humanas voluntarias. En la 

historia de la ética se han presentado al menos tres propuestas dignas de consideración que 

analizan la estructura de la acción humana voluntaria: una tradicional, otra fenomenológica 

y otra más integral. Ésta última, que es la propuesta integrante de José Antonio Marina 

implica cuatro constitutivos: la motivación, la deliberación, la elección y la ejecución.  

 

4.4 Dimensión objetiva de la moralidad de las acciones humanas. El acercamiento a la 

ética admite una triple dimensión: objetiva, subjetiva e intersubjetiva. La ética es 



 20 

objetiva, no ingenuamente objetivista. El saber humano es objetivo/subjetivo, también 

el saber acerca de la ética. Sin embargo, su dimensión subjetiva corre el riesgo de 

aislarse en el conciencialismo intimista, por ello, la dimensión intersubjetiva ayuda a 

dialogar argumentativamente con cualquier interlocutor válido. Los valores, las 

normas, los juicios valorativos, los principios y la recta razón son el contenido de la 

dimensión objetiva de la moralidad de las acciones humanas. 

 

4.4.1 El valor puede describirse como un bien objetivo y real que es propio de la persona, y 

que está dotado de un dinamismo por el que tiende a auto/trascenderse y exige existir. El 

constitutivo esencial del  valor ético/moral, es decir, aquello que lo distingue de los otros 

valores, es su contribución a la humanización procesual ascendente. 

 

4.4.2 Las ‘normas’ ético/morales. Las comillas que lleva la palabra ‘normas’ tienen la 

intención de enfatizar la diferencia de acepción entre el acento legal de la noción de «ley», y 

el acento ético/moral de la noción de «norma». La ética es normativa, no directamente 

legislativa. Tomás de Aquino definió la ley como “ordinatio rationis ad bonum commune, 

ab eo qui curam communitatis habet, promulgata”
5
. En cambio, una ‘norma’ ético/moral es 

«la expresión concreta, discursiva y vinculante del valor ético/moral». ¿Para qué sirven las 

normas ético/morales? Ayudan a interpretar el sentido del valor y orientan la aplicación 

vivencial de éste. En efecto, la norma es una interpretación y una aplicación del valor, y por 

la misma razón el contenido del valor es más creso que el contenido de la norma. Por ello, 

ninguna norma agota el valor que representa, es optimizable y, en cuanto mediación, nunca 

puede sustituir al valor que ella expresa solamente.  

 

4.4.3 Los juicios valorativos o juicios ético/morales. Los juicios valorativo/prescriptivos y 

valorativo/descriptivos son verdaderos si tienen un contenido material de referencia a un 

mundo real, especialmente si están referidos a la vida. Los juicios valorativo/prescriptivos 

verdaderos, además son válidos si son el fruto consensual racional de un procedimiento 

discursivo inter/subjetivo. La validez de un juicio valorativo/prescriptivo está justificada 

por la argumentación que se presenta, es decir, por la fuerza no coactiva del mejor 

argumento. Los juicios valorativos, sean prescriptivos o descriptivos, además de verdaderos 

y válidos son también viables cuando son sostenibles al menos en los primeros niveles de 

factibilidad, a saber: el nivel lógico, empírico, técnico, económico y ético, asegurando la 

continuidad del proceso efectivo de realización, atendiendo a las consecuencias a corto, 

mediano y largo plazo. Si un juicio ético/moral cumple con los requisitos de verdad, validez 

y factibilidad hasta ahora enunciados es un juicio con pretensiones de bien ético/moral. Si 

no reúne al menos estas condiciones no tiene porqué pretender que su propuesta sea buena 

desde el punto de vista ético/moral. 

 

4.4.4 Los principios ético/morales. Los principios ético/morales son una universalización 

inter/subjetiva plausible de las juicios ético/morales acerca de un asunto ético específico. 

Los procedimientos discursivos encausados a emitir un juicio ético/moral alcanzan 

supererogatoriamente su objetivo cuando un consenso racional es universalizable por la 

                                                           
5
 AQUINO, Tomás de, Summa thelogica, I-II, q. 90, a.4 (B.A.C., Madrid 1951) 42. [=Ordenación de la razón 

al bien común promulgada por quien tiene a su cargo la comunidad]. 



 21 

plausibilidad racional de los principios ético/morales que propone acerca de un tema 

específico. Los juicios ético/morales que logran convertirse en principios son expresados 

con una frase lacónica que condensa todo el procedimiento de su formulación. En la 

historia se han propuesto diversos tipos de principios. A continuación se hace un inventario 

de estos principios ético/morales fundamentales: 

 

 Regla de oro o propositiva: «Trata al otro como quieras que te traten». 

 Regla de plata o prohibitiva: «No hagas al otro lo que no quieras que te hagan». 

 Regla de bronce o ley del talión: «Ojo por ojo y diente por diente».  

 El primer precepto de la ley natural: «Bonum est faciendum et prosequendum, et malum 

vitandum”. Dicho precepto se elabora a partir del primer principio del intelecto práctico, 

que sirve como fundamento de la ley natural: Bonum est quod omnia appetunt. 

 El principio estoico: «Vivir conforme a la naturaleza» 

 Hay que reconocer la gran influencia de las expresiones del imperativo categórico 

kantiano, especialmente la segunda: «Obra de tal modo que uses la humanidad, tanto en 

tu persona como en la persona de cualquier otro, siempre como un fin al mismo tiempo y 

nunca solamente como un medio”».  

 El principio utilitarista busca «la mayor felicidad para el mayor número».  

 El principio preferencial asegura: «Es preferible la vida, la libertad y la igualdad, que la 

muerte, la esclavitud y la desigualdad».  

 El principio personalista considera que «la persona es el valor fundante e 

incondicionado, porque la persona siempre es fin y nunca es medio». 

 Adela Cortina propone un principio procedimental de una ética universal: «Todo 

interlocutor válido ha de ser tratado humanamente por la competencia comunicativa que 

funda su dignidad inviolable».  

 Habermas, Apel y Cortina estarían de acuerdo en admitir el siguiente principio de la 

ética discursiva: «Todo ser humano debe ser tratado como interlocutor válido por su 

competencia comunicativa actual o posible».  

 Los principios post/discursivos de la ética latinoamericana de la transformación, 

propuestos por Enrique Dussel, son los siguientes. 1º) Principio material universal de la 

ética. 2º) El principio ético/moral de validez formal. 3º) Y el principio de operabilidad 

o principio ético de factibilidad. 

 

4.4.5 La recta razón intersubjetiva. ¿Cuál es la norma de moralidad a la que se deben 

adecuar las acciones humanas? Esta pregunta puede ser respondida desde la triple 

dimensión de la moralidad, a saber, la objetiva, subjetiva e intersubjetiva. En efecto, los 

antiguos manuales enseñaban que «el dictamen de la recta razón es la norma próxima, 

objetiva y homogénea de la moralidad»; y que en cambio, «el dictamen de la conciencia es 

el critierio subjetivo, último e inmanente de la moralidad». En el presente, es necesario 

completar la verdad de estas antiguas afirmaciones filosóficas con algunos acentos 

post/discursivos. Así pues, hay que reconocerle a la inter/subjetividad un nivel eminente de 

objetividad argumentativa superior al nivel de objetividad de una razón solitaria y 

antisolidaria.   

 

La filosofía tradicional se preguntaba: «¿Qué es la recta razón?». Y respondía: Es la razón 



 22 

que, iluminada por los primeros principios morales, pone en ejercicio la sindéresis o 

‘sentido’ moral. 

 

En síntesis, la bondad moral de una acción humana reside en su adecuación con el dictamen 

de la recta razón práctica intersubjetiva, es decir, que cuando una acción humana se adecua 

al consenso intersubjetivo de la recta razón práctica es buena desde el punto de vista moral. 

Esto supone que sea verdadera, válida y viable.  

 

 

4.5 Dimensión subjetiva de la moralidad de las acciones humanas. Esta dimensión incluye 

los siguientes temas: 1) la conciencia moral, 2) el dictamen de la conciencia moral, 3) y 

las diversas desviaciones que pueden afectar a la conciencia. 

 

4.5.1 La conciencia moral. «Conscientia» o sunei/dhsij significaban en el mundo latino 

y griego «saber con» o «contemplar con». Este saber implica un doble aspecto: saber 

consigo mismo y saber con otros. En el primer caso se trata de la auto/reflexión y del 

discernimiento solitario. Si éste saber se comparte con otros se cualifica la intersubjetividad 

mediante acciones comunicativas que incluyen la argumentación en los procedimientos de 

discernimiento solidario. La índole específicamente ética de la conciencia moral implica 

una base psicológica con una estructura inconsciente, un despliegue epistemológico y 

religioso de la conciencia, y una peculiaridad propiamente ético/moral.  

 

La conciencia moral no es una facultad humana ni una función específica de alguna facultad 

sino una dimensión de la persona y para la persona. La conciencia es el yo que discierne 

éticamente la moralidad de las acciones propias e inter/subjetivas. La conciencia moral da 

unidad y claridad a la persona en los procesos de discernimiento. Es inseparable de la 

dignidad humana porque es la misma interioridad de la persona en relación consigo misma, 

con los otros y con lo otro. La conciencia moral es la persona auto/consciente de su libertad 

responsable y de su responsabilidad libre que discierne y se valora éticamente a sí mismo y 

a sus acciones morales. Los procesos de discernimiento y valoración están abiertos 

inter/subjetivamente, de modo que queda descartada toda comprensión insulista, 

autopoiética y encapsulada de la conciencia. 

 

4.5.2 El dictamen de la conciencia moral. La filosofía tradicional enseñaba que «el 

dictamen de la conciencia moral es el critierio subjetivo, último e inmanente de la 

moralidad». Es el criterio subjetivo porque es la norma autónomamente interiorizada de la 

moralidad. Es el criterio último porque en los casos conflictivos que presentan la alternativa 

excluyente entre seguir la norma moral o el dictamen de la conciencia, quien actúa guiado 

por el dictamen de la conciencia actúa de modo más autónomo, y por ello, éticamente de 

modo correcto. Y es el criterio inmanente porque se atiene a la autonomía ético/moral tan 

favorecida a partir de la Ilustración kantiana. La inmanencia del criterio de la conciencia 

puede ser optimizada si desemboca en la inter/subjetividad procedimental de las acciones 

comunicativas. Por lo anterior, la conciencia se convierte en la categoría ético/moral que 

reviste mayor importancia para la fundamentación de la ética.  

 



 23 

4.5.3 Desviaciones que pueden afectar a la conciencia. La formación educativa de la 

conciencia moral es una exigencia ética, no sólo por la importancia de la conciencia en 

cuanto categoría ética fundamental, sino sobre todo porque ésta puede ser afectada por 

algunas desviaciones, que pueden ser de tres tipos: normales, intermedias y patológicas. 1º) 

Pueden identificarse cuatro desviaciones normales o comunes: maximalismo, minimalismo, 

fariseísmo y perplejidad. 2º) La única desviación intermedia que reviste un interés ético es 

el escrúpulo. 3º) Las desviaciones patológicas que repercuten en la conciencia moral tienen 

un origen psico/somático en las neurosis y psicosis.  

 

4.6 Dimensión inter/subjetiva de la moralidad de las acciones humanas. La dimensión 

objetiva y la dimensión subjetiva de la moralidad de las acciones humanas han 

mostrado una apertura intersubjetiva. Así pues, los valores, las normas, los juicios 

valorativos, los principios y la recta razón desembocan en procedimientos de 

intercambio de acciones comunicativas entre los diversos interlocutores válidos. Este 

tipo de procedimientos validan la verdad objetiva de los valores, de las normas, de los 

juicios valorativos, de los principios y de la recta razón. Por otra parte, la conciencia 

moral, el dictamen de la conciencia moral y las diversas desviaciones que pueden 

afectar a la conciencia, superan los riesgos del intimismo solitario si afluyen en el 

océano intersubjetivo del diálogo procedimental. 

 

4.7 Procedimiento ético de valoración y educación moral. Un procedimiento ético que 

ayude a valorar moralmente a cada persona y sus acciones humanas, y que favorezca la 

educación moral de cada ser humano, no puede reducirse a un código de deberes 

incondicionados, preceptos heterónomos o virtudes rancias. Nuestra época se ha 

liberado de esas parcializaciones que se han vuelto obsoletas. En todo caso, habría que 

reinterpretar los aportes de las propuestas éticas antiguas, medievales y modernas con 

las claves que ofrecen las propuestas éticas contemporáneas. 

 

El problema fundamental respecto a este asunto consiste en que el modelo pedagógico 

utilizado hasta ahora en la educación moral corresponde a una cultura autoritaria. La nueva 

familia no autoritaria tiene una gran tarea que cumplir. A partir de este tipo de familia se 

pueden modificar las instituciones autoritarias. 

 

Objetivo y meta de la educación moral. 1) Objetivo: hay que reconocer que las diversas 

tareas pedagógicas se orientan hacia un objetivo: la conquista procesual de la autonomía 

moral de modo solidario. Los dos indicadores que expresan el cumplimiento de este 

objetivo son: a) la calidad de auto/realización, b) y la calidad de hetero/realización. 2) Meta: 

la «meta» es la finalidad que inspira el objetivo de la educación moral. La meta de la 

educación moral es la humanización de cada persona gracias a la conquista procesual de su 

autonomía solidaria comprometida con la justicia. Por tanto, no se trata de una autonomía 

que tiende paulatinamente al individualismo, sino hacia una tarea social conjunta dentro de 

una comunidad ilimitada de comunicación y de vida.  

 

* Observación final: «La moral no se enseña, se practica». «La ética se piensa, la moral se 

vive».  



 24 

 

 

ESPECIFICACIÓN DE LA ÉTICA 

 

ÉTICA PERSONAL 

 

La dimensión moral y ética de la persona humana: 

a)  Datos onto-éticos de la dimensión moral y ética de la persona: la dignidad humana, la 

persona como valor absoluto y fin en sí mismo, el hombre es un ser personal abierto 

constitutivamente a la alteridad; estos datos justifican la existencia de una dimensión 

ética y moral en la persona humana. 

b)  Tensiones de la dimensión moral y ética de la persona: yo y tú, nosotros y ustedes 

(individualidad y sociedad), ser humano y ser cósmico (ser histórico-cultural y ser con 

naturaleza), autonomía y teonomía (accesible y enigmático). 

 

1.1.2. Temas específicos de la moral de la persona:  

Tarea moral de la concienciación auténtica y libre ante los problemas de la manipulación, 

la drogadicción y otras dependencias.  

Tarea moral del respeto a la intimidad contra toda agresión indiscreta, tarea de la apertura 

al otro y de encuentro interpersonal en una comunicación humanizadora. 

La vida como valor fundamental de la persona. La promoción del valor moral de la vida y 

la bioética: el valor de la vida específicamente humana ante la manipulación genética, 

ante la eugenesia, ante la reproducción asistida, ante la esterilización y la castración; el 

valor moral del embrión humano y de su gestación; el valor humano de la vida ante el 

suicidio, el homicidio, la legítima defensa, la pena de muerte, la tortura, la huelga de 

hambre, las actividades riesgosas y la programación cerebral; el valor de la vida 

saludable ante la enfermedad; el valor de la vida como derecho a morir dignamente ante 

la amenaza de la eutanasia y de la distanasia. 

a)  La dimensión sexual de la persona. 

Enfoques de una antropología sexual: desde un enfoque biológico la sexualidad es una 

pulsión humana (sexo cromosómico, sexo gonádico, sexo hormonal), desde un enfoque 

psicológico la sexualidad es una fuerza integradora de la persona que le ayuda a 

comprender su propia identidad; desde un enfoque dialógico la sexualidad es medio de 

comunicación personal y encuentro con el otro; desde un enfoque sociocultural la 

sexualidad ayuda a comprender la tarea personal dentro de la sociedad y de la cultura; 

desde un enfoque existencial la sexualidad marca intrínsecamente el modo de existencia 

personal (el ser humano es un ser sexuado, es una corporeidad sexuada a través de la 

cual percibe al otro, entra en comunicación con él, y a través de la cual experimenta su 

propia vida); desde un enfoque mistérico la sexualidad es una apertura hacia el misterio 

(como simbolización de lo religioso, como capacidad celebrativa del comportamiento 

sexual, como impulso erótico de apertura a la trascendencia). Tony Anatrella en su libro 

El sexo olvidado presenta una análisis de la vivencia de la sexualidad en la sociedad 

actual; él comenta que en muchos casos hay un ‘desprecio’ del cuerpo, deterioro de la 

imaginación, una restricción del sexo por las emociones, se vive con un cuerpo 

fragmentado, el deporte se usa como medio contra el cuerpo. 



 25 

Los temas éticos específicos de la sexualidad de la persona son planteados sobre la base de 

los enfoques de la antropología sexual anteriormente mencionados, ejem: los temas de la 

feminidad, masculinidad, heterosexualidad, homosexualidad, bisexualidad, 

monosexualidad y patologías sexuales, la sexualidad y la pareja, la sexualidad y la 

familia (la procreación responsable, los derechos de los niños, la educación sexual). 

 

ÉTICA SOCIAL  

 

1.2.1. Jusitificación del enfoque moral y ético de la dimensión social del ser humano, y del 

papel de la ética en esa dimensión social (mediante propuestas ‘utópicas’, proyectos 

sociales globales y estrategias morales). 

1.2.2. Propuesta de un modelo de sociedad: por medio de la conjugación de la libertad y de 

la justicia como valores fundamentales; realizados mediante el ejercicio de la igualdad y 

la participación que configuren un nuevo tipo de sociedad humanista. Si sólo se buscan 

soluciones a los problemas específicos sin un cambio sistemático de los modelos 

vigentes de sociedad la ética corre el riesgo de sólo proponer parches que no solucionan 

los problemas desde su raíz. 

1.2.3. Sobre este modelo se pueden plantear los problemas específicos de la moral social:  

a)  Los derechos humanos 

b)  La moral de la economía: problemática moral sobre el trabajo, la propiedad privada, las 

empresas, el desarrollo económico, actividad comercial y bancaria, préstamos, 

distribución de bienes, inversiones y política monetaria, consumismo, globalización 

económica, los costos humanos y ecológicos de la crisis económica. 

c)  La moral de la política: la comunidad política como exigencia necesaria para la 

realización humana, la legitimidad ética del poder político, moral de la autoridad 

política, las exigencias de la participación política, el Estado de derecho como exigencia 

ética imprescindible y sus tareas. 

d)  La moral de la cultura: 1) la cultura como bien humano social: el acceso de todos los 

hombres a la cultura, la subordinación de la cultura a la perfección integral de la persona, 

la libertad y la autonomía de la creatividad cultural, el valor crítico de la cultura; 2) la 

moral en la educación: el derecho a la educación y los órganos responsables de 

transmitirla (padres, poderes públicos, la comunidad educativa, las entidades 

particulares), el respeto a la pluralidad de proyectos educativos; 3) la moral en los 

medios de comunicación social: sus valores (el hombre mismo, su humanización, 

competencia y responsabilidad en la emisión y en la recepción, contenido verdadero, 

equilibrio entre información, formación y recreo, construcción de un ser humano crítico, 

libertad dentro del orden jurídico), la moral en la información, en la propaganda y 

publicidad, y la responsabilidad en la opinión pública; 4) la moral en la ciencia, en el 

arte, en la calidad de vida, en el ocio y moral responsable ante el medio ambiente. 

e)  La moral de la sociedad convulsa ante las crisis, los conflictos, la violencia, la guerra y 

en favor de la paz: 1) ante la crisis: el cambio social es una exigencia moral; 2) ante el 

conflicto social: por la lucha de clases y la conflictividad laboral; 3) ante la violencia 

social: la producida por la violencia estructural exige una 'revolución' estructural; 4) ante 

el fanatismo, la discriminación (de tipo racial, xenófoba, intolerante o fundamentalista); 

5) ante la guerra: afirmaciones actuales sobre la guerra (condena moral de toda guerra, 



 26 

moralidad del 'uso cualificado' de las armas, problemas sobre la posesión de armas 

nucleares, moral de las estrategias de 'disuasión', la legítima defensa), el deber del 

desarme frente a la carrera de armamentos; 6) La paz como propuesta moral: hay una 

pluralidad de cauces para la construcción de la paz pero pueden conciliarse en un 

proyecto cívico de una cultura en favor de la paz. 

f)  Actualmente hay muchos esfuerzos empeñados en la búsqueda de una ética mundial, 

intercultural, cívica, procedimental, democrática y postilustrada. Por ejemplo: Hans 

Küng, Karl Otto Apel, Jürgen Habermas, Adela Cortina, Alasdair MacIntyre, Raúl 

Fornet y Enrique Dussel. N.B.: cfr. los apuntes de historia de la filosofía contemporánea.  

 



 27 

V. EL SER DEL MUNDO  (2 hrs.) 
 

I. La naturaleza del mundo 
 

1.  La MATEMÁTICA y la cantidad de los entes cósmicos. 

 

1.1. La cantidad: como extensión y número. 

 

1.1.1. La cantidad como accidente mediador entre la sustancia del mundo y los demás 

accidentes. El accidente de la relación es el primero que nuestro conocimiento capta, 

pero la relación se da por medio de la cantidad: el hombre capta la extensión (distensión, 

extraposición, distancia) y el número (la unidad, multiplicidad, división, indivisión) en 

los cuerpos. 

1.1.2. ¿Qué es la cantidad? No acepta definición estricta. Su noción puede ser descrita 

mediante cuatro características: divisibilidad, aditividad, limitabilidad, figurabilidad. 

1.1.3. Varias especies de cantidad derivadas de las cuatro características anteriores:  a) lo 

consecutivo: por lo que los cuerpos se siguen unos de otros; b) lo contiguo: por lo que 

los cuerpos se tocan en sus límites extremos; c) y lo continuo: por lo que los cuerpos 

forman una unidad de sentido. 

1.1.4. La unidad y el número. La unidad considerada filosóficamente (no sólo físicamente o 

matemáticamente) es un trascendental del ser: niega la división fragmentaria del sentido 

del ser. Pero también se capta la multiplicidad de los entes: el número es la multitud en 

cuanto es medida por la unidad, el número tiene origen en la unidad repetida varias 

veces. Cuando la unidad mide la multitud se origina el número. 

1.1.5. ¿Existe la extensión (consecutiva, contigua y continua) y el número? a) La extensión 

existe como un dato objetivo-subjetivo: dos tipos de extensión: 1) el concepto de 

extensión abstraído por el sujeto, y 2) el hecho de la extensión existente en los objetos 

del cosmos. b) El número es también de carácter objetivo-subjetivo: dos tipos de 

número: 1) número numerado que de hecho está contado de modo real y formal; 2) y 

número numerante como posibilidad subjetiva de seguir contando hasta el inifinito. 

 

1.2. El infinito y la cantidad. 

 

1.2.1. Surge el problema del infinito cuantitativo porque la aditividad y divisibilidad 

pueden ser infinitas en principio. En principio, la figurabilidad y la limitibalidad 

excluyen el infinito en extensión, aunque no en cuanto al número. 

1.2.2. ¿Qué es lo infinito cuantitativo? Es la plenitud de la cantidad y la negación de la 

finitud numérica. Tipos de infinito numérico: a) el infinito actual es el existente de hecho 

sea realmente o formalmente; b) y el infinito potencial es el existente de modo posible 

porque no es contradictorio en sí mismo. 

1.2.3. Lo infinito de la divisibilidad y aditividad aplicado a la grandeza: una grandeza 

numérica, actualmente (real o formal) infinita en cuanto a la divisibilidad y aditividad 

parece posible en principio. 



 28 

1.2.4. El infinito númerico: como un hecho cerrado incapaz de admitir más divisibilidad o 

aditividad es en principio imposible porque la cantidad numérica tiene por característica 

intrínseca la divisibilidad y aditividad. 

1.2.5. El infinito no numerable cuantitativamente: en el plano físico y matemático es 

imposible su existencia real (no formal) de hecho, sólo es una posibilidad o 

potencialidad numérica, aditiva y divisible; el paso hacia un infinito no numerable 

cuantitativamente supone un aspecto cualitativo. 

  

2. La CINEMÁTICA y el ‘cambio-movimiento’ de los entes cósmicos 

 

 El ‘cambio-movimiento’ es una característica de los entes cósmicos ligada a la 

sustancia y a todos sus accidentes: cantidad, cualidad, relación, lugar, tiempo, posición, 

posesión, acción, pasión.  

 

2.1. Noción del ‘cambio-movimiento’: 

 

2.1.1. Realidad de la existencia del cambio. Nuestra existencia nos hace constatar la 

realidad del cambio y del movimiento. Nuestra misma experiencia es un ‘cambio-

movimiento’. 

2.1.2. Tipos de cambio: 1) hay cambio sustancial (la generación y destrucción) y 2) cambio 

accidental: a) cuantitativo (de cantidad, de lugar, de tiempo, de relación, de posición,) y 

b) cualitativo (de cualidad, de relación, de posesión). En sentido propio se le llama 

movimiento sólo al cambio cuantitativo de lugar. El ‘cambio-movimiento’ es explicado 

filosóficamente como el paso de un ente de la potencia al acto en cuanto que está en 

potencia (noción de cambio). Para el cambio se necesitan filosóficamente tres 

elementos: a) un sujeto o sustrato, b) un término ‘a quo’ o punto de partida, y c) un 

término ‘ad quem’ o punto de llegada. 

2.1.3. El ‘cambio-movimiento’ accidental y sustancial de los entes cósmicos puede ser 

siempre un ‘cambio-movimiento’ continuo: a) desde un punto de vista físico y 

matemático el ‘cambio-movimiento’ continuo es el paso sucesivo de un extremo a otro a 

través de un medio (temporal o espacial) divisible; b) desde un punto de vista filosófico 

el ‘cambio-movimiento’ continuo es el paso de un ente de la potencia al acto en 

cuanto que está en potencia. 

2.1.4. El movimiento local: para nosotros es el más constatable; por medio de él un cuerpo 

cambia de un lugar a otro a través de una distancia intermedia. a) el movimiento local es 

algo real, b) el movimiento local se relaciona con la posición y el lugar. 

 

2.2. Nociones de espacio y tiempo: 

 

2.2.1. Noción de espacio: 1) nociones prefilosóficas: a) espacio sensitivo, b) espacio 

imaginativo, c) espacio matemático, d) espacio físico –es el conjunto de los cuerpos 

reales y de las correlaciones dimensionales--, e) espacio absoluto –concebido por 

algunos físicos como la realidad extensa, homogénea e infinita existente en sí y por sí 

misma independientemente de todos los cuerpos--; 2) noción filosófica: es el sistema de 

relaciones donde se realiza el cambio accidental o sustancial medido por el tiempo. 



 29 

2.2.2. Noción del tiempo cósmico: 1) nociones prefilósificas: a) tiempo sensorial-

memorial, b) tiempo psicológico, c) tiempo físico, d) tiempo absoluto –concebido por 

algunos físicos como la dimensión homogénea e indefinida del infinito pasado al infinito 

futuro existente en sí y por sí misma independientemente de todos los eventos--; 2) 

noción filosófica: es el número (o medida) del movimiento (o del reposo) según lo 

anterior y lo posterior. La física contemporánea define el tiempo como «la curvatura del 

espacio», y por ello lo considera como la cuarta dimensión del espacio. 

 

2.3. La realidad del espacio y del tiempo: 

 

Hay que evitar los extremos del puro objetivismo y del puro subjetivismo. El 

primero considera la realidad del tiempo totalmente independiente de los sujetos y de los 

objetos, y el segundo la considera como totalmente dependiente del sujeto y sólo de él. 

2.3.1. Objetivismo: afirma la existencia del tiempo y del espacio absolutos. Observaciones: 

el tiempo y el espacio absolutos son sólo un ente de razón; también son entes de razón el 

tiempo psicológico, el espacio imaginativo y el espacio puramente matemático. 

2.3.2. Subjetivismo: afirma la existencia del tiempo y del espacio como condiciones a priori 

o categorías puramente subjetivas para el conocimiento de los fenómenos sensibles. El 

espacio es la categoría de la sensibilidad externa, y el tiempo la categoría de la 

sensibilidad interna. Observaciones: el ser humano abstrae el tiempo y el espacio de la 

realidad; espacio y tiempo son de carácter ‘óntico-gnoseológico’. 

2.3.3. Postura intermedia: el espacio y el tiempo son formas abstraídas por el sujeto de la 

experiencia del mundo real. 

 

2.4. La relatividad del espacio y del tiempo: la relación. 

 

2.4.1. Las relaciones espaciales y temporales: el tiempo físico y el espacio físico se 

relacionan mutuamente, son distintos e inseparables; la relación entre ellos es la que hay 

entre la medida y lo medido. 

2.4.2. La relatividad galileana: 1) sus principios: a) el principio de la inercia como 

movimiento rectilíneo uniforme, b) el principio de relatividad mecánica cerrada: todos 

los fenómenos mecánicos internos a un sistema se desarrollan de manera idéntica según 

las mismas leyes; 2) Sus límites: a) válida sólo para el movimiento rectilíneo uniforme, 

no para el movimiento acelerado ni rotatorio, b) válida sólo para fenómenos mecánicos, 

no físicos, c) supone una medición unívoca del tiempo cósmico (= invariabilidad del 

tiempo para todos los sujetos observadores). 

2.4.3. La relatividad de Einstein: sus dos teorías sucesivas son la teoría de la relatividad 

restringida (basada en el principio de ‘isotropía de la luz’) y la teoría de la relatividad 

general (basada en el principio de ‘equivalencia entre las fuerzas inerciales y 

gravitacionales’). La primera vale solamente para los movimientos rectilíneos uniformes, 

en cambio la segunda amplía la validez de las leyes de la física incluso para el 

movimiento acelerado. La relatividad general contiene como caso límite la teoría de la 

relatividad 'restringida'. Con el desarrollo de la ciencia se han descubierto cuatro tipos de 

fuerzas en el universo: la gravitacional, la electromagnética, la interacción fuerte y la 



 30 

interacción débil. La teoría de la relatividad de Einstein confirma la ‘objetividad-

subjetividad’ del tiempo y del espacio. 

 

2.4.4. M. Planck y la teoría de los 'cuantos’: 'Cuanto' significa la cantidad determinada de 

energía o acción en los fenómenos donde hay interacción entre la materia y las 

radiaciones. Esta teoría se aplica al microcosmos de átomos y a las partículas 

subatómicas. Los aportes de la física atómica, nuclear y subnuclear son: el 

descubrimiento del átomo, los protones, neutrones, electrones, y la gran cantidad de 

nuevas partículas elementales: los mesones, el neutrino, y los 'quarks' como partículas 

subelementales. 

 

En el siglo XX se presenta un problema: no existe un modelo unificado de todo el 

universo: a) para el macrocosmos funciona la teoría de la relatividad de A. Einstein, b) en 

cambio para el microcosmos funciona la teoría de los 'cuantos' de M. Planck. 

 

2.4.5. Stephen W. Hawking: Del big bang a los agujeros negros: presenta pautas 

interesantes sobre el estado actual de las investigaciones y su postura personal respecto 

a: nuestra imagen del universo, el espacio y el tiempo, el universo en expansión, el 

principio de incertidumbre de Heinsenberg, las partículas elementales y las fuerzas de la 

naturaleza, los agujeros negros que no son tan negros, el origen y el destino del 

universo, la flecha del tiempo y la unificación de la física. 

 

 

3.  La DINÁMICA y la actividad cualitativa de los entes cósmicos 

 

 

3.1. Cualidades de los entes cósmicos 

 

3.1.1. La experiencia de las cualidades activas: El ser humano percibe los entes del mundo 

dotados de cualidades sensibles de modo directo o indirecto.  

3.1.2. Noción de cualidad: es la propiedad accidental de los cuerpos que es directa o 

indirectamente perceptible por los varios sentidos externos, y que tiene diversidad 

específica (cada sentido tiene un objeto formal distinto) y de intensidad (mayor o 

menor). Los cuerpos actúan mediante las cualidades ante nuestros sentidos 

3.1.3. Relación intrínseca entre la cualidad y la cantidad: son categorías distintas pero 

nunca existen realmente separadas. Hay dos tipos de relación entre ambas: a) La cantidad 

‘por accidente’ de las cualidades: son las cualidades cuantificables por la extensión de la 

cantidad, b) y la cantidad ‘por sí’ de las cualidades: son las cualidades cuantificables por 

la intensidad de la misma cualidad. 

3.1.4. La existencia de las cualidades sensibles: existen de modo ‘objetivo-subjetivo’. La 

interpretación de estas cualidades ha sido utilizada por tres posiciones extremas: a) el 

mecanicismo materialista: no existen las cualidades, sólo la cantidad y el movimiento; b) 

el naturalismo empirista: las cualidades dependen sólo de la percepción sensible y de los 

fenómenos empíricos; c) y el intelectualismo racionalista: las cualidades son elaboración 



 31 

puramente racional. d) Una postura intermedia es la que afirma la existencia de las 

cualidades, cuya naturaleza es de objetividad y subjetividad ‘empírico-racional’. 

3.1.5. Las cualidades atendidas por la ciencia Física: a) el movimiento (local, dinámico o 

velocidad), la energía, los campos de fuerza, la masa (como energía sumamente 

concentrada e intrínsecamente variable), las partículas elementales.   

 

3.2. La causalidad en el mundo físico 

 

 Este tipo de causalidad se refiere a la actividad de los cuerpos entre sí y su actividad 

en relación con nuestros sentidos. 

 

3.2.1. La noción de causalidad: Causa es aquello “que influye sobre el ser o sobre el devenir 

de algo, o aquello de lo cual depende su ser o devenir”. Hay causas intrínsecas (causa 

material y formal) y causas extrínsecas (causa eficiente y final). Ahora interesa sólo la 

causa eficiente o agente. 

3.2.2. La causa eficiente y su acción: su actividad puede realizarse de dos modos: a) por 

transferencia, b) o por participación material o inmaterial. 

3.2.3. Posturas que niegan la causalidad: a) el racionalismo, b) el empirismo, c) y el 

positivismo. 

3.2.4. Argumentos que afirman filosóficamente la causalidad: a) La causalidad como dato 

de la experiencia: se percibe no sólo una sucesión de fenómenos, sino también su nexo 

causal, es decir, la dependencia en el devenir o ser de un fenómeno por otro (ejem: unión 

entre el intelecto, voluntad y actividad muscular); b) además, la causalidad es una 

exigencia de la razón: a partir de la experiencia se afirma el principio metafísico de la 

causalidad; c) y la causalidad es una exigencia de la ciencia positiva. 

 

3.3. Las leyes de la naturaleza 

 

3.3.1. Noción general de ley moral: es la ordenación de la razón (intelecto práctico) al bien 

común promulgada por quien tiene a su cargo la comunidad [=ordinatio rationis ad 

bonum commune, ab eo qui curam communitatis habet, promulgata]. 

3.3.2. Las leyes físicas: en sentido estricto no hay leyes en la naturaleza, pero a partir de las 

regularidades, de las uniformidades constantes y del determinismo de la naturaleza se 

aplica analógicamente la noción de ley. 

3.3.3. Tipos de leyes físicas: la ley dinámica, la ley estática y la ley probabilística. 

 

 

4. La FÍSICA y la ‘substancia’ material del cosmos 

 

 La ‘substancia’ es el elemento fundamental de todos los cuerpos materiales. 

 

4.1. Existencia y conocimiento de la substancia 

 

4.1.1. Noción de substancia: designa el sujeto que permanece, subsiste y soporta (sub-stare) 

el cambio como fundamento. 



 32 

4.1.2. Existencia de la substancia material: Es imposible y contradictorio negar la existencia 

de la substancia en general, significaría negar todo lo real. 

4.1.3. Conocimiento de la substancia material: el ser en general y la substancia en general es 

lo primero que es conocido anticipadamente por el intelecto humano, aunque de modo 

atemáitco e irreflejo, en todo conocimiento de lo particular e individual. 

4.1.4. Distinción entre substancia y accidentes: es una distinción analógica como la que hay 

entre lo universal y lo individual, entre la unidad y  la multiplicidad, entre la 

permanencia y el cambio, entre la potencia y el acto. 

4.1.5. La substancia material ¿es sensible?: a) la substancia es inteligible en acto sólo por la 

abstracción realizada por el intelecto; b) el intelecto la conoce en cuanto que conoce la 

esencia, que es la substancia inteligida; c) La substancia material es sensible por medio 

de sus accidentes que son percibidos de modo singular y concreto, pero abstraídos por el 

intelecto; d) el conocimiento de la substancia material por el intelecto humano es muy 

genérico.   

 

 

4.2. Propiedades fundamentales sensibles de la substancia material 

 

4.2.1. La multiplicidad numérica de la substancia material: es un dato fundamental de la 

experiencia humana acerca del mundo. 

4.2.2. La multiplicidad específica de los elementos fundamentales de la substancia material: 

ejem: el a)rxh/ de los griegos; para Aristóteles era lo pesado y lo ligero, lo activo y lo 

pasivo, lo caliente y lo frío, lo seco y lo húmedo, lo grueso y lo delgado, lo duro y lo 

blando, lo tosco y lo liso; la física moderna y contemporánea ha propuesto los protones, 

neutrones, electrones, los mesones, los neutrinos y los 'quarks'. Hay que hacer cinco 

observaciones desde la perspectiva filosófica: 1) los elementos materiales de los cuerpos 

no puede reducirse ni numérica ni específicamente a uno; 2) tampoco puede ser 

numérica y específicamente infinitos e indeterminados; 3) los criterios fundamentales de 

clasificación de los elementos materiales en las teorías contemporáneas son el peso y la 

masa; 4) los elementos se distinguen entre sí, interactúan en las transformaciones; 5) los 

elementos no son inmutables, ni ingenerables, ni indestructibles. 

4.2.3. La mutabilidad accidental y sustancial de la materia: a) en la Antigüedad Aristóteles 

afirmó generación y destrucción de los cuerpos materiales; b) en la Modernidad 

explicaron el cambio mediante los principios de agregación y disgregación; c) la física 

contemporánea sostiene la mutabilidad accidental y sustancial (por generación y 

destrucción) de los cuerpos materiales. Nota: la generación de los cuerpos materiales es 

distinta de la creación de la materia de la nada, así como la destrucción de los cuerpos 

materiales es distinta de la aniquilación absoluta de la materia en la nada.  

 

 

4.3. Principios fundamentales metafísicos de la substancia material  

 

Una explicación metafísica del ser propone la composición de los entes materiales 

de dos 'co-principios': materia y forma (u(lh/ kai\ morh/). La materia es el principio de 

indeterminación y la forma sería el principio de determinación de la esencia de los seres. La 



 33 

forma está relacionada metafísicamente con el acto y con la «existentia», y la materia con la 

potencia y la «quidditas». De modo sintético se pueden esquematizar dos líneas correlativas 

de ‘co-principios’ fundamentales metafísicos de la substancia material:  

materia (prima) forma (sustancial) 

potencia  acto 

quidditas  existentia 

sustancia  accidentes 

 

 

 

5. La COSMOLOGÍA y el ‘sentido’ filosófico del ‘orden’ del universo material 

 

 

 La reflexión filosófica sobre la matemática, la cinemática, la dinámica y la física, 

cada una tomada por separado y sin relación, no puede dar una explicación plausible sobre 

el sentido del universo material. Es necesaria una consideración filosófica que de sentido al 

universo y que muestre el significado de porqué existe algo y no más bien nada. La 

explicación filosófica denominada ‘cosmología’ intenta ser esa estructura global de sentido 

y ese contexto total de significación. Desde una perspectiva cosmológica el universo 

material es el horizonte fundamental donde el ser humano entra en relación con los demás, 

consigo mismo y con Dios. Gracias a esta relación se realiza el encuentro con la verdad y 

con el bien. La relación del hombre con el cosmos es fundamental porque éste ofrece a 

aquél un suelo nutricio y un firmamento configurador para el sentido de su existencia 

como ser en el mundo. Desde esta perspectiva se puede desarrollar una reflexión filosófica 

con impostación ecológica, sociológica, política, etc., de acuerdo con lo ya tratado desde el 

punto de vista ético.     

 



 34 

VI. EL SER Y LA METAFÍSICA (2 hrs.) 
 

 

 

* A continuación se presenta la validación inter/subjetiva de una metafísica 

procedimental desde una postura post/ilustrada y transmoderna. 
 

 

 

La transmodernidad exige una metafísica fundamentada metódica y 

sistemáticamente mediante un procedimiento intersubjetivo de argumentación que garantice 

la validez de las acciones comunicativas de cada uno de los participantes que interactúan 

como interlocutores válidos dentro de una comunidad ilimitada de comunicación 

interactiva sin fronteras  ideológicas. A continuación se ofrecen los lineamientos 

fundamentales de una metafísica procedimental desde una postura post/ilustrada a la altura 

de la transmodernidad. 

  

1) El punto de partida metafísico más radical que no supone críticamente nada es la 

pregunta acerca de la pregunta. La pregunta amplía sus horizontes cuando supera la 

estrechez: a) del ingenuo objetivismo premoderno, b) de la conciencia subjetivista moderna 

que se encapsuló enquistada y autopoiéticamente, c) y del hiperindividualismo narcisista de 

la postmodernidad emotiva. Por ello, es necesario que la pregunta sea dialogante, y el 

diálogo preguntante.  

 

La pregunta por la pregunta no es solitaria, sino solidariamente compartida en la interacción 

de una comunidad de comunicación y de vida. Esto es posible gracias a un estilo 

intersubjetivo que anime los procedimientos comunicativos de argumentación entre todos 

los interlocutores válidos que forman parte de una comunidad ilimitada de comunicación 

interactiva sin fronteras ideológicas. Gracias a este tipo de procedimientos se puede llegar a 

un consenso racional acerca de las condiciones de posibilidad universales y necesarias para 

poder preguntar. Los diversos interlocutores estarían de acuerdo en aceptar que dichas 

condiciones de posibilidad son: saber algo y no saberlo todo. Es decir, es posible preguntar 

porque se sabe algo atemáticamente, y porque no se sabe todo exhaustivamente.  

 

Si es posible preguntar, entonces se puede preguntar por todo, y por tanto, todo es 

cuestionable e interrogable. Para preguntar necesito saber algo, al  menos que existe y, por 

tanto, es cuestionable. Por un lado, la cuestionabilidad se funda en el hecho de saber 

atemáticamente algo. En cambio, la interrogabilidad se funda en el hecho de no saberlo 

todo exhaustivamente. La mayoría de las personas se hacen muchas preguntas particulares. 

Sin embargo, el conjunto de todas las preguntas particulares no es la pregunta explícita 

acerca del todo. Para abarcarlo de una sola vez es necesario preguntarse explícitamente por 

el todo más o menos de esta manera: ¿qué es ese todo? Ésta es la pregunta por el horizonte 

total de todo lo existente y de todo lo preguntable, cuestionable e interrogable. A este 

horizonte se le llama el horizonte total del ser. Si se puede preguntar por todo, entonces se 

puede preguntar por cada uno de los existentes en concreto. Por ello, el horizonte total del 



 35 

ser constituye la condición de posibilidad para poder preguntar por cada ente, aunque se 

llega explícitamente al ser a partir de cada ente. 

 

2) El método trascendental de la metafísica implica una doble actividad: reducción y 

deducción. El aspecto reductivo tematiza las condiciones de posibilidad del saber, del 

querer y del preguntar. En cambio, el aspecto deductivo consiste en inferir las 

consecuencias derivadas de las condiciones de posibilidad obtenidas gracias a la reducción. 

En síntesis, pregunto porque quiero saber: pregunto porque ya sé algo y para saber más y 

mejor acerca de todo, y por ello, también acerca del horizonte total del ser, aunque mi 

inteligencia finita nunca podrá saber todo exhaustivamente sobre la complejidad del ser. Es 

decir, mi saber limitado y el horizonte total del ser no se identifican. Mi saber es limitado, 

soy un ente finito y temporal similar a los otros existentes. 

 

3) Realización finita y temporal del ser en el ente. Preguntando me doy cuenta de mi 

propia finitud. Sé que soy, pero no soy todo ni sé todo. Soy un ente finito y temporal. 

También lo son los otros. El conjunto de todos los entes está necesitado de una explicación. 

El ser de los entes está delimitado por su propia esencia, y su esencia por una existencia 

individual. El ser y la esencia constituyen la substancia de cada ente. La substancia es 

afectada por los accidentes. La constitución metafísica del ente está integrada por los 

siguientes principios: esse et essentia
6
, quidditas et existentia, ser y acción, acción y pasión, 

acto y potencia, substancia y accidentes
7
. Los axiomas fundamentales del ser son estos: 

identidad, no contradicción, tercer excluso, causalidad
8
 y finalidad. 

 

4) Realización espiritual del ser del ente. Soy un ente finito y temporal, pero también soy 

consciente de mí mismo y de mi propia finitud. Esto es posible gracias a la auto/reflexión 

que exige en mí la existencia de una interioridad espiritual. Gracias a ello puedo abrirme 

inteligente y voluntariamente a la trascendentalidad del ser. 

 

                                                           
6
 De modo sintético se pueden esquematizar dos líneas correlativas de tensiones analógicas:  

esse    essentia 

ser    ente (esencia existente) 

ser como verbo   ser como sustantivo 

acción de ser (quod=que es) modo de ser (quid=qué es) 

existir (es)   existente (es éste) 

plenitud de ser   pobreza de ser 

En ambas líneas se presenta la riqueza y la pobreza del ser, porque éste no subsiste en sí mismo. La cuádruple 

diferencia analógica justifica la no subsistencia del ser en sí mismo: diferencia existencial entre yo y tú, la 

diferencia ontológica entre los diversos entes que formamos un nosotros, la diferencia metafísica entre ente y 

ser, y la diferencia teológica entre ser y Dios. Dios sería el Ser subsistente en sí mismo, acto puro sin 

potencialidad. Los otros entes, por su contingencia, estarían amenazados por la nada. En los entes finitos hay 

una distinción real metafísica entre esse et essentia. 
7
 La sustancia y los accidentes son conocidos como predicamentos o categorías del ser. Los accidentes de la 

sustancia son 9: cantidad, cualidad, relación, lugar, tiempo, posición, posesión, acción, pasión. 
8
 Las causas metafísicas son: la causa material, la causa formal (ejemplar), la causa eficiente (agente) y la 

causa final. Las dos primeras son intrínsecas; en cambio, las otras dos son extrínsecas. No obstante, la 

causa final es la principal. 



 36 

5) La trascendentalidad del ser. Mi espíritu se abre a las propiedades trascendentales
9
 del 

ser que se manifiesta como perceptible
10

, bueno
11

, verdadero
12

 y uno
13

. Ante mí el ser 

aparece, se da, se dice y se configura. Siguiendo una vía procedimental los diversos 

interlocutores válidos podrían cuestionar dialógicamente toda la propuesta anterior, y 

ponerse de acuerdo en lo siguiente: a) todo es preguntable, cuestionable e interrogable, b) se 

puede preguntar por algo y también por todo, c) ese todo es el horizonte de sentido de cada 

uno de los existentes, d) al horizonte total que configura el sentido de la constelación de 

cada uno de los existentes se le puede llamar «ser», e) algo existe, f) es verdad que existe, g) 

que bueno que exista, h) si podemos configurar la unidad de lo existente, entonces podemos 

darle sentido, g) el ser humano no puede soportar el sinsentido por largo tiempo, por eso 

interpreta, busca, inventa, pregunta, dialoga y argumenta, h) la metafísica es una búsqueda 

inteligente y una interpretación creativa inventada por el ser humano para darle sentido a 

cada uno de los existentes en el todo. 

 

6) Realización del ser en el mundo. El ser se realiza en el mundo gracias al universo 

material y al universo personal. La esencia de los entes materiales está constituida por 

materia y forma, o materialidad y formalidad. La materialidad es pura indeterminación que 

es actualizada por la formalidad. El universo personal es un entramado de relaciones entre 

el yo y el tú para instaurar un nosotros. Las relaciones inter/personales pueden abrirse al Tú 

absoluto que es simultáneamente el infinitamente Otro y el infinitamente no Otro. 

 

7) Si Dios existe, él es la realización originaria y absoluta del ser
14

. La apertura del 

espíritu humano a la trascendencia del ser y a una potencial relación personal con el Tú 

absoluto es un indicio de la posibilidad de que exista un Dios en el cual se realice originaria 

y absolutamente el ser. La filosofía exige la elaboración explícita y temática de una 

argumentación sobre la existencia o no existencia de Dios. En cualquier caso, toda 

argumentación filosófica sobre Dios exige una metafísica del ser que justifique la 

mediación entre los entes y Dios. Sin embargo, la cuestión de Dios exige una opción 

epistemológica por un sí o un no. Por ello un creyente es impotente para quebrar la 

resistencia justificada de un ateo coherente, pero también un ateo es impotente para destruir 

                                                           
9
 Los trascendentales superan lo categorial. Según Tomás de Aquino los trascendentales son: el ente;  la cosa, 

lo uno --trascendentales absolutos inmediatos--; lo múltiple, algo ('aliquid') –trascendentales relativos 

mediatos--; lo verdadero, lo bueno –trascendentales relativos inmediatos; y de la belleza –trascendental 

relativo mediato--. Hay textos tomasianos donde los trascendentales que se nombran son únicamente 

cuatro: el ente, la unidad, la verdad y la bondad… Se comprende que, a veces, presente un elenco más 

reducido, porque en estos casos sólo se refiere a los trascendentales en sentido estricto, los que cumplen 

total y perfectamente las cuatro condiciones del trascendental –la identificación con el ente, la conversión 

entre sí en las proposiciones, la deducción inmediata del ente y la adición de algo de razón. 
10

 La manifestación perceptible del ser funda la consideración «estética» del ser. 
11

 Se dice que el ser es metafísicamente «bueno» porque es atractivo, seductor, apetecible. 
12

 Se dice que el ser es metafísicamente «verdadero» porque es inteligible. 
13

 Se dice que el ser es metafísicamente «uno» porque es indiviso, configurador, con sentido; con unidad 

intrínseca porque es indiviso, y extrínseca porque es diferente a los demás. 
14

 En la filosofía se parte de los entes materiales, que son las más accesibles a nuestro tipo de intelecto, y a 

partir de ahí se busca analógicamente el conocimiento de los entes de razón, de los entes espirituales, del 

ser y del último Fundamento del ser. Dios sería el más inteligible en sí mismo (a se), pero no para nuestro 

tipo de intelecto (quoad nos). 



 37 

la tenacidad de un creyente coherente15. En otras palabras, la relación del hombre con Dios 

debe hacerse con plena libertad personal, es decir, ante él hay que hacer una «elección 

fundamental» con todas las distinciones que implica una «opción epistemológica». 

 

Quien dice no a Dios, puede encontrar su auto/realización y hetero/realización viviendo 

plenamente en la brevedad del tiempo, y por lo tanto, sentirse suficientemente feliz. A largo 

plazo, la vida compartida con quien le ama podría ayudarle a reconciliarse no sólo con su 

propia finitud, sino también eventualmente con todo lo existente, incluso con la posibilidad 

de la existencia de un Dios que le ama, y que se lo manifiesta a través de quien le ama. En 

este sentido, el amor humano se puede convertir en una vía privilegiada para optar 

epistemológicamente por la existencia de Dios. Sin embargo, el ser humano sigue siendo 

libre aún así para decir no. Quien dice sí a una relación religiosa con Dios posibilita el 

cumplimiento de la realización de su esencia trascendente dejando que sea fecundada por 

Dios. Este tipo de seres humanos consuman su pensamiento filosófico en la religión. Este 

tipo de filosofía se abre a un plus religioso que no aniquila el pensamiento humano. La 

metafísica se abre a la filosofía de la religión y es fecundada por una relación religiosa con 

Dios. 
 

La metafísica ayuda a la autorrealización humana, por ello ayuda a plantear una 

antropología trascendental metafísica. Ayuda también a encontrar el sentido de todos los 

entes; por ello fundamenta una ontología trascendental metafísica. Y está abierta al ser 

absoluto de Dios, por ello desemboca en una teología trascendental metafísica. Los tres 

aspectos están unidos indisolublemente. 

 

 

 

* Para una cabeza bien constituida que no 

se ha dejado ensuciar el corazón. 

 

 

 

 

 

ACTIVIDAD: Leer: DÍAZ CARLOS, La filosofía, sabiduría primera 

(Videocinco, Madrid 1996) 195-197. 

 

                                                           
15

 Cfr. KOLAKOWSKI, Leszek, Si Dios no existe: sobre Dios, el diablo, el pecado y otras preocupaciones 

de la llamada filosofía de la religión (Rei, México 1993) 79. 



 38 

VII. EL SER DE DIOS (2 hrs.) 
 

 

1.  La cuestión acerca de Dios parte desde la pregunta por el sentido de la existencia 

humana y su quehacer. Cuando se reflexiona filosóficamente sobre ello, comienza la 

búsqueda de las causas últimas, de manera que por medio de la metafísica se puede 

arribar a la teología filosófica. Desde los problemas de la existencia (el sufrimiento, las 

oscuridades de la existencia, los problemas sociales, etc.) se puede hacer una negación 

violenta de la existencia de Dios. Las formulaciones filosóficas que prepararon desde la 

Modernidad la problemática contemporánea sobre Dios son:  

 

a) La disyuntiva entre fe y razón: Descartes –pienso, luego existo–; Pascal –creo, luego 

existo–; Lutero –creo porque es absurdo–; Weber: –Creo sin porqué y además porque es 

absurdo–. 

b) El deísmo ilustrado procedente de Spinoza –Dios o sustancia o naturaleza–; Kant –Dios, 

un postulado de la razón práctica–; Hegel –Dios como espíritu absoluto que se despliega en 

el mundo y en la historia como devenir dialéctico–. 

c) El ateísmo contemporáneo: Feuerbach –Dios, una proyección del hombre–; Marx –Dios, 

un consuelo interesado, una superestructura y una promesa de una religión enajenadora que 

es opio del pueblo–; Freud –Dios, una ilusión de infantiloides–; Flores d’Arcais –ateísmo 

postilustrado reconciliado con la finitud: «ningún Dios puede salvarnos, ni nos salvará», 

«no conocemos el sentido de nuestra vida. Y no podemos saberlo. Debemos inventarlo, si 

somos capaces de hacerlo»–; Savater –«No es absurdo que la vida en su conjunto no tenga 

sentido. La pregunta por el sentido carece de sentido... El hombre cuerdo... no vive para la 

muerte o para la eternidad sino para vivir plenamente en la brevedad del tiempo. El 

sentido es algo que los humanos damos a la vida y al mundo»–. 

d) El nihilismo contemporáneo de Nietzsche es un presupuesto del ateísmo –Dios, es un 

recurso para el resentimiento de los frustrados; Dios ha muerto, nosotros lo hemos matado; 

con la muerte de Dios también se hundieron las escalas de valores morales–. El 

estructuralismo de Claude Lévi-Strauss, Michel Foucault, Jacques Lacan y Louis Althuser 

es una consecuencia del nihilismo: para el estructuralismo ‘el hombre como sujeto está 

muerto', en nuestros días, más que la ausencia o la muerte de Dios, se proclama el fin del 

hombre . El hombre se halla a punto de desaparecer. Al principio del mundo el hombre no 

existía; tampoco existirá al final’. 

 

2.  Ante el problema anterior la teología filosófica pretende dar una respuesta razonable: 

a) ante el racionalismo, racionalidad; b) ante el deísmo del devenir histórico de Dios, la 

intervención inmanente del Dios trascendente en la mundaneidad e historicidad; c) ante 

el ateísmo: todas las argumentaciones más eminentes de los ateos llegan a hacer 

cuestionable la existencia de Dios, pero no a hacer incuestionable la no existencia de 

Dios; también el ateísmo supone una fe indemostrable racionalmente –porque el ateo 

cree que Dios no existe–, de ahí que se les pueda preguntar ¿su ateísmo no constituye 

una proyección conceptual del hombre, un consuelo interesado, o una ilusión infantil? 

Pero el hecho de que el ateísmo resulte racionalmente infundado no supone en absoluto 



 39 

que esté fundamentada la existencia de Dios. ¿Es posible demostrar razonablemente la 

existencia de Dios? Parece que teístas y ateos se encuentran en tablas.  

 

3.  Si éste es el problema, entonces es necesaria una disciplina filosófica que se cuestione 

sobre Dios. La teología filosófica tiene por objeto material a Dios, no en sí mismo, sino 

en cuanto causa primera y última del ser finito; y tiene por objeto formal investigarlo con 

la sola luz natural de la razón. El punto de partida son los entes concretos, de los cuales 

el ser humano con su conocimiento intelectual abstractivo arriba al ser, y mediante la vía 

racional discursiva con un método mediato y analógico muestra filosóficamente la 

existencia, esencia y obrar de Dios. 

  

4.  La EXISTENCIA de Dios. 

  

a)  Método mixto: 'inductivo-a posteriori' y 'deductivo-a priori'. Parte de lo individual y 

concreto de los entes creados, y por el principio de causalidad busca una explicación 

mediata y analógica. 1) algunos errores que hay que enfrentar son el racionalismo, el 

fideísmo, el tradicionalismo, el intuicionismo, agnosticismo y el ateísmo.  

 

b)  Algunos intentos insuficientes de mostrar la existencia de Dios mediante un método 

puramente 'deductivo-a priori': El argumento 'asimultáneo' (mal llamado 'ontológico') de 

Anselmo de Canterbury, Descartes, Leibniz, Hegel.  

 

c)  Algunas pruebas 'inductivo-aposteriori' y 'deductivo-apriori'. 1) Los elementos para 

comprender el alcance y efectividad de estas pruebas son: el valor ontológico y 

gnoseológico del intelecto humano y la legitimidad analítica y objetiva del principio de 

causalidad. 2) Las cinco vías de Tomás de Aquino (cfr. DÍAZ CARLOS, La Filosofía, 

Sabiduría Primera, Videocinco, Madrid, 1996, pp. 176-177), sus cinco puntos de 

partida son: 1°  el movimiento metafísicamente considerado como paso de la potencia al 

acto; 2° la serie de causas eficientes subordinadas que concurren en la producción de un 

efecto; 3° la limitación en la duración en los entes; 4° la graduación –magis et minus-- de 

las perfecciones trascendentales que vemos; 5° los entes finitos desprovistos de 

inteligencia, que actúan hacia un fin. Tomás las enuncia de la manera siguiente: 

 

 Primera vía (del movimiento o del cambio): a partir del cambio o movimiento 

metafísicamente considerado como el paso de la porencia al acto. Todo lo que se mueve 

es movido por un elemento anterior; así la cadena de móviles nos eleva a un primer 

motor inmóvil, que es Dios. 

 

 Segunda vía (de la causalidad): a partir de la naturaleza ontológica del ser de la causa 

porque hay una serie de causas que concurren para la producción de un efecto. Todo lo 

que existe procede de una causa anterior, de este modo la cadena de causas nos lleva a 

una causa primera o causa incausada, que es Dios. Esta causa es una causa eficiente 

primera que actúa en un plano distinto, no en la misma línea de las causas segundas, sino 

en el plano de principalidad metafísica.  

 



 40 

 Tercera vía (de la contingencia): a partir de la limitación contingente en la 

participación del ser por parte de los entes finitos. La contingencia es la posibilidad de 

que los entes finitos sean o no. Si absolutamente todo puede no ser en algún momento 

no existía nada. Si nada existía tampoco ahora nada debería existir porque lo que no 

existe sólo comienza a existir gracias a lo que ya existe. Por tanto, debe existir 

imprescindiblemente algo cuya existencia sea necesaria. Esta vía nos muestra que si los 

entes reales son contingentes, ha de existir un Ser Necesario que siempre esté en acto, 

del cual depende todo lo demás. Ese ser en acto puro es Dios. 

 

 Cuarta vía (de los grados de perfección): a patir de las perfecciones graduadas «maius 

et minus» en los entes. Al observar en los seres creados diferentes grados de perfección, 

tendremos que aceptar que existe un grado máximo de perfección, la Perfección Suma, 

la Perfección Absoluta, que es Dios. 

 

 Quinta vía (de las causas finales): a partir del predominio del orden, armonía y 

finalidad en el universo, sobre todo si se atiende a los entes carentes de inteligencia que 

ordinariamente obran de acuerdo a un orden teleológico. La cautela de la afirmación 

anterior muestra el realismo tomasiano ante el azar cuyas excepciones no disminuyen la 

validez del punto de partida. En la realidad casi todo tiende a un fin que implica 

alcanzar un grado de realización superior, con lo que la cadena de fines nos lleva a un 

fin último, a una única Causa Final, que es Dios.  

 

d) Emerich Coreth ha elaborado un «argumento trascendental de la existencia de Dios» 

que estaría a la base de todo intento de mostrar la existencia de Dios, inclusive a la base 

de las vías tomasianas.  

 

Brevemente, este argumento consiste en lo siguiente: Todo es preguntable, cuestionable e 

interrogable. También Dios. Por lo tanto, la cuestión de Dios puede ser planteada por el ser 

humano. Para que la pregunta acerca de la existencia de Dios pueda ser planteada al menos 

se debe saber que Dios es preguntable. Entonces se sabe algo acerca de Dios pero se quiere 

saber más, y para eso es necesario seguir preguntando, incluso acerca de su existencia. 

Dado que la cuestión acerca de Dios puede ser planteada por el ser humano, es posible 

buscar argumentos acerca de la existencia o no existencia de Dios. 

 

Este argumento sólo muestra que la cuestión de Dios es posible. No muestra su existencia 

ni su no existencia. El aporte consiste en dejar el camino despejado para buscar ulteriores 

argumentos que estén al alcance del ser humano y que reflexionen acerca de la existencia o 

no existencia de Dios.  

 

e)  Otras pruebas modernas: 1) por la conciencia de la incondicionalidad autónoma de la 

deber moral o argumento deontológico (Kant: el imperativo categórico); 2) por el deseo 

natural de felicidad o argumento eudemonológico (Kant y Tomás de Aquino); 3) por el 

conocimiento implícito y atemático del ser no subsistente en todo acto de conocimiento 

humano (K. Rahner, Balthasar) acerca de la verdad y la bondad del ente; por la 

trascendencia de la sociedad e historia humanas (J. Maritain); por la experiencia 



 41 

religiosa personal y de la mayoría de la humanidad (C. Díaz, R. Panikkar); por la 

exigencia de que lo posible llegue a ser real (E. Coreth); por la relación entre lo 

condicionado y lo incondicionado (E. Coreth); porque la existencia de Dios es necesaria 

para la coherencia racional de la ética discursiva (A. Cortina); por la coherencia entre el 

sí a Dios y el sí a la realidad (Hans Küng); la ambigüedad de la presencia de Dios en el 

mundo supone que Dios no quiso crear una evidencia empírica para que su existencia 

fuera irrefutable (L. Kolakowski); la cuádruple diferencia (H.U. von Balthasar); la acción 

consciente revela a la persona y la acción libre autorrealiza a la persona (K. Wojtyla); 

«Amor, ergo sum» y existe Alguien que me ama (C. Díaz); la pericia de Dios para 

esconderse (J. Gaarder); la relación con la persona amada (R. García Glez.); la opción 

epistemológica (R. García Glez.); «el odio contra Dios arranca de la repugnancia a uno 

mismo. Se le mata para enmascarar la propia caída» (Cioran). La base de la mayoría de 

estas pruebas es la exigencia de una condición a priori de posibilidad universal y 

necesaria para que algo exista y no más bien nada (Heidegger y Balthasar). 

 

f)  Propuesta de Hans Küng: f1) SÍ A LA REALIDAD como alternativa al nihilismo, una 

confianza radical en lo real en lugar de una desconfianza radical; no hay empate en la 

confrontación entre el no a lo real y el sí a lo real; la confianza radical se concreta 

originariamente en la confianza radical del niño que es una tarea de toda la vida, y sirve 

de base para la ciencia, para la ética y para la fe religiosa. Hay que reconocer el enigma 

básico de la realidad: que se presenta como fundante, pero por sí misma sin fundamento; 

sustentante, pero en sí misma sin soporte; orientadora, pero carente de meta para sí 

misma. El enigmático hecho de que existo yo, de que existen cosas y personas, de que el 

mundo está ahí, de que hay algo, constituye el enigma fundamental de la realidad. 

Conclusión: el nihilismo puede ser superado de hecho gracias a la confianza radical en 

lo real; pero no obstante el nihilismo no está superado en el plano de los principios.  

 

f2) SÍ A DIOS como alternativa al ateísmo: el sí o no a Dios es posible. El no a Dios es 

posible, el ateísmo no puede ser eliminado racionalmente, ¡es irrefutable! También es 

posible el sí a Dios. El ateísmo no puede ser fundamentado racionalmente, ¡es 

indemostrable! No existe de hecho ninguna prueba concluyente de la necesidad del 

ateísmo. Tampoco se puede rebatir positivamente al que dice: ¡hay un Dios! La 

confianza fundada en la realidad no se ve conmovida por el ateísmo. También la 

afirmación de Dios descansa últimamente en una decisión que, lo mismo que la otra, 

depende de la opción fundamental ante la realidad en general. También ella es 

racionalmente irrefutable. Pero de la posibilidad del sí y del no, no se sigue de 

ninguna manera la igual validez del sí y del no. El no a Dios, que no acepte también el 

nihilismo, significa una confianza radical últimamente infundada en la realidad: el 

ateísmo no puede aducir ninguna condición de posibilidad de la realidad problemática.  

 

Quien niega a Dios, sin ser nihilista, no sabe en definitiva por qué confía en la realidad. 

El sí a Dios implica una confianza radical últimamente fundada en la realidad. Esta 

confianza radical y fundamental puede aducir la condición de posibilidad de la 

problemática realidad. Quien afirma a Dios sabe por qué puede confiarse de la 

realidad. Esta confianza radical puede ser justificada razonablemente. No es 



 42 

irracional, porque sobre Dios hay una reflexión filosófica que parte de la experiencia 

humana y apela a la libre decisión del hombre que no es una decisión ciega e irrealista, 

que no se decide de una vez para siempre, sino que debe realizarse reiteradamente de 

forma siempre nueva. Pero para la realidad de Dios no hay una demostración lógica 

concluyente. 

 

5. La ESENCIA de Dios. 

 

a)  Tensión entre teología positiva (o katafática) y teología negativa (o apofática). Carácter 

analógico de nuestro conocimiento de Dios: mediante un triple modo analógico del 

conocimiento de Dios (afirmación, negación y eminencia)
16

. El 'nombre' filosófico más 

propio de Dios es 'qui est' (=que existe). La esencia metafísica de Dios es 'Ipsum Esse 

Subsistens' (=El Mismo Ser Subsistente) o 'aseidad'. 

b)  Atributos de Dios: 1) la simplicidad metafísica (sin composición de materia y forma, ni 

de potencia y acto, accidentes y sustancia, y con identidad entre existencia y esencia); 2) 

Omniperfección y Bondad, Verdad y Belleza supremas; 3) infinitud, inmensidad y 

omnipresencia; 4) inmutabilidad, eternidad y omnipotencia; 5) unidad y unicidad; 6) 

absolutamente trascendente pero inmanente en su creación. 

 

Aunque Dios trasciende lo finito de una manera infinita, se sabe algo acerca de él, al menos 

que es preguntable y cuestionable. Gracias al lenguaje analógico se puede decir, si Dios 

existe es «el ser por sí mismo subsistente» (ipsum esse subsistens) y de modo total. Quien 

afirma la existencia de Dios dice: Dios es y no puede no ser, es decir, Dios es 

completamente en sí (a se) y por sí (per se). De ahí se deriva su primer atributo esencial: la 

«aseidad» o «perseidad». Por ello, la esencia de Dios es existir en sí y por sí. En Dios se 

identifican totalmente la esencia y la existencia, por eso Dios es «simple». Éste es el 

segundo atributo esencial de Dios. La simplicidad de Dios indica también que Dios es 

acción pura, sin ninguna potencialidad que necesite ser actualizada. Si Dios no necesita 

nada porque lo tiene actualmente todo de modo simultáneo, entonces es «inmutable». Es 

decir, no le afectan las categorías de espacio y tiempo cómicos. Por ello, es completamente 

«trascendente» a los entes, no es un ente entre otros. Su trascendencia no excluye 

necesariamente una actividad inmanente y providente. Gracias a lo anterior, también se le 

puede decir que Dios es esencialmente «eterno»
17

 y actualmente «infinito». El significado 

de cada uno de estos atributos debe interpretarse de modo analógico y dentro de los límites 

del lenguaje apofático y katafático acerca de Dios. 

 

Si Dios existe debe ser de carácter espiritual, y para ser Dios tiene que ser «espíritu 

absoluto». En cuanto espíritu, Dios debe ser inteligente y capaz de actuar voluntariamente. 

Si es espíritu infinito, entonces es infinitamente inteligente y volitivo. Por tanto, sujeto de 

un saber infinito y un actuar voluntario infinito. El saber infinito de Dios es 

auto/conocimiento de su infinitud, y su actuar voluntario una auto/donación querida de todo 

                                                           
16

 Gracias a Tomás de Aquino perduró para la posteridad la terminología de via affirmationis, via negationis y 

via eminentiae. 
17

 La eternidad fue definida en el medioevo por Boecio como «interminabilis vitae tota, simul et perfecta 

possessio».  



 43 

su ser. El saber y el querer divino deben ser infinitos. Dios es inteligencia subsistente en sí y 

por sí misma, y voluntad subsistente en sí y por sí misma. El saber de Dios es saberse, y su 

querer quererse a sí mismo.  

 

A raíz de lo anterior, se puede decir analógicamente que Dios es «persona» infinitamente 

inteligente y volitiva. O sea, que a Dios se le puede atribuir ilimitadamente la noción de 

«persona» y de «Tú absoluto»
18

. Y por tanto, Dios es capaz de entrar en relación, consigo 

mismo, en su interioridad espiritual, y con otros que no sean igual que él mismo. Esta doble 

relación, de «ser consigo» (selbst Sein) y «ser con otros» (mit Sein), ayuda a interpretar el 

carácter personal de Dios como un «sólo» Dios, pero no como un Dios solo, y por ello se 

puede decir que sólo hay un Dios, pero Dios no esta solo, se hace acompañar. Esta apertura 

de Dios es un acto de su libertad infinita que posibilita la existencia de lo otro y del otro. 

 

La pregunta por el ser no puede ser decapitada y acallada en sí misma. Esta pregunta sólo es 

planteada con radicalidad cuando se convierte en pregunta por Dios trascendiendo el 

horizonte total del ser. Pero Dios sigue siendo inefable, enigmático y desconocido. El 

mismo lenguaje analógico es incapaz de definir con toda precisión lo que Dios es y lo que 

Dios no es. No puede haber un saber exhaustivo acerca de Dios. Por ello, la pregunta por 

Dios sigue en pié. Esta pregunta puede ser respondida por Dios sólo si él mismo nos sale al 

encuentro. En estas circunstancias, el ser humano nunca terminaría de formular una 

respuesta definitiva a la cuestión de Dios. Es decir, que la pregunta por Dios se convertiría 

en una pregunta a Dios, y Dios es libre de responderla sin que el ser humano tenga porqué 

exigirla. 

 

c)  Obrar de Dios. 1) Dios se conoce primaria y comprehensivamente a sí mismo, y conoce 

todo en sí mismo; 2) Dios se ama a sí mismo, y ama todo en sí mismo; 3) el 'concurso' 

divino en la creación y conservación del mundo y del hombre; 4) Dios crea, conserva, 

sostiene y posibilita la libertad humana; 5) la providencia y el 'gobierno' divino del 

mundo. 

  

  

 

                                                           
18

 La filosofía puede esclarecer la noción de un Dios personal. El Dios de los filósofos no es sólo una primera 

causa, un motor inmóvil o un principio absoluto impersonal. La filosofía puede hacer una interpretación 

deísta, atea, panteísta y panenteísta. Y también  entre sus posibilidades está el teísmo. Sin embargo, la 

filosofía es distinta de la religión, por ello, no le corresponde establecer una relación mutua y personal 

entre el Dios de la fe y el ser humano religioso. Esa es tarea de aquellas religiones que están convencidas 

de que Dios ha salido libremente al encuentro del ser humano revelándose, salvando o liberando. 



 44 

¿QUIÉN SOY YO? 
 

 

 ¿Por qué soy en vez de no ser? Si me tomo en serio no puedo eludir la pregunta más 

importante para mí: la pregunta sobre mi propia existencia. Para mí mismo no sólo soy 

obvio, sino también sorprendente, enigmático, incluso desconocido. Ante el espejo me 

pregunto ¿quién es ése que está ante mí? Y respondo: ¡Yo soy yo mismo! Karol Wojtyla 

nos narra su propia experiencia: 'Una mañana, siendo niño aún, estaba en la puerta de casa y 

miraba hacia la izquierda, hacia el depósito de la leña, cuando súbitamente me sobrevino, 

como un rayo venido del cielo, esta idea: yo soy un yo, que desde entonces no me abandonó 

jamás: mi yo, se había visto a sí mismo por primera vez y para siempre'. 

 

De veras ¿yo soy yo mismo? ¿no soy yo, sino que espero llegar a serlo? ¿no me conozco, 

sino que trato de conocerme? Lo que llamo yo, es lo que está dado. Pero no es absoluto, 

sino relativo y problemático. Yo no soy por esencia, sino que me estoy 'dado'. Es decir, me 

he recibido. En el principio de mi existencia no hay una decisión por mí mismo. Hay 

alguien que me ha dado a mí. Debo ponerme en mi yo, tal como es, asumiendo la tarea que 

me está propuesta en el mundo. 

 

Tampoco puedo evadirme de lo malo que hay en mí: así soy, esto he hecho. Pero no con 

rebeldía o estancamiento. Eso no es aceptación, es endurecimiento. Sino con verdad, porque 

sólo ella lleva más allá del mal. Soy así, pero quiero llegar a ser de otro modo. La suprema 

evasión es el suicidio, que mengua la fidelidad al propio ser. 

 

En la raíz de todo está el acto por el cual me acepto a mí mismo. Debo estar de acuerdo con 

ser el que soy. La claridad y la valentía de esa aceptación constituye el fundamento de toda 

existencia y el sentido de ella. ¿Por qué soy en vez de no ser? Esa pregunta sólo recibe 

respuesta en la referencia a la tarea que he de realizar y que también la he recibido. En la 

identificación con esta tarea está la respuesta a la madurez de mi yo idéntico consigo 

mismo. Ser yo significa precisamente tener un camino que lleve desde el yo de la situación 

inicial al de la plenitud. 

 

Quién soy yo, sólo lo comprendo ante el tú, que está incluido en mi tarea, en el sentido de 

mi vida. En el otro puedo identificar mi propio yo. Cuando esta relación se abre surge el 

nosotros. Si hay una relación viva con el Otro que está por encima de mí entonces 

comprendo que mi yo tiene un sentido perenne, como lo tiene el tú y el nosotros. Aceptar 

mi yo significa co-aceptar el tú, el nosotros y el Otro. Carlos Díaz ha descrito el proceso 

personal mediante el cual el yo se llega a identificar: él sigue un pasaje del vocativo-

genitivo-dativo-ablativo-nominativo. Con este proceso llega a la conclusión: ‘Soy amado, 

entonces existo’. 

 

El otro es imprescindible en la constitución del sujeto humano. La presencia del otro 

instaura la convocación de los sujetos abiertos a la llamada del otro. La relación ideal entre 

los sujetos es el amor: fraternal, materno-paterno, filial, amistoso, erótico, religioso. 

 



 45 

II. EL SER HUMANO  (2 hrs.) 
 

 

2.1.  Punto de partida, objeto y método de la antropología filosófica 

 

a)  Punto de partida  

b) Objeto 

c)  Método 

 

2.2. Temas fundamentales 

2.2.1. ¿Qué es el ser humano? 

 

a)  El sitio humano en el horizonte del mundo y su relación con el cosmos  

b) La autorrealización del ser humano 

c)  La esencia humana 

 

2.2.2. ¿Quién es el ser humano? 

2.2.2.1. El autodesarrollo del hombre 

 

1)  El hombre es un ser personal, autoconciente, que se autodetermina, 

interpersonal:  

 

noción filosófica de persona: una realidad total que se autorrealiza y se experimenta 

a sí misma como tal totalidad desde el centro de su mismidad abriéndose 

ineludiblemente a las relaciones interpersonales y comunitarias  

 

2)  El hombre es un ser temporal e histórico 

a)  La temporalidad humana 

b)  La corporalidad humana o corporeidad 

c)  La sexualidad humana 

d)  La cultura humana 

e)  La historicidad humana 

f)  La muerte  

 

3)  El hombre busca lo trascendente  

 



 46 

III. EL CONOCIMIENTO HUMANO Y FILOSOFÍA DE LA 

INTELECCIÓN (2 hrs.) 
 

 

1.  Problema crítico ¿Es capaz el ser humano de conocer la verdad? ¿Con qué 

medios? ¿Qué es lo que se conoce? 

 

a) La posibilidad del conocimiento: ¿es capaz el ser humano de conocer la verdad?  

 

b)  El origen del conocimiento: ¿Con qué medios se puede conocer? 

 

c)  El contenido del conocimiento: ¿Qué es lo que se conoce?  

 

2.  El proceso del conocimiento: teoría tradicional del conocimiento, rasgos 

'psicológicos'.  

 

3.  El valor del conocimiento: teoría fenomenológica, descripción de los rasgos 

fundamentales del fenómeno del conocimiento mediante la autorreflexión.  

En el conocimiento hay un objeto y un sujeto: todo conocimiento de un sujeto es 

conocimiento de un objeto. 

Entre ambos se establece una relación real: esta relación es la intencionalidad –

tendere in-- (del sujeto y del objeto).  

Esta relación es una correlación: el sujeto lo es ante el objeto, y el objeto lo es ante el 

sujeto 

El objeto cognoscible es noema, el sujeto cognoscente es noesis (la relación real que 

actualiza la de intencionalidad es el elemento noérgico del conocimiento) 

El objeto (noema) está intencionalmente presente en el sujeto cognoscente (noesis). 

No es el ojo quien ve, ni el oído quien oye…, es el ser humano en su integridad el 

que siente, conoce, piensa, ama, etc. 

Todo conocimiento consciente es conocimiento de algo distinto del sujeto en cuanto 

sujeto: todo conocimiento tiene un contenido. 

El conocimiento opera un cambio en el sujeto que conoce. 

El objeto determina al sujeto, y el sujeto determina al objeto: lo determinado no es el 

sujeto pura y simplemente, sino la esencia del objeto en el sujeto (el 

conocimiento es receptivo y espontáneo). 

Lo conocido significa intencionalmente un objeto de conocimiento (real o ideal: 

formal, moral, espiritual). 

Lo que se conoce, se conoce dentro de un contexto, campo u horizonte de sentido. 

Lo conocido se puede articular en el lenguaje. 

Entre el intelecto y el lenguaje hay una mutua relación de primacía e influjo. 

 
 



 47 

4.  Esquema sistemático de una teoría del conocimiento: percepción o sensación 

(condiciones empíricas subjetivas de posibilidad del conocimiento), objeto existente 

(condiciones ónticas objetivas de posibilidad del conocimiento), relación real 

(intencionalidad del sujeto y del objeto), proceso del conocimiento en las facultades del 

sujeto (sus capacidades, categorías, límites), expresión del conocimiento (lenguaje, tipos, 

límites), comprensión e intepretación del conocimiento expreso (hermenéutica, diálogo, 

relación personal)  

 



 48 

IV. ACCIÓN HUMANA Y ÉTICA (2 hrs.) 

 

 

A) FUNDAMENTACIÓN O ÉTICA GENERAL 

 

1. Terminología y tareas 

a) Precisión de términos 

b) Las tareas esenciales  

 

2. Interpretaciones actuales  

 

3. Raíces de la ética 

 

4. Las categorías ético-morales fundamentales 

 

4.1 Arquetipo antropológico 

4.2 Ejes antropológico/existenciarios 

4.3 La libertad responsable  

 

 Argumentos de tipo a posteriori 

 Argumentos de tipo a priori 

 Prueba fenomenológica existencial  

 

4.4 Dimensión objetiva de la moralidad de las acciones humanas 

 

4.4.1 El valor  

4.4.2 Las ‘normas’ ético/morales  

4.4.3 Los juicios valorativos o juicios ético/morales 

4.4.4 Los principios ético/morales 

4.4.5 La recta razón intersubjetiva  

 

4.5 Dimensión subjetiva de la moralidad de las acciones humanas 

 

4.5.1 La conciencia moral 

4.5.2 El dictamen de la conciencia moral  

4.5.3 Desviaciones que pueden afectar a la conciencia  

4.6 Dimensión inter/subjetiva de la moralidad de las acciones humanas 

4.7 Procedimiento ético de valoración y educación moral  

 

* Observación final: «La moral no se enseña, se practica». «La ética se piensa, la 

moral se vive».  

 



 49 

 
 

B) ÉTICA ESPECIAL 

 

1.1. ÉTICA DE LA PERSONA 

 

1.1.1. La dimensión moral y ética de la persona humana: 

a)  Datos onto-éticos de la dimensión moral y ética de la persona 

b)  Tensiones de la dimensión moral y ética de la persona 

 

1.1.2. Temas específicos de la moral de la persona:  

a)  Tarea moral de la concienciación auténtica  

b)  Tarea moral del respeto a la intimidad contra toda agresión indiscreta, tarea de la 

apertura al otro y de encuentro interpersonal en una comunicación humanizadora. 

c)  La vida como valor fundamental de la persona 

d)  La dimensión sexual de la persona. 

Enfoques de una antropología sexual 

Los temas éticos específicos de la sexualidad de la persona  

 

 

 

1.2. ÉTICA SOCIAL  

 

Justificación del enfoque  

Propuesta de un modelo de sociedad 

Sobre este modelo se pueden plantear los problemas específicos de la moral social:  

a)  Los derechos humanos 

b)  La moral de la economía 

c)  La moral de la política 

d)  La moral de la cultura 

e)  La moral de la sociedad convulsa ante las crisis, los conflictos, la violencia, la guerra y 

en favor de la paz 

f)  Actualmente hay muchos esfuerzos empeñados en la búsqueda de una ética mundial. 

 



 50 

VI. EL SER Y LA METAFÍSICA (2 hrs.) 
 

 

 

* A continuación se presenta la validación inter/subjetiva de una 

metafísica procedimental desde una postura post/ilustrada y 

transmoderna. 

 

1) El punto de partida metafísico  

 

2) El método trascendental  

 

3) Realización finita y temporal del ser en el ente 

 

4) Realización espiritual del ser del ente 

 

5) La trascendentalidad del ser  

 

6) Realización del ser en el mundo 

 

7) Si Dios existe, él es la realización originaria y absoluta del ser 

 

 

 

* Para una cabeza bien constituida que 

no se ha dejado ensuciar el 

corazón. 

 
 



 51 

VII. EL SER DE DIOS (2 hrs.) 
 

 

1. El cuestión acerca de Dios  

a) La disyuntiva entre fe y razón:  

b) El deísmo ilustrado  

c) El ateísmo contemporáneo 

d) El nihilismo y el estructuralismo  

 

2. Una respuesta razonable  

 

3.  Es necesaria una disciplina filosófica  

  

4.  La EXISTENCIA de Dios. 

  

a)  Método mixto:  

 

b)  Algunos intentos insuficientes  

 

c)  Algunas pruebas 'inductivo-aposteriori' y 'deductivo-apriori'.  

 

d) Emerich Coreth ha elaborado un «argumento trascendental de la existencia de Dios»  

 

Brevemente, este argumento consiste en lo siguiente: Todo es preguntable, cuestionable e 

interrogable. También Dios. Por lo tanto, la cuestión de Dios puede ser planteada por el ser 

humano. Para que la pregunta acerca de la existencia de Dios pueda ser planteada al menos 

se debe saber que Dios es preguntable. Entonces se sabe algo acerca de Dios pero se quiere 

saber más, y para eso es necesario seguir preguntando, incluso acerca de su existencia. 

Dado que la cuestión acerca de Dios puede ser planteada por el ser humano, es posible 

buscar argumentos acerca de la existencia o no existencia de Dios. 

 

Este argumento sólo muestra que la cuestión de Dios es posible. No muestra su existencia 

ni su no existencia. El aporte consiste en dejar el camino despejado para buscar ulteriores 

argumentos que estén al alcance del ser humano y que reflexionen acerca de la existencia o 

no existencia de Dios.  

 

e)  Otras pruebas modernas: 1) por la conciencia de la incondicionalidad autónoma de la 

deber moral o argumento deontológico (Kant: el imperativo categórico); 2) por el deseo 

natural de felicidad o argumento eudemonológico (Kant y Tomás de Aquino); 3) por el 

conocimiento implícito y atemático del ser no subsistente en todo acto de conocimiento 

humano (K. Rahner, Balthasar) acerca de la verdad y la bondad del ente; por la 

trascendencia de la sociedad e historia humanas (J. Maritain); por la experiencia 

religiosa personal y de la mayoría de la humanidad (C. Díaz, R. Panikkar); por la 

exigencia de que lo posible llegue a ser real (E. Coreth); por la relación entre lo 

condiconado y lo incondicionado (E. Coreth); porque la existencia de Dios es necesaria 



 52 

para la coherencia racional de la ética discursiva (A. Cortina); por la coherencia entre el 

sí a Dios y el sí a la realidad (Hans Küng); la ambigüedad de la presencia de Dios en el 

mundo supone que Dios no quiso crear una evidencia empírica para que su existencia 

fuera irrefutable (L. Kolakowski); la cuádruple diferencia (H.U. von Balthasar); «Amor, 

ergo sum» y existe Alguien que me ama (C. Díaz); la pericia de Dios para esconderse (J. 

Gaarder); la relación con la persona amada (R. García Glez.); la opción epistemológica 

(R. García Glez.). La base de la mayoría de estas pruebas es la exigencia de una 

condición a priori de posibilidad universal y necesaria para que algo exista y no más bien 

nada (Heidegger y Balthasar). 

 

f)  Propuesta de Hans Küng: f1) SÍ A LA REALIDAD como alternativa al nihilismo, una 

confianza radical en lo real en lugar de una desconfianza radical; no hay empate en la 

confrontación entre el no a lo real y el sí a lo real; la confianza radical se concreta 

originariamente en la confianza radical del niño que es una tarea de toda la vida, y sirve 

de base para la ciencia, para la ética y para la fe religiosa. Hay que reconocer el enigma 

básico de la realidad: que se presenta como fundante, pero por sí misma sin fundamento; 

sustentante, pero en sí misma sin soporte; orientadora, pero carente de meta para sí 

misma. El enigmático hecho de que existo yo, de que existen cosas y personas, de que el 

mundo está ahí, de que hay algo, constituye el enigma fundamental de la realidad. 

Conclusión: el nihilismo puede ser superado de hecho gracias a la confianza radical en 

lo real; pero no obstante el nihilismo no está superado en el plano de los principios.  

 

f2) SÍ A DIOS como alternativa al ateísmo: el sí o no a Dios es posible. El no a Dios es 

posible, el ateísmo no puede ser eliminado racionalmente, ¡es irrefutable! También es 

posible el sí a Dios. El ateísmo no puede ser fundamentado racionalmente, ¡es 

indemostrable! No existe de hecho ninguna prueba concluyente de la necesidad del 

ateísmo. Tampoco se puede rebatir positivamente al que dice: ¡hay un Dios! La 

confianza fundada en la realidad no se ve conmovida por el ateísmo. También la 

afirmación de Dios descansa últimamente en una decisión que, lo mismo que la otra, 

depende de la opción fundamental ante la realidad en general. También ella es 

racionalmente irrefutable. Pero de la posibilidad del sí y del no, no se sigue de 

ninguna manera la igual validez del sí y del no. El no a Dios, que no acepte también el 

nihilismo, significa una confianza radical últimamente infundada en la realidad: el 

ateísmo no puede aducir ninguna condición de posibilidad de la realidad problemática.  

 

Quien niega a Dios, sin ser nihilista, no sabe en definitiva por qué confía en la realidad. 

El sí a Dios implica una confianza radical últimamente fundada en la realidad. Esta 

confianza radical y fundamental puede aducir la condición de posibilidad de la 

problemática realidad. Quien afirma a Dios sabe por qué puede confiarse de la 

realidad. Esta confianza radical puede ser justificada razonablemente. No es 

irracional, porque sobre Dios hay una reflexión filosófica que parte de la experiencia 

humana y apela a la libre decisión del hombre que no es una decisión ciega e irrealista, 

que no se decide de una vez para siempre, sino que debe realizarse reiteradamente de 

forma siempre nueva. Pero para la realidad de Dios no hay una demostración lógica 

concluyente. 



 53 

 

5. La ESENCIA de Dios. 

 

a)  Tensión entre teología positiva (o katafática) y teología negativa (o apofática). Carácter 

analógico de nuestro conocimiento de Dios: mediante un triple modo analógico del 

conocimiento de Dios (afirmación, negación y eminencia)
19

. El 'nombre' filosófico más 

propio de Dios es 'qui est' (=que existe). La esencia metafísica de Dios es 'Ipsum Esse 

Subsistens' (=El Mismo Ser Subsistente) o 'aseidad'. 

d)  Atributos de Dios: 1) la simplicidad metafísica (sin composición de materia y forma, ni 

de potencia y acto, accidentes y sustancia, y con identidad entre existencia y esencia); 2) 

Omniperfección y Bondad, Verdad y Belleza supremas; 3) infinitud, inmensidad y 

omnipresencia; 4) inmutabilidad, eternidad y omnipotencia; 5) unidad y unicidad; 6) 

absolutamente trascendente pero inmanente en su creación. 

e)  Obrar de Dios. 1) Dios se conoce primaria y comprehensivamente a sí mismo, y conoce 

todo en sí mismo; 2) Dios se ama a sí mismo, y ama todo en sí mismo; 3) el 'concurso' 

divino en la la creación y conservación del mundo y del hombre; 4) Dios crea, conserva, 

sostiene y posibilita la libertad humana; 5) la providencia y el 'gobierno' divino del 

mundo. 

 

 

 

 

                                                           
19

 Gracias a Tomás de Aquino perduró para la posteridad la terminología de via affirmationis, via negationis y 

via eminentiae. 



 54 

VIII. FILOSOFÍA ANTIGUA (3 hrs.)  

 

 

 

 

Neoplatonismo 

 

Filón de Alejandría: (25 a.C. - 40 d.C.). Posibilita el contacto entre judaísmo y cultura 

griega, entre Antiguo Testamento y filosofía. Sostiene la absoluta trascendencia de 

Dios: de él sólo podemos decir lo que no es. La materia del mundo es el principio 

originario del mal. Hay seres intermedios entre Dios y el mundo, los cuales se integran 

en el logos, que es la idea de las ideas, el representante y mediador de Dios. 

 

Plotino: (204-269 d.C.). Intenta conciliar el dualismo de las esferas (suprasensible y 

sensible) del ser, y el monismo que unifique todo recurriendo a escalones intermedios 

emanativos. “El Uno es todo, y todo es por él” gracias a las emanaciones 

participativas. Lo primero que emana del Uno es el espíritu (noûs); lo primero que es 

formado en la producción del mundo es el alma (lógos); el ínfimo grado de lo anímico lo 

constituye la naturaleza física, en la que el alma se reviste de un cuerpo; el ínfimo 

estrato de la emanación es la materia, que es principio de mal. Todo lo emanado debe 

emprender el retorno al Uno que es su punto de partida. En el hombre se realiza por 

medio de la moral mediante los tres estadios de purificación, iluminación y unión. La 

unión mística es el estadio supremo. 

 

Proclo: (411-485). Él sirve de modelo a la escolástica musulmana y cristiana. Su 

neoplatonismo parece una filosofía de la identidad. Primeramente se da sólo lo Uno, y 

después éste se hace todas las cosas mediante un proceso interno al mismo Uno. Primero 

es reposo en sí (moné), luego evolución hacia lo múltiple (próodos), para finalmente 

retornar al punto de partida (epistrofé).  

 



 55 

0. ORÍGENES DE LA FILOSOFÍA 

1.  FILOSOFÍA GRIEGA 

1.1. Cultura y sociedad griega 

1.2. Transición del mito al logos 

1.3. Situación geográfica 

 

2.  Escuelas filosóficas. Etapa jónica: los presocráticos 

 

2.1. Escuela de Mileto (Jonia y Asia Menor) 

2.1.1. Tales 

2.1.2. Anaximandro 

2.1.3. Anaxímenes 

 

2.2. Escuela pitagórica (Magna Grecia) 

2.2.1. Pitágoras de Samos 

 

2.3. Heráclito de Éfeso (Costa jónica) 

2.4.  Escuela de Elea 

2.4.1. Jenófanes 

2.4.2. Parménides 

2.4.3. Zenón 

 

2.5. Filósofos posteriores a Parménides: mecanicistas 

2.5.1. Pluralistas: Empédocles de Agrigento y Anaxágoras de Clazomene 

2.5.2. Atomistas: Leucipo y Demócrito 

 

3.  Etapa ática. Período socrático 

3.1. Sócrates 

3.2. Sofistas: Protágoras y Gorgias 

3.3. Socráticos menores: megáricos, cínicos y cirenaicos 

 

4.  Etapa metafísica: Platón y Aristóteles 

4.1. Platón 

4.2. Aristóteles 

 

5.  Época helenística 

5.1. Escuelas posaristotélicas: estoicismo, epicureísmo y escepticismo 

5.2. Neoplatonismo 

5.2.1. Filón de Alejandría 

5.2.2. Plotino 

5.2.3. Proclo 
 



 56 

 

 

 



 57 

IX. FILOSOFÍA MEDIEVAL (3 hrs.) 

 

2.3. San Anselmo (siglo XI) 

 

Anselmo de Canterbury (1033-1109) nació en Aosta, Italia. Se le ha llamado el ‘padre de la 

primitiva escolástica’. Los anteriores son preescolásticos. Sus dos obras más celebres son el 

Monologium y el Proslogium. 

 

A) Relación entre la fe y la razón: guiada por el lema fides quaerens intellectum. Ambas 

son complementarias pero la fe es el punto de partida. Escribe: ‘No quiero entender para 

creer, sino creer para poder entender’.  

B) Existencia de Dios: argumento asimultáneo. Anselmo expone su prueba filosófica en el 

Proslogium, después Kant la denominará «argumento ontológico». El centro de la prueba 

es éste: la razón encuentra en sí misma la idea de un ser sumo, id quo maius cogitari non 

potest. Si este ser existiera sólo en la mente, no sería el mayor ser pensable, porque uno 

existente realmente sería superior. Por lo tanto, la idea de un ser sumo exige que éste no 

sólo exista en la mente, sino también en la realidad. El monje Gaunilón refutó esta 

prueba porque descansa totalmente en el concepto de ser sumamente perfecto. Sin 

embargo, Anselmo estaba convencido por su fe religiosa que a Dios le pertenece 

esencialmente existir. El paso acrítico entre ser y pensar se debe a la tendencia 

platonizante de Anselmo. 

C) El principio de la moralidad es la justicia que es inseparable de la legalidad (anticipo 

kantiano). 

 

2.4. El siglo XII 

 

2.4.1. Pedro Abelardo (1079-1142): subjetivismo medieval  

 

A) Su aporte metodológico más importante es su obra Sic et non, donde enfrenta 

dialécticamente las autoridades opuestas. Esto ejercerá un influjo enorme en el método 

escolástico de las disputationes.  

B) El problema de los universales: subjetivismo medieval. Según Abelardo un universal es 

lo que abstraemos y conceptualizamos. La esencia es producto del intelecto humano, no 

de la realidad. 

 

2.4.2. Escuela de Chartres: humanismo medieval 

 

 El siglo XII es el período de esplendor de la Escuela de Chartres, que coincide con 

la época de la construcción de la Catedral. Los discípulos se dedicaron al estudio humanista 

de la literatura antigua. Se orientan hacia las ciencias de la naturaleza (influjo aristotélico) 

con una posición filosófica platónica. Representantes: Bernardo de Chartres, Teodorico 

Chartres, Clarembaldo de Arrás, Guillermo de Conques y Juan de Salisbury. 

 

* Importancia de esta escuela: es eslabón idealista entre Platón y Hegel. 

 



 58 

 

2.4.3. Mística y Escuela de San Víctor 

 

2.4.3.1. Bernardo de Clairvaux (1091-1153): la mística o metafísica de los santos 

 

 Representa la rebelión contra la gárrula (necia, indiscreta) charlatanería de los 

filósofos. El comienzo de la verdad no está en el intelecto sino en la humildad. La fe y la 

entrega sumisa son más importantes que la dialéctica. La verdadera filosofía está en el amor 

a Cristo crucificado que representa la unión plena con la sabiduría de Dios. Hay tres 

estadios en el conocimiento de la verdad: consideratio, contemplatio, extasis.  

 

2.4.3.2. Los victorinos: canónigos regulares agustinos de la abadía de San Víctor 

 

A) Hugo de San Víctor (1141) 

B) Ricardo de San Víctor (1173) 

 

 Consideran que el amor y la humildad son el punto de partida para buscar la verdad 

filosófica. Llegan a escribir: ‘Es sin provecho el estudio de la filosofía’, ‘apréndelo todo, 

pronto verás que nada estorba’.  

 

3. Plenitud de la Escolástica: siglo XIII 

 

 El esplendor de la Alta Escolástica se debió al aristotelismo platonizante, a la 

traducción latina de los escritos originales de Aristóteles, a las universidades medievales y a 

la investigación promovida en las órdenes religiosas. 

 

3.1. Aristotelismo platonizante 

 

 Desde el siglo XII hasta el XIII Aristóteles penetra en Occidente gracias a la 

filosofía platonizante árabe y judía (vía indirecta), y por las traducciones latinas de los 

escritos griegos de Aristóteles (vía “directa”).  

 

3.1.1. Recepción de la filosofía árabe y judía: aristotelismo platonizante 

 

A) Filósofos árabes:  

Alfarabi (950). 

Avicena o Ibn Sina (1037): considera que la materia es eterna. 

Averroes o Ibn Roschd (1198): considera que el mundo es eterno y creado, 

afirma la existencia de un intelecto agente universal común a todos 

los seres humanos [= monopsiquismo]. Se le ha denominado el 

Comentador del Filósofo. Sus discípulos desarrollarán la teoría 

averroísta de la ‘doble verdad’. 

Algazel o Ghazali (1111). 

 

B) Filósofos judíos: 



 59 

Avicebrón, Avencebrol o Salomón Ibn Gebirol (1070): postuló un panteísmo 

emanacionista. 

Moisés Maimónides (1204): Su obra principal es Guía de perplejos. 

 

* Toledo fue la plataforma espiritual para la difusión de la filosofía árabe y 

judía, dado que ahí se formó una escuela de traductores.  

 

3.1.2. Traducción directa del griego al latín de los escritos aristotélicos 

 

 Se tradujeron partes del los Tratados de Lógica, Metereológicos, De la Generación 

y de la Corrupción, Física, De Anima, Metafísica y Ética a Nicómaco. Sin embargo, no se 

conocían las obras completas ni su versión original en griego. 

 

* En la Alta Escolástica, supuestamente aristotélica, el platonismo agustiniano nunca fue 

completamente desplazado. El mismo Aristóteles miró el mundo real con ojos 

platónicos. A Platón y Aristóteles se les debe aplicar una hermenéutica de 

concordancia, más que de discordancia. 

 

En 1210, un concilio provincial de París, había prohibido la lectura de algunos escritos de 

Aristóteles, prefiriendo la tradicional versión platonizante. Sin embargo, la Universidad de 

París impulsó la investigación de los escritos aristotélicos hasta lograr su avance triunfal. 

En 1366 los legados del Papa exigieron el requisito de estudiar todos los escritos 

aristotélicos para obtener la licenciatura en la Facultad de Artes de la Universidad de París. 

 

3.1.3. Las universidades medievales 

 

 Las universidades se fortalecieron, sobre todo en París, Bolonia, Salermo, Oxford, 

Orléans, Cambridge, Padua, Nápoles, Toulouse, Salamanca, Praga, Viena, Heidelberg, 

Erfurt y Colonia. Las más importantes son: la Universidad de París y la de Oxford, que 

conservó una tendencia empírica, representada por Rogerio Bacon. 

 

3.1.4. Las órdenes religiosas 

 

 Dos órdenes religiosas mendicantes impulsaron la investigación en el Medioevo: los 

franciscanos y los dominicos. Los primeros defienden la tradición platónico-agustiniana; los 

segundos, en cambio, la tradición aristotélica. Los máximos representantes de ambas 

escuelas son Buenaventura y Tomás de Aquino, respectivamente. 

 

 

3.2. Franciscanos y dominicos 

 

 

3.2.1. Buenaventura (1221-1274): representante franciscano del platonismo agustiniano 

 



 60 

 Buenaventura estuvo precedido por Alejandro de Hales y Juan de Rupella. 

Buenaventura fue profesor en la Universidad de París, en el mismo tiempo que lo fue 

Tomás. Después fue superior de la orden franciscana y cardenal. Se le ha denominado el 

Doctor Seraphicus.  

 

Obras: Comentario a las Sentencias, Quaestiones Disputatae, Breviloquium, Itinerarium 

Mentis in Deum. 

 

A) Dios: piedra angular de su filosofía. Dios es lo primero que es conocido por el intelecto 

humano. Aunque admite las pruebas a posteriori, su vía favorita es a priori, intuitiva, a 

partir de la propia interna experiencia espiritual del alma. 

B) Ideas. Tienen gran importancia la ideas en la mente de Dios, porque se sintetizan en el 

Logos, Verbo eterno, que expresa todo lo que Dios es y lo que es el mundo y el hombre.  

C) El ser. No es absoluto, sino que debe entenderse desde Dios. El ser es lo primero que es 

conocido en cuanto ens del acto puro de Dios. 

D) El mundo. Emana de Dios, quien lo creó, no en la eternidad. Todo lo creado es 

compuesto de materia y forma, de esencia y existencia. 

E) Itinerario hacia Dios. El conocimiento de las cosas puede convertirse en un itinerario 

hacia Dios. Las cosas son copias de los ejemplares eternos [=ejemplarismo]. El itinerario 

es posibilitado por la analogía entre la cosa y la idea ejemplar. 

F)  El alma y el conocimiento. Nuestro saber se obtiene por abstracción a partir de la 

experiencia sensible. Sin embargo, ése es sólo el primer paso. Cuando se trata de 

aprender las verdades auténticas acerca de Dios, del alma y del ser, el espíritu humano 

necesita unirse con las ideas eternas que están en la mente de Dios. 

G) Alma y cuerpo. Buenaventura no acepta la unión substancial de Tomás. Además, el alma 

es una realidad superior al cuerpo. 

 

 3.3.3 Ramón Lull 
 

(Palma de Mallorca, 1235/Túnez, 1315 ca.). Estuvo durante un tiempo en la corte de Jaime 

II, pero en 1265 inició su vocación religiosa. Quería combatir el islamismo y el averroísmo. 

Estudió durante varios años el árabe y la filosofía islámica e ingresó en la orden franciscana 

para combatir contra los moros. Estudió lógica, filosofía, teología y poesía. Escribió en 

catalán, latín y árabe. Enseñó en París. Entre sus obras se encuentra: Arte Magna y Libro de 

los Principios de la Filosofía. 

 

A) Relación fe-razón. Acepta la separación de ambas, pero su intención de convencer a los 

árabes le llevó a defender la subordinación de la filosofía a la teología, creyendo que la 

razón puede demostrar artículos de fe. Aunque la fe se ocupe de objetos que la razón no 

puede entender, las creencias cristianas no son contrarias a la razón. Se opone a la teoría de 

la doble verdad de los averroístas porque cree que los dogmas teológicos armonizan con la 

razón. 

 

B) El Arte combinatoria. Hay unos principios generales o categorías, evidentes por sí 

mismos, comunes a todas las ciencias. Destacan nueve: bondad, grandeza, eternidad, poder, 



 61 

sabiduría, voluntad, virtud, verdad y gloria. Son predicados absolutos que expresan 

atributos divinos. Hay nueve conceptos más que expresan las relaciones entre las criaturas: 

diferencia, conveniencia, contrariedad, inicio, medio, fin, mayoría, igualdad y minoría (en 

algunas obras propone doce). También hay un conjunto de preguntas. Después simboliza 

estos conceptos por medio de letras y combina los principios de manera que resulta un 

sistema combinatorio en el que utiliza figuras y círculos concéntricos. Esta idea de deducir 

los principios de las ciencias de la combinación de conceptos fundamentales es recogida 

posteriormente por otros autores. Su influencia está presente, por ejemplo, en Leibniz. 

 



 62 

IX. FILOSOFÍA MEDIEVAL (3 hrs.) 
 

1. Los comienzos 

 

1.1. Siglo I: el cristianismo 

1.2. Problema de la relación entre fe y razón 

Siglos II-IV 

Apologistas 

Escuela de Alejandría 

Gnósticos 

Neoplatonismo 

Padres de la Iglesia 

1.3.  San Agustín (siglo IV) 

 

2. Escolástica primitiva y Renacimiento carolingio (siglo IX-XII) 

 

2.1. Juan Escoto Eriúgena (siglo IX) 

2.2. El problema de los universales (siglos X-XII) 

Realismo exagerado 

Realismo moderado 

Nominalismo 

2.3. San Anselmo (siglo XI) 

2.4. El siglo XII 

2.4.1. Pedro Abelardo (1079-1142): subjetivismo medieval  

2.4.2. Escuela de Chartres: humanismo medieval 

2.4.3. Mística y Escuela de San Víctor 

2.4.3.1. Bernardo de Clairvaux (1091-1153): la mística o metafísica de los 

santos 

2.4.3.2. Los victorinos: canónigos regulares agustinos de la abadía de San Víctor 

A) Hugo de San Víctor (1141) 

B) Ricardo de San Víctor (1173) 

 

3. Plenitud de la Escolástica: siglo XIII 

 

3.1. Aristotelismo platonizante 

3.1.1. Recepción de la filosofía árabe y judía: aristotelismo platonizante 

A) Filósofos árabes:  

Alfarabi (950). 

Avicena o Ibn Sina (1037) 

Averroes o Ibn Roschd (1198) 

Algazel o Ghazali (1111) 

B) Filósofos judíos: 



 63 

Avicebrón, Avencebrol o Salomón Ibn Gebirol (1070) 

Moisés Maimónides (1204) 

 

3.1.2. Traducción directa del griego al latín de los escritos aristotélicos 

3.1.3. Las universidades medievales 

3.1.4. Las órdenes religiosas 

 

3.2. Franciscanos y dominicos 

 

3.2.1. Buenaventura (1221-1274): representante franciscano del platonismo 

agustiniano 

 

Obras: Comentario a las Sentencias, Quaestiones Disputatae, Breviloquium, 

Itinerarium Mentis in Deum. 

 

3.2.2. Dominicos 

3.2.2.1. Alberto Magno (1193-1280) 

3.2.2.2. Tomás de Aquino (1224-1274) 

 

4.  Crisis de la escolástica 

 

4.1. Juan Duns Escoto (1266-1308) 

4.2. El maestro Eckhart (1260-1327) 

4.3. Guillermo de Ockham (1300-1349) 

4.4. Nominalistas 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 64 

X. FILOSOFÍA MODERNA  (3 hr.) 

XI. FILOSOFÍA CONTEMPORÁNEA (3 hrs.) 

 



 65 

PROGRAMA DE LECTURA PARA 

PREPARAR EL EXAMEN FINAL 

 

 

 

 

Spinoza, B., Ética, demostrada según el modo geométrico, II de la naturaleza y el origen 

del espíritu, pp. 156-160. 

Locke, J., Ensayo sobre el entendimiento humano, pp. 197-223. 

Leibniz, De la corrección de la filosofía primera y de la noción de sustancia, pp. 300-301. 

Wolff, Filosofía primera u Ontología, pp. 381-386. 

Kant, Prolegómenos, pp. 532-566. 

Hegel, Fenomenología del espíritu, pp. 30-36. 

Hegel, Enciclopedia de las ciencias filosóficas, pp. 57-58. 

 



 66 

I. ARTICULACIÓN SISTEMÁTICA (1 hr.) 

 

 

 

II. EL SER Y LA METAFÍSICA (3 hrs) 

 

 

 

III. EL CONOCER Y LA TEORÍA DEL CONOCIMIENTO (3 hrs) 

 

 

 

IV. EL ACTUAR Y LA ÉTICA (3 hrs.) 

A) FUNDAMENTACIÓN O ÉTICA GENERAL 

 

 

 

B) ÉTICA ESPECIAL 

1.1. ÉTICA DE LA PERSONA 

 

 

 

1.2. ÉTICA SOCIAL  

 

 

 

V. EL SER DEL HOMBRE  (3 hrs.) 

 

 



 67 

III. EL CONOCIMIENTO HUMANO Y FILOSOFÍA DE LA INTELECCIÓN 

(2 hrs.) 

 

 

1. El Problema crítico 

 

1.1 La posibilidad del conocimiento 

 

1.2 El origen del conocimiento 

 

1.3 El contenido del conocimiento 

 

Conclusión 

 

2. El proceso del conocimiento 

 

1º) sensación, 2º) phantasma o imagen sensible, 3º) intelecto paciente o pasivo y 

captación de la species impressa, 4º) intelecto agente o activo y simple aprehensión 

de la species expressa, 5º) conversio ad phantasmata o retorno a las imágenes 

sensibles, 6º) verbum mentis, idea, juicio, raciocinio, y verbum oris o verbum 

prolatum que es la expresión lingüística del verbum mentis.  

 

Tipos de conocimiento  

 

La verdad material y la verdad formal  

 

Observaciones críticas a la teoría tradicional del conocimiento 

 

3. El valor del conocimiento 

 

1º En el conocimiento hay un objeto y un sujeto: todo conocimiento de un sujeto es 

conocimiento de un objeto.  

2º Entre ambos se establece una relación real: esta relación es la intencionalidad  

(tendere in) del sujeto y del objeto.  

3º Esta relación es una correlación: el sujeto lo es ante el objeto, y el objeto lo es 

ante el sujeto. 

4º El objeto cognoscible es noema, el sujeto cognoscente es noesis. 

5º La relación real que actualiza la intencionalidad es el elemento noérgico del 

conocimiento. 

6º El objeto, o noema, está intencionalmente presente en el sujeto cognoscente, o  

noesis. 



 68 

7º No es el ojo quien ve, ni el oído quien oye…, es el ser humano en su integridad el 

que siente, conoce, piensa, ama,...  

8º Todo conocimiento consciente es conocimiento de algo distinto del sujeto en 

cuanto sujeto; por ello, todo conocimiento tiene un contenido.  

9º El conocimiento opera un cambio en el sujeto que conoce.  

10º El objeto determina al sujeto, y el sujeto determina al objeto: lo determinado no 

es el sujeto pura y simplemente, sino la esencia del objeto en el sujeto. En otras 

palabras, el conocimiento es receptivo y espontáneo.  

11º Lo conocido significa intencionalmente un objeto de conocimiento, cuya 

existencia puede ser real o ideal. La existencia real puede ser material o espiritual. 

En cambio, la existencia ideal puede ser formal o moral.  

12º Lo que se conoce, se conoce dentro de un contexto, campo u horizonte de 

sentido.  

13º Lo conocido se puede articular por medio del lenguaje.  

14º Entre el intelecto y el lenguaje hay una mutua co/relación de primacía e influjo. 

 

4. Visión sistemática de una filosofía de la intelección y del conocimiento  

 

4.1 Inteligencia y realidad: inteligencia sentiente y estética de la percepción 

 

4.2 Inteligencia y logos: logos sentiente y afirmación intelectiva 

 

4.3 Inteligencia y razón: razón sentiente y conocimiento 

 

4.4 La inteligencia creadora 

 
 



 69 

 

VI. EL SER DEL MUNDO  (3 hrs.) 

 

1.  La MATEMÁTICA y la cantidad de los entes cósmicos. 

 

2. La CINEMÁTICA y el ‘cambio-movimiento’ de los entes cósmicos 

 

3.  La DINÁMICA y la actividad cualitativa de los entes cósmicos 

 

4. La FÍSICA y la ‘substancia’ material del cosmos 

 

5. La COSMOLOGÍA y el ‘sentido’ filosófico del ‘orden’ del universo material 

 



 70 

VI. EL SER Y LA METAFÍSICA (2 hrs.) 
 

 

 

1.  El ser se manifiesta  

 

2.  En la filosofía se parte de los entes materiales 

 

3.  Composición de los entes materiales  

 

De modo sintético se pueden esquematizar dos líneas correlativas de tensiones 

analógicas:  

 

esse    essentia 

ser    ente (esencia existente) 

ser como verbo  ser como sustantivo 

acto de ser (quod)  modo de ser (quid) 

existir    existente 

plenitud de ser  pobreza de ser 

 

En los entes finitos hay una distinción real entre esse et essentia 

 

4.  La relaciones metafísicas entre los diversos principios filosóficos son: 

 

materia  forma 

potencia  acto 

essentia  esse 

existencia  esencia 

accidentes  sustancia 

 

5.  De la sustancia y los accidentes se derivan los predicamentos o categorías del ser. 

 

6.  Los trascendentales superan lo categorial.  

 

7. Las causas metafísicas son: la causa material, la causa formal (ejemplar), la causa 

eficiente (ejemplar) y la causa final. 

 

 

 

 

 



 71 

 

VII. EL SER DE DIOS (2 hrs.) 
 

 

1.  El cuestión acerca de Dios  

 

Las formulaciones filosóficas que prepararon desde la Modernidad la problemática 

contemporánea sobre Dios son: a) la disyuntiva entre fe y razón; b) el deísmo ilustrado; c) 

el ateísmo contemporáneo; d) resultado: el nihilismo contemporáneo y el estructuralismo.  

 

2.  Ante el problema anterior la teología filosófica pretende dar una respuesta razonable: 

a) ante el racionalismo, racionalidad; b) ante el deísmo del devenir histórico de Dios; c) 

el ateísmo también vive de una fe indemostrable racionalmente. Pero el hecho de que 

el ateísmo resulte racionalmente infundado no supone en absoluto que esté 

fundamentada la existencia de Dios. ¿Es posible demostrar racionalmente la existencia 

de Dios? Parece que teístas y ateos se encuentran en tablas.  

 

3.  Si este es el problema, entonces es necesaria una disciplina filosófica que se cuestione 

sobre Dios: la teología filosófica (objeto material, objeto formal, punto de partida, 

método.  

  

4.  La EXISTENCIA de Dios. 

  

a)  Método mixto: 'inductivo-aposteriori' y 'deductivo-apriori'. Principio de causalidad y 

analogía. 1) algunos errores que hay que enfrentar son el racionalismo, el fideísmo, el 

tradicionalismo, el intuicionismo, agnosticismo y el ateísmo.  

b)  Algunos intentos insuficientes de mostrar la existencia de Dios mediante un método 

puramente 'deductivo-apriori': El argumento 'asimultáneo' (mal llamado 'ontológico').  

c)  Algunas pruebas 'inductivo-aposteriori' y 'deductivo-apriori'. 1) Los elementos para 

comprender el alcance y efectividad de estas pruebas son: el valor ontológico y 

gnoseológico del intelecto humano y la legitimidad analítica y objetiva del principio de 

causalidad. 2) La cinco vías de Tomás de Aquino: 

 

puntos de partida: 1°  el movimiento metafísicamente considerado como paso de la 

potencia al acto; 2° la serie de causas eficientes subordinadas que concurren en la 

producción de un efecto; 3° la limitación en la duración en los entes; 4° la graduación 

–magis et minus-- de las perfecciones trascendentales que vemos; 5° los entes finitos 

desprovistos de inteligencia, que actúan hacia un fin. 

d)  Otras pruebas modernas: 1) argumento deontológico, 2) argumento eudemológico, 3) 

por el conocimiento implícito y atemático del ser no subsistente en todo acto de 

conocimiento humano. 

e)  Propuesta de Hans Küng: 1) SÍ A LA REALIDAD como alternativa al nihilismo, 2) SÍ 

A DIOS como alternativa al ateísmo Para la realidad de Dios no hay una 

demostración lógica concluyente. 

 



 72 

 

5. La ESENCIA de Dios. 

 

a)  Tensión entre teología positiva (o katafática) y teología negativa (o apofática). Carácter 

analógico de nuestro conocimiento de Dios: mediante un triple modo analógico del 

conocimiento de Dios (afirmación, negación y eminencia).  

b)  Atributos de Dios: 1) la simplicidad metafísica; 2) Omniperfección y Bondad, Verdad y 

Belleza supremas; 3) infinitud, inmensidad y omnipresencia; 4) inmutabilidad, eternidad 

y omnipotencia; 5) unidad y unicidad; 6) absolutamente trascendente pero inmanente en 

su creación. 

c)  Obrar de Dios.  

d) Teodicea: justificación de la existencia de Dios ante el problema del mal. 


