
 

CUESTIÓN ÉTICO-ANTROPOLÓGICA 

La teoría y la praxis 
 

 

 

 

 

ÉTICA I: 

FUNDAMENTACIÓN CÍVICA, 
 

INTER/SUBJETIVA, POS/DISCURSIVA E 

INTER/CIVILIZACIONAL 

 

 
Para aquéllos que han estado a punto de 

cometer una sandez y, sin embargo, han 

resuelto diferir. Tú sabes a qué me refiero. 

 

 

 

 
FACULTAD DE FILOSOFÍA 

 

 

UNIVERSITÄT INNSBRUCK 

Nivel: Licenciatura 3er Semestre 
 

 

 

 

Profesor: 

Pbro. Dr. Roberto García González 

 

 

 

 

Collegium Canisianum, Innsbruck, 2015 



 

 

2 

ÉTICA I: FUNAMENTACIÓN CÍVICA, 
INTER/SUBJETIVA, POS/DISCURSIVA E 

INTER/CIVILIZACIONAL 

 

 

I. FUNDAMENTACIÓN DE LA ÉTICA 

 

1.1 TERMINOLOGÍA 
 

1.1.1 Ética y moral 

 

 El término «ética», desde un punto de vista etimológico, nos remite a los vocablos 

griegos «h)=Joj, h)=Jeoj» (modo de ser y de vivir) y «e)/Joj, e)/Jeoj» (modo de 

comportarse). Por una parte, «h)=Joj» en el mundo helénico significaba «carácter», 

«temperamento», «disposición connatural», «modo de ser», «morada» «lugar habitable»; 

en cambio, «e)/Joj» se podría traducir por «costumbre», «hábito», «usanza». Aristóteles 

nos ayuda a darle la primacía al primer término, nada menos porque escribió tres éticas, a 

saber: h)/Jikwn E)udh/miwn, h)/Jikwn Me/galwn, h)/Jikwn Nikoma/xeiwn1. Por los 

títulos de estas tres obras aristotélicas se puede asegurar que en la filosofía griega la raíz 

del término «h)=Joj» era privilegiada. Además, hay que restringir con más precisión el uso 

filosófico de esta palabra.  

 

La psicología ha distinguido entre «carácter», y «temperamento». Éste designa la 

«disposición connatural» o naturaleza psicológica predeterminada independientemente de 

la elección y esfuerzo del ser humano. En cambio, el carácter es el «modo de ser» del que 

vamos apropiándonos a lo largo de nuestra existencia
2
 gracias a nuestras elecciones y 

esfuerzos. Es decir, el «temperamento» sería la naturaleza psicológica inconsciente, 

predeterminada sin responsabilidad moral. En cambio, el «carácter» sería la segunda 

naturaleza psicológica que los seres humanos podemos pulir con responsabilidad moral a 

partir de la primera que es padecida, de ahí que algunos pensadores le llamen «pa/Joj, 

pa/Jeoj» o «talante», que es la condición padecida o recibida pasivamente sin 

responsabilidad moral, aquel existenciario que Heidegger le denominó «da Sein», es decir, 

«ser ahí» o «estar ahí» arrojado en el mundo sin previa elección; incluso podría referirse a 

las estructuras inconscientes que están a la base del yo consciente, propuesta filosófica 

ampliamente desarrollada por Claude Lévi Strauss, Louis Althuser, Michel Foucault y 

Jacques Lacan. El pa/Joj y el h)=Joj no se excluyen; por el contrario, se implican 

recíprocamente, porque el segundo construye consciente y responsablemente la vida 

humana sobre la base originaria del pa/Joj ya establecido inconscientemente. 

                                                           
1
 Para la edición de los textos griegos puede consultarse: ARISTÓTELES, H)/Jikwn E)udh/miwn (Firmin 

Didot, París [s.a.]) I, 184-242; id., H)/Jikwn me/galwn (Firmin Didot, París [s.a.]) I, 131-183; id., 

H)/Jikwn Nikoma/xeiwn (Firmin Didot, París [s.a.]) I, 1-130.   
2
 Cfr., CORTINA ORTS,  Adela, Ética aplicada y democracia radical (Tecnos, Madrid 1997

2
) 162. 



 

 

3 

 

Desde el punto de vista etimológico los términos castellanos «ética» y «moral» tienen un 

significado muy parecido por el contenido del vocablo latino «mos, moris», del cual deriva 

moral. «Mos» puede ser traducido como «costumbre», «modo de vivir», «carácter», 

«norma vigente», «precepto establecido». No obstante la similitud etimológica entre 

«h)=Joj», «e)/Joj» y «mos», el término latino ha heredado connotaciones regionalistas, 

sociológicas y heterónomas, por ello, desde la perspectiva etimológica es preferible utilizar 

el término «ética» y no el vocablo «moral» para designar la reflexión filosófica sobre la 

acción humana responsable sin reduccionismos regionalistas, ni sociológicamente 

costumbristas o heterónomos, dado que la ética aspira a la universalidad cívica, 

fundamentando las opciones humanas de modo crítico ante las costumbres sociales ya 

establecidas,  y buscando un modo de vida humana autónomamente responsable.  

 

Ciertamente el lenguaje ordinario suele utilizar «ética» y «moral» como sinónimos. Sin 

embargo, el uso técnico de estos términos en la historia de la reflexión filosófica ha ido 

haciendo necesaria la distinción
3
 entre ambos. De acuerdo con las precisiones etimológicas 

y filosóficas anteriormente asentadas se pueden distinguir formalmente dos niveles: el 

nivel moral de la vida cotidiana, y el nivel ético de la reflexión filosófica acerca de la vida 

moral. Sin duda están íntimamente implicados, pero la distinción formal entre moral y 

ética se hace necesaria desde el punto de vista filosófico. En breve: «moral» indica el 

ejercicio existencial del bien elegido humanamente contextualizado y referido realmente a 

un mundo de la vida; en cambio, «ética» designa la reflexión fundamentada sistemática y 

metodológicamente acerca de las cuestiones morales, es decir, una reconstrucción racional 

de carácter formal. Por esta misma razón algunos consideran que la ética tiene 

pretensiones de universalidad reflexiva, y que la moral se enclaustra en un modo de vivir 

ya establecido en una comunidad concreta. 

 

* DEFINICIÓN: «ética» es la reflexión fundamentada sistemática y 

metodológicamente acerca de las cuestiones morales. En cambio, 

«moral» es el ejercicio existencial del bien elegido humanamente. 

 

 

1.1.2 Tareas de la ética 

 

 Las tareas esenciales de ética filosófica son: 1º) precisar el contenido filosófico 

peculiar distinguiéndola de otros saberes teórico/prácticos como la sociología, el derecho, 

la política y la religión; 2º) tematizar la fundamentación metódica y sistemática de sí 

misma como disciplina filosófica; 3º) convocar a los procedimientos de diálogo orientados 

a la aplicación específica de los consensos válidos y factibles. 

 

                                                           
3
 Cfr., Ibid., 163. 



 

 

4 

1º) Contenido filosófico peculiar. Aunque algunos incluyen la reflexión de la Política y 

del Derecho dentro de la ética es necesario deslindar el contenido filosófico de ésta, sobre 

todo distinguiéndola de las cuestiones sociológicas, jurídicas, políticas y religiosas.  

 

a) La ética tiene en cuenta las costumbres sociológicas de los grupos humanos como datos 

informativos y como retos que hay que orientar y humanizar. Sin embargo la ética es 

distinta de la sociología. Ésta se limita a formular juicios fácticos o de hecho; en cambio, 

la ética se compromete a proponer juicios estimativos o de valor. En otras palabras, la 

sociología describe «lo que es»; y la ética prescribe «lo que debe ser» de acuerdo con «lo 

que es posible o factible». Por lo tanto, la sociología tiene un alcance descriptivo, mientras 

que la ética tiene competencia prescriptiva. Algunos consideran que entre los juicios 

fácticos y los juicios valorativos hay una «falacia naturalista». Por el contrario, otros, 

como Hans Jonas y Enrique Dussel, han intentado superar este óbice
4
.  

 

b) La ética se interesa por lo que es correcto, lícito o legal desde el punto de vista del 

derecho positivo. Incluso algunas propuestas éticas pueden llegar a alcanzar un nivel de 

consenso racional que pueden llegar a ser positivadas legalmente. El Derecho y la ética 

son instancias normativas. Sin embargo, la legalidad o corrección jurídica y la invitación 

ética son distintas. En efecto, muchas propuestas éticas no son positivadas jurídicamente, y 

muchas leyes pueden ser criticadas por la ética. 

 

c) La ética se hace presente implícitamente en la Política, especialmente ofreciendo 

valores cívicos, como la libertad y la justicia, que sean exigibles por las instituciones 

políticas como derechos o como deberes de los ciudadanos. Sin embargo, la política no 

absorbe a la ética que debe ser una instancia racional para criticar las instituciones y sus 

decisiones políticas que no sean plausibles para el bien común o no respondan a las 

aspiraciones universalizables porque sólo benefician a una minoría que pretende imponer 

sus intereses a costa de la mayoría de los ciudadanos.   

 

d) Las religiones implican algunas exigencias éticas. Todas las religiones ofrecen algunos 

códigos de conducta a sus fieles. No obstante, la ética necesita autonomía epistémica que 

le haga tomar distancia metodológica de las propuestas religiosas porque si quiere servir 

de plataforma de diálogo cívico, inter/religioso y ecuménico no debe identificarse con una 

sola de las propuestas religiosas, ya que cada una de ellas reclama el derecho de árbitro 

para sí misma. 

 

e) La ética es distinta de la sociología, del Derecho, de la política y de la religión. ¿Cuál 

es, entonces, el contenido filosófico peculiar de la dimensión ética del ser humano? 

Aquél que corresponde a la realización del bien (aspecto factible), reflexionando qué debe 

hacerse para conseguirlo (aspecto formal), y justificando cómo, porqué y para qué 

                                                           
4
 Hans Jonas se pregunta específicamente cómo se pasa del querer al deber. Y responde: “El paso de uno a 

otro está mediado por el fenómeno del poder […]. Lo que enlaza el querer y el deber, el poder, es lo 

mismo que coloca a la responsabilidad en el centro de la moral”. JONAS, Hans, El principio de 

responsabilidad: ensayo de una ética para la civilización tecnológica (Herder,  Barcelona 1995) 213-214. 



 

 

5 

realizarlo (aspecto material). Según se acentúen estos aspectos de la dimensión ética del 

ser humano la reflexión filosófica irá adquiriendo rasgos deontológicos o teleológicos, es 

decir, exigencias formales o de contenidos materiales.  

 

* LA ÉTICA TIENE UN TRIPLE ASPECTO: a) El aspecto factible consiste en la 

realización moral del bien. b) El aspecto formal consiste en reflexionar a 

cerca de qué debe hacerse moralmente (aspecto deontológico) para 

conseguir el bien. c) El aspecto material consiste en justificar cómo, 

porqué y para qué realizarlo (aspecto teleológico). 

 

* OBJETO MATERIAL Y FORMAL DE LA ÉTICA: a) El objeto material de la ética son 

los actos humanos o, más precisamente, las acciones humanas
5
. b) El 

objeto formal de la ética es reflexionar acerca de las acciones humanas en 

cuanto buenas o malas desde el punto de vista ético/moral.  

 

* ARTICULACIÓN:  

a) La ética es un despliegue de la antropología filosófica o filosofía del hombre, 

porque las acciones morales corresponden a un ser humano que las realiza como 

agente, autor y sujeto. El arquetipo de ser humano que está a la base de nuestra 

reflexión filosófica acerca de la ética es el siguiente: «el ser humano es una 

unidad integral y originaria, que en cuanto inteligencia sentiente, volición 

tendente y sentimiento afectante, despliega su existencia personal e 

intersubjetiva como interlocutor válido e individuo convocado a la 

convivencia, al diálogo, a la acción y a la auto/trascendencia». En estas palabras 

se concentra el holograma de la concepción antropológica incubada en esta 

reflexión ética. 

b) La antropología filosófica es la mediación entre la ética y la crítica del 

conocimiento porque el ser humano es quien es bueno realizando el bien y quien 

puede buscar y conocer la verdad. Por otra parte, sólo se puede querer y realizar 

voluntariamente aquel bien que se conoce inteligentemente como verdadero. Desde 

esta perspectiva, la ética y la crítica del conocimiento se co/implican 

recíprocamente, tal como lo hacen la volición tendente y la inteligencia sentiente. 

c) La antropología filosófica también sirve de mediación entre la ética y la ontología o 

metafísica porque el bien buscado por el ser humano es un tema común a la ética y 

a la metafísica. En efecto, la ética reflexiona acerca de la bondad de las acciones 

humanas en una perspectiva práctica, mientras que la metafísica considera el bien 

desde un plano especulativo en cuanto trascendental del ser. 

 

                                                           
5
 No todas las acciones tienen una valor moral de interés ético. Sólo lo tienen las acciones inteligentemente 

deliberadas y voluntariamente libres. Por ello, los filósofos escolásticos distinguieron entre «actus hominis 

et actus humani», es decir, entre «acciones del hombre y acciones humanas», de las cuales sólo las 

segundas son inteligentemente deliberadas y voluntariamente libres. 



 

 

6 

2º) Fundamentación metódica y sistemática. La ética necesita fundamentarse a sí misma 

como disciplina filosófica, es decir, precisa de un método y de una sistematización que le 

dé coherencia racional a sus propuestas. Por tanto, la ética debe preguntar por las razones 

para que exista una disciplina filosófica que investigue lo moral o argumentar que no las 

hay. A esta tarea de fundamentación algunos le llaman meta/ética. 

 

3º) Aplicación específica de los consensos válidos y factibles. Esta tarea es una urgente 

exigencia post/discursiva porque la mayoría de las éticas se han conformado con la 

parénnesis de los buenos consejos o de las buenas intenciones. Otras se han quedado 

expuestas en los libros o nunca pasan del diálogo procedimental a la acción factible. 

Evidentemente que hay que descartar la estéril casuística de la ingeniería recetaria. La 

factibilidad es una exigencia ética apremiante porque la mayoría de los seres humanos 

están siendo víctimas de la muerte promovida en nuestra era globalizada y excluyente. 

 

 

1.2 INTERPRETACIONES (5 hrs.) 
 

 La crisis de sociedad de nuestra época ha desencadenado una crisis de la política 

mundial denominada por Samuel P. Huntington como «choque de civilizaciones», una 

crisis económica que ha afectado a todos los mercados con la recesión, una crisis cultural 

que dice adiós a las pretensiones titánicas de la modernidad y declara la muerte prematura 

de la postmodernidad, una crisis epistemológica desilusionada por el deterioro ambiental 

del planeta. Podrían enunciarse otras crisis, pero para nuestro propósito basta enmarcar la 

crisis que la misma filosofía presencia en el interior de sus disciplinas sistemáticas. La 

metafísica entró en crisis desde el s. XVIII de Kant; el siglo XIX presenció la crisis de la 

teología filosófica a raíz de las sospechas de Marx, Nietzsche y Freud; en el siglo XX la 

cosmología sufrió una revolución científica gracias a Einstein, Plank y Hawking; la teoría 

del conocimiento fue revisada por los epistemólogos contemporáneos como Popper, Khun, 

Lakatos, Feyerabend y Laudan, por los filósofos del lenguaje como Russell, Wittgenstein y 

Davidson, y por los hermeneutas como Gadamer, Ricouer, Beuchot, Derrida y Vattimo.  

 

El siglo XX también fue testigo de la proclamación de la muerte del hombre como sujeto 

autónomo, promulgada por los estructuralistas como Strauss, Althuser, Foucault y Lacan. 

De manera que no extraña que también la ética se encuentre en crisis, muestra de ello es la 

enorme cantidad de libros publicados al respecto con propuestas filosóficas distintas y 

distantes: personalistas (Díaz), postmodernas (Lipovetsky), neopragmáticas (Rorty), 

neoliberales (Rawls), irenéticas (Küng), antiutópicas (Jonas), comunitaristas (MacIntyre), 

neoeudemonistas (Marina), procedimentales (Apel, Habermas, Cortina) y postdiscursivas 

(Dussel), entre otras. Esta patente crisis muestra que es necesario reconstruir todo el 



 

 

7 

edificio sistemático de la filosofía por el rumbo de una filosofía intersubjetiva. En México 

ha sido José Francisco Gómez Hinojosa quien ha invitado a colaborar en esta tarea
6
. 

 

El conjunto de estas crisis ofrece un horizonte propicio para la aparición de un conflicto de 

interpretaciones ante las cuestiones morales. Cada una compite por nuestra preferencia. 

Sin embargo, por separado sólo ofrecen un acercamiento parcial al estatuto de la ética en 

nuestro tiempo, e incluso hay algunas que alcanzan un grado de validez superior a otras 

más miopes. A continuación se ofrece un catálogo de las interpretaciones más relevantes: 

la desmoralización, el cambio en la estimativa moral, la crisis entre los valores, la 

post/moralidad, la trans/moralidad y la distal/moralidad. 

 

 

1.2.1 Sociedad desmoralizada 

 

En el presente, la mayoría de la sociedad vive desmoralizada, es decir, en una 

involución moral de decadencia. Esta interpretación se despliega, a su vez, en tres 

variantes: inmoralidad, amoralidad y permisividad. a) En el presente la mayoría de los 

seres humanos es inmoral: la mayoría son malos. Según esta variante en la sociedad actual 

se percibe un aumento cuantitativo del mal moral. b) Actualmente los hechos son 

considerados amorales: esta interpretación considera que el conjunto de la sociedad vive 

sin prejuzgar los hechos porque opina que nada es bueno y nada es malo, simplemente hay 

hechos que se pueden describir. c) En nuestra época solemos ser permisivos: la mayoría de 

los seres humanos han roto los antiguos tabúes, son más tolerantes y se dan ciertos 

permisos que antes parecían prohibidos.   

 

La primera variante es una interpretación superficial porque atiende únicamente a los datos 

cuantitativos o estadísticos tan ideológicamente relativizados y manipulables. Si hay más 

males es porque actualmente habemos más, porque los medios de comunicación lo 

publican y las personas lo exhiben; en cambio, antiguamente se mantenían en secreto. Hoy 

en cambio, el ser humano se ha convertido en una exhibicionista «bestia de confesión», 

según la expresión de Michel Foucault. La segunda variante olvida que ordinariamente los 

seres humanos pueden distinguir entre el bien y el mal, aunque intenten ocultarlo 

estratégicamente. Y la tercera no toma suficientemente los cambios en la forma de vivir 

ocasionados por las nuevas sociedades pluralistas y abiertas. 

 

 

1.2.2 Cambio en la estimativa moral 

 

En los nuevos tiempos, vivimos un cambio en la estimativa moral. Estamos no 

sólo en una época de cambios, sino en un cambio de época. Este cambio epocal ha influido 

                                                           
6
 Cfr., GÓMEZ HINOJOSA, José Francisco, Hacia una filosofía intersubjetiva: de la relación sujeto-

objeto, a la relación sujeto-sujeto, retos y tareas de la filosofía mexicana de cara al 2000, en Efemérides 

Mexicana [XVI/48] (U.P.M., México 1998) 347-378. 



 

 

8 

para que los seres humanos seamos más sensibles a los problemas sociales y a los valores 

individuales que a los intimistas como el «honor», tan sobrestimado en otras épocas. Una 

muestra de este cambio en el modo de apreciar los valores éticos son: el individualismo 

responsable y la tele/caridad de Lipovetsky, la responsabilidad antiutópica de Jonas, la 

solidaridad irónica de Rorty, el protagonismo de la sociedad civil y de los ciudadanos de 

Habermas y Cortina,  y el compromiso transformador con las víctimas de Dussel, entre 

otros. 

 

 

1.2.3 Crisis entre valores 

 

Actualmente somos testigos de la crisis entre los valores. Éstos compiten por 

nuestra preferencia, como las marcas de los productos. Las antiguas escalas de valores han 

colisionado, y las nuevas propuestas parecen una jungla de valores en conflicto, a tal punto 

que cuando alguien intenta asirse de un inamovible punto arquimédico éste se le escurre 

como mercurio por las hendeduras del puño. La crisis entre los valores tiene como marco 

la crisis de la ética y la crisis de sociedad. Afortunadamente el ser humano ha demostrado 

históricamente que en las épocas de crisis es cuando más crece en todas sus dimensiones. 

 

 

1.2.4 La post/moralidad 

 

A finales del siglo XX y comienzos del XXI presenciamos el triunfo y el ocaso de 

la post/moralidad. Esta coyuntura histórica proclamó como slogan: «el eclipse 

crepuscular del autosacrifico y la ética sin deber»
7
. La post/moral del post/deber propone 

una ética para los nuevos tiempos democráticos tan indolora, antiesencialista y efímera 

como el imperio de la moda. Las nuevas generaciones consideran que la liturgia del deber 

y los imperativos heroicos están «out». Viven una moral sin obligación ni sanción, 

librándose de los deberes incondicionados. Hoy se anuncia solemnemente la llegada de la 

época del postdeber. Nuestra cultura ya no esta irrigada por los imperativos hiperbólicos 

del deber sino por el bienestar y la dinámica de los derechos subjetivos. Surge una 

nueva ética débil, tenue y mínima, sin obligación ni sanción. En nuestro tiempo muchos se 

han desvalijado de las prédicas maximalistas y parennéticas otorgando crédito sólo a una 

vida ética indolora y «light». 

 

El nuevo «individualismo responsable» es humanista porque, más que buenas voluntades 

incompetentes, se empeña en alcanzar mejores acciones «interesadas» para cada uno, pero 

capaces de mejorar fácticamente la suerte de los hombres. Hoy se busca contender en 

favor de una ética inteligente porque el culto ingenuo al deber ya no tiene credibilidad 

social. El individualismo responsable no es sinónimo de egoísmo, no destruye la ética; por 
                                                           
7
 El análisis siguiente puede ampliarse con la lectura de LIPOVETSKY, Gilles, Le crépuscule du devoir: 

l’éthique indolore des nouveaux temps démocratiques (Gallimard, París 1992) [trad. cast. de BIGNOZZI, 

Juana, El crepúsculo del deber: la ética indolora de los nuevos tiempos democráticos (Anagrama, 

Barcelona 1996
3
)]. 



 

 

9 

el contrario, genera un altruismo indoloro de masas dando lugar a una ética mínima e 

intermitente de la solidaridad, compatible con la primacía del ego. Un ejemplo de ello es 

la beneficencia mediática de masas, donde el corazón y el show se entremezclan para 

promover la solidaridad irónica que exhibe simultáneamente el oropel del ego. Vivimos 

tiempos de «tele-caridad» en los que la moral se ha convertido en una fiesta. Las estrellas 

han reemplazado a los predicadores, y los shows a los sermones del clero.  

 

Hoy se busca una felicidad «soft and light». Después de haber abandonado el imperativo 

categórico moderno, el imperativo narcisista es glorificado sin cesar por la cultura 

higiénica y deportiva, estética y dietética. Los nuevos imperativos son: juventud, salud, 

esbeltez, forma, ocio, sexo inteligente; en suma, la autoconstrucción de uno mismo. El 

fisiculturismo ha devenido fisiconstructivismo. El placer ya no está proscrito, sino 

masivamente valorado y normalizado. El placer postmoderno ya no es trasgresor, por el 

contrario, está gestionado y funcionalizado, es sensatamente «soft and light». El placer 

está al servicio de una ética inteligente. 

 

Al respecto, Fernando Savater, un filósofo que no es postmoderno, considera lo siguiente
8
 

en una ética que dirige a un mundo adolescente desengañado: Nada hay de malo en lo que 

haga disfrutar a alguien, sin dañar a nadie, ni siquiera a él mismo. El que se avergüenza de 

su propia capacidad gozosa es un bobo. ¿Por qué algunos le tienen tanto miedo al placer? 

Tal vez porque les gusta demasiado. Sin embargo, nada es malo sólo por el hecho de dar 

gusto hacerlo. El puritanismo es la actitud más opuesta a la ética. Hay que retener con 

todas nuestras uñas y dientes el uso de los placeres de la vida. Hay que gozar el presente 

sin buscar hoy todos los placeres. Más bien hay que buscar todos los placeres de hoy, 

percibiendo el guiño placentero de todo lo que hay. Lo bueno es usar los placeres teniendo 

cierto control. 

 

El placer es muy agradable pero tiene una fastidiosa tendencia a lo excluyente. Sin control 

es capaz de irnos dejando sin nada con el pretexto de pasarla bien. El abuso del placer 

empobrece la vida a tal punto que llega a no interesar ya la vida sino sólo un placer 

particular. Por supuesto que es válido que alguien diga «me muero de gusto», pero una 

cosa es «morirse de gusto» y otra muy distinta que el gusto consista en morirse, o al 

menos en ponerse «a morir». Cuando un placer mata o va matando la humanidad de la 

vida, es un castigo disfrazado de placer, una vil trampa de la muerte. Por ello, hay que 

buscar placeres que no nos empujen a huir de la vida, sino que la hagan más intensamente 

grata. El mayor placer que puede darnos la vida es la alegría, que consiste a un «sí» 

espontáneo al deseo de vivir bien. Cuando en un placer se comienza a perder la alegría 

seguramente se huye de la buena vida. Al arte de poner el placer al servicio de la alegría se 

le llama virtud de la templanza, que nos ayuda a disfrutar inteligentemente. Savater 

escribe: “Procura elegir… aquellas opciones que permiten luego mayor número de otras 

opciones posibles… Elige lo que te abre… Evita lo que te encierra y lo que te entierra”
9
. 

                                                           
8
 Cfr., SAVATER, Fernando, Ética para Amador (Ariel, México 1997

21
) 148-160. 

9
 Ibid., 188. 



 

 

10 

 

Por otra parte, en el plano social la propuesta de la ética postmoderna ha despertado la 

sensibilidad de la «conciencia verde» ecológica. Se expresa la vivencia de que somos 

cosmopolitas o ciudadanos de nuestra planeta; se invita a salvaguardar el patrimonio 

común de la humanidad. No se quiere comprometer las condiciones para la supervivencia 

de la humanidad en la tierra, y esto por un interés del ego individualista. La ética 

postmoderna reclama una responsabilidad a largo plazo. La nueva moral ecológica de 

mínimos no prescribe el olvido de uno mismo ni ningún sacrificio supremo, sólo consumir 

con calidad y sin derroche. Desde esta perspectiva se comprende la promoción del 

ecoconsumo y de los econegocios que han dado paso al «shopping» ecológico, a la fiebre 

de los productos «bio», a la dietética sana, a la higiene biológica, a las terapias suaves, a 

los «spas» y al turismo verde o ecoturismo. 

 

La ética postmoderna tiene como consecuencia, a nivel político, la expansión de una 

organización tecnocrática de las democracias, es decir, se desarrolla como una ética sin 

ciudadanos  participativos. A nivel económico se celebran las bodas de la ética con el 

«business», mejor conocida como «ética de los negocios». En la actualidad la legitimidad 

de la empresa se construye y se vende, estamos en la era del «marketing» de los valores y 

de las legitimidades promocionales
10

. La ética se ha convertido en vector estratégico para 

las ventas: la ética vende. 

 

 
1.2.5 La trans/moralidad 

 

 

La trans/moralidad no se hizo esperar. Es una propuesta que amplía los 

horizontes de la estrechez hermenéutica: a) del ingenuo objetivismo ético de la 

pre/modernidad, b) de la conciencia subjetiva moderna que se encapsuló enquistada y 

autopoiéticamente en el yo al buscar prometeicamente una autonomía a ultranza, c) y del 

hiperindividualismo narcisista de la postmodernidad emotiva que implica una 

post/moralidad solitaria y anti/solidaria. La trans/moralidad promueve un estilo 

intersubjetivo de racionalidad ética. Es decir, los peritos deben aprender a razonar 

intersubjetivamente incluyendo en el diálogo a los interesados y a todos los afectados por 

sus propuestas como interlocutores válidos. La verdad y el bien son una búsqueda común, 

nunca una conquista definitiva de un experto anacoreta, y mucho menos de los déspotas 

asilvestrados. A ningún ser humano le está permitido reclamar para sí mismo un firme 

punto arquimédico fuera del horizonte ideológico. La trans/moralidad ha renunciado al 

sofá de confort metafísico colocado en una colina inamovible y aséptica desde la cual se 

pueda observar el funcionamiento de los engranes de la ideología. Nadie puede exigir para 

sí, con honestidad intelectual, el privilegio del punto de vista del Ojo de Dios, ni siquiera 

la pretensión de ser el Gran Arquitecto de la Cultura ni la Distribuidora de Apartamentos y 

Bungalows. Es decir, el ser humano trans/moral se ha curado la obsesión de 

                                                           
10

 Cfr., LIPOVETSKY, Gilles, El crepúsculo del deber…, e. c., 261. 



 

 

11 

autoconstituirse en administrador, consejero o ejecutivo de la multinacional «Necessity & 

Method Corporation».   

 

Por consiguiente, los valores de la objetividad quedan subsumidos por la validación 

intersubjetiva, la subjetividad anacoreta debe aprender a dialogar con todos los interesados 

y afectados reconociéndolos como interlocutores válidos, y el emotivismo 

hiper/individualista es invitado a argumentar, porque el irracionalismo es un verdadero 

peligro para la humanidad. Ciertamente la razón moderna fue una parcialización de la 

razón humana, y ésta, una reducción de los amplios horizontes de la inteligencia. La 

transmodernidad propone la tarea de buscar inter/subjetivamente algo más que una ética 

racional, a saber: una ética inteligente. Ésta supone la convocación de una comunidad 

ilimitada de comunicación interactiva sin fronteras ideológicas. A los interlocutores se les 

pide, no una e)poxh/ o suspensión metódica de los pre/juicios, sino tomar conciencia de 

todas las ideologías explícitas e implícitas desde las cuales cada uno argumenta. Inclusive 

de aquéllas provenientes del peculiar mundo de la vida o Lebenswelt, según la 

terminología pulida por los autores alemanes contemporáneos.  

 

Todo ser humano es un virtual interlocutor válido porque cuenta con la capacidad de 

entablar acciones comunicativas humanas, es decir, emisiones susceptibles de 

comprensión como procedentes de un interlocutor que puede comunicarse de modo 

humano.  La acción comunicativa menos ambigua es la argumentación. Pero no es la 

única
11

 de que disponen los interlocutores válidos, que necesitan la oportunidad de 

aprender a argumentar o de mejorar su calidad argumentativa. En esto, la filosofía está 

dispuesta a prestar su servicio pedagógico. La comunicación inter/activa necesita 

procedimientos de argumentación en los que todos los interlocutores respeten las cuatro 

pretensiones de validez indispensables para una diálogo inteligente, a saber: verdad, 

corrección, credibilidad e inteligibilidad.   

 

El discurso dialógico presupone la intención de llegar a un consenso racional. Por ello, la 

filosofía transmoderna y la transmoralidad implicada, se ubican en una situación 

post/convencional. En otras palabras, han superado las propuestas del convencionalismo o 

del llamado acuerdo estratégico, que pacta diplomáticamente sólo cuando los propios 

intereses están a salvo y cuando le conviene utilitariamente una negociación aunque no sea 

universalizable, e incluso irracional para otros interlocutores inteligentes. En cambio, el 

consenso racional es fruto del asentimiento inteligentemente motivado por la fuerza no 

coactiva  del mejor argumento plausible y universalizable. En otras palabras, se supera la 

etapa tiránica de las mayorías cuantitativas y manipulables, y se exige una comunicación 

cualificada sin las distorsiones que, bajo la insignia de la manipulación y de la 

desigualdad, han empujando el diálogo racional fuera de las vías de la libertad y de la 

verdad, y han favorecido las relaciones instrumentales de violencia, poder y dominio. 

 

                                                           
11

 «Quien no pueda comprender una mirada no podrá comprender un largo discurso»: Carlos Díaz. 



 

 

12 

Para evitar la pérdida inútil de tiempo y de esfuerzos humanos, antes de enfrascarse en las 

discusiones a cerca de temas que no sean consensuables o estén motivados sólo por el afán 

esnobista de ocasionar polémica, gresca y pandemónium, hay que hacer caso a aquellos 

sentimientos que nos ayudan a evaluar conscientemente la situación, de modo que acerca 

de aquellos asuntos que no prometan implícitamente un consenso, más vale no discutir 

porque los conflictos se harían más graves. Al respecto se podría parafrasear el final 

wittgensteiniano del Tractatus: «de lo que no se puede consensuar, mejor es callarse». Lo 

consensuable supone la elección de aquellos temas indispensables para vivir 

humanamente. El contenido mínimo asumido es vinculante con la máxima exigencia. 

 

La argumentación consensual es el procedimiento gracias al cual se valida toda propuesta 

ética, gracias a la participación de todos los interesados y afectados. Sin embargo, los 

contenidos verdaderos y válidos necesitan ser confrontados con su realizabilidad factible. 

Por ello, la ética que pretenda indicar el camino del bien tendrá que someterse a los 

siguientes niveles de factibilidad: el nivel lógico, empírico, técnico, económico y ético, 

asegurando la continuidad del proceso efectivo de realización, atendiendo a las 

consecuencias a corto, mediano y largo plazo, y sosteniendo un impulso procesual de 

legitimación y coerción legal en contenidos mínimos de civilidad. La factibilidad del bien 

conjuga la acción comunicativa y la acción instrumental, a tal punto que no basta que una 

acción sea válida desde el punto de vista procedimental; se necesita también que sea viable 

de acuerdo a los niveles de factibilidad. Esto también se aplica en el caso contrario, porque 

no basta que una acción sea factible; se necesita que también sea válida por su procedencia 

intersubjetiva. Lo éticamente bueno implica tres requisitos: que sea verdadero, válido y 

viable. 

 

Los interlocutores deben argumentar y actuar con autonomía individual y personal, 

asediando los colectivismos comunitarios y los individualismos misántropos, e 

impugnando los ghettos y pandillas organizados para distorsionar la comunicación que 

haya sido encauzada por las vías de la violencia, la mentira y de la represión. El diálogo 

procedimental estimula a los claustros identitarios para que se abran a la alteridad de las 

macro/tribus humanas, es decir, a las civilizaciones como la occidental, sintoísta, islámica, 

latinoamericana, hindú/budista, ortodoxa y africana. Gracias a ello, el diálogo 

procedimental se convierte en una conversación inter/civilizacional que desacredita todos 

los «centrismos» identitarios y des/occidentoxica la actual globalización excluyente. Los 

interlocutores deben ser capaces de manejar toda la información disponible con claves 

descodificadoras provenientes de sus respectivas «tradiciones de investigación». En 

ningún asunto deben pactar estratégicamente si no hay argumentos que favorezcan el 

consenso con su fuerza no coactiva. Es decir, deben saber decir no. Dicho disenso será 

muestra de que los interlocutores tienen dignidad y no precio. En suma, los interlocutores 

que aprendan a actuar comunicativamente así, habrán trascendido los límites 

academicistas de la educación que hasta ahora ha sido vehículo para difundir ideologías de 

pertenencia que pretenden anular las diferencias.  

 



 

 

13 

 
1.2.6 La distal/moralidad 

 

 

 La distal/moralidad indica la revolución a la que se han sometido las relaciones 

interpersonales en la nueva era digital. Ésta ha propiciado una ética y una moral de lo 

provisional que ha nos ha convertido en los paparazzis de la expectativa y de lo «snob». 

En efecto, está surgiendo una cyber/moralidad y una snob/ética de relaciones 

instrumentales centradas en el intercambio de información y en el intercambio cultural que 

implican una libertad y una proximidad virtuales. Las relaciones proximales han devenido 

relaciones distales y anónimas, y la acción presencial se ha convertido en interacción 

virtual distanciada con texto, pero sin gesto; con imágenes pero sin cuerpos; con sonidos, 

pero sin vínculos interpersonales. En la nueva era digital, el software de la ética necesita 

ser reinstalado con una nueva versión compatible. Norbert Bilbeny ha protagonizado esta 

tarea con su propuesta del mínimo común moral
12

. 

 

 
* Balance: las cinco interpretaciones que parecen más convincentes son el cambio 

en la estimativa moral, la crisis entre los valores, la post/moralidad, la 

trans/moralidad y la distal/moralidad. La primera interpretación resulta 

declaradamente falsa. 

 

 

 

1.3 RAÍCES (2 hrs.) 
 

 

 La ética debe fundarse sobre bases reales, no sobre la arena movediza de las 

necesidades creadas, ni sobre invenciones especulativas. Es decir, la ética no esta 

cimentada en el vacío, sino enraizada en el suelo nutricio de la existencia humana, de la 

psicología y de las estructuras socio/culturales, y absorbe los nutrientes procedentes de una 

larga historia de la filosofía que nos precede como una hecho ineludible. En seguida se 

distiende cada una de estas raíces del tronco fundamentante de la ética. 

 

 

1.3.1 La existencia humana 

 

 

 En la existencia humana humanizada hay una experiencia del bien y del mal 

morales. El ser humano no soporta vivir sin sentido por largo tiempo, por eso interpreta. 

                                                           
12

 Cfr., BILBENY, Norbert, La revolución de la ética: hábitos y creencias en la sociedad digital 

(Anagrama, Barcelona 1997) 170. 



 

 

14 

La interpretación de la experiencia que tiene acerca de su existencia es una búsqueda del 

sentido de su propia vida. Si ese sentido no existe como una dato preestablecido entonces 

el ser humano lo diseña y lo inventa. Un ejemplo de los nuevos diseñadores del sentido de 

la existencia son Paolo Flores d’Arcais y Fernando Savater. 

 

El primero escribe: «Aunque los egipcios sabían acerca de las causas de la muerte mucho 

menos de lo que nosotros sabemos, al menos conocían el sentido de sus vidas. Sin 

embargo, “ésta es precisamente nuestra irrenunciable superioridad sobre ellos: que no 

conocemos el sentido de nuestra vida. Y que no podemos saberlo. Que debemos 

inventarlo, si somos capaces de hacerlo”13».  

 

Por su parte, Fernando Savater escribe: «No es absurdo que la vida en su conjunto no 

tenga sentido. La pregunta por el sentido carece de sentido. Lo realmente absurdo no es 

que la vida carezca de sentido, sino empeñarse en que deba tenerlo. Mi propuesta 

alternativa es la siguiente: El hombre cuerdo no se conduce éticamente a fin de conseguir 

algún premio o retribución eterna, porque le basta saberse más razonablemente humano y 

libre. En pocas palabras, no vive para la muerte o para la eternidad sino para vivir 

plenamente en la brevedad del tiempo. La certeza de la muerte no aniquila la certeza de 

estar vivo ahora. Todos hemos derrotado ya a la muerte. ¿Cómo? Naciendo. “No habrá 

muerte eterna para nosotros, puesto que ya estamos vivos”
14

 y aún vivimos. La muerte 

podrá algún día impedir que sigamos viviendo, pero nunca que ahora estemos vivos ni que 

hayamos vivido. El mundo y la vida no tienen ningún sentido propio. El sentido es algo 

que los humanos damos a la vida y al mundo. ¿La prueba? Que resiste todos los sentidos, 

por diversos que sean. La filosofía ni salva ni resucita a nadie, sólo pretende llevar hasta 

donde sea posible la aventura de vivir humanamente ahora».  

 

Cada quien puede encontrar el sentido de su existencia en diversos horizontes, y si no lo 

encuentra es libre para diseñarlo. Lo cierto es que el ser humano no puede vivir 

asiduamente sin sentido, por ello interpreta la experiencia de su propia existencia. Algunos 

encuentran ese sentido en Dios, otros en la persona amada, otros en el saber, otros en la 

creatividad artística, otros en la acción social y política. En fin, que éste no es un obstáculo 

para seguir adelante dialogando con cualquier tipo de personas que busquen vivir bien la 

vida humanizada. Cuando alguien ha elegido qué sentido darle a su vida, esa elección se 

convierte en un valor cardinal que se inserta en un conjunto de otros valores morales y 

valores humanos en general, como los económicos, estéticos, heroicos, intelectuales, 

sociales, religiosos, e incluso a/religiosos o cívicos. 

 

La búsqueda creativa de ese sentido orienta la existencia humana a «darse la buena vida 

humanizada»
15

. Gracias a ello, se puede descubrir una raíz ética que se nutre de la misma 

                                                           
13

 FLORES D’ARCAIS, Paolo, Etica senza fede (Giulio Einaudi, Torino 1992) [trad. cast. de JORDÁ, 

Joaquín, El desafío oscurantista: ética y fe en la doctrina papal (Anagrama, Barcelona 1994) 227]. El 

subrayado y las negritas son mías. 
14

 SAVATER, Fernando, Las preguntas de la vida (Ariel, Barcelona 1999) 279. 
15

 Cfr., Id., Ética para Amador,… e. c., 76-77. 



 

 

15 

existencia humana. Incluso es posible aceptar que nuestra existencia crece en calidad 

moral cuanto más humanizada llegue a ser. Por ello, la ética nos ayuda a interpretar la 

existencia para darle sentido a nuestro vivir humanizado. Quien es capaz de «darse la 

buena vida humanizada» utiliza un lenguaje hipotecado de rasgos ético/valorativos. En los 

grupos de personas con los que nos relacionamos hay estructuras ético/valorativas. Estos 

datos de la existencia humana muestran la presencia del hecho moral en nuestra 

experiencia cotidiana. La ética se apoya en esta raíz que se nutre del lenguaje ordinario y 

de las estructuras socio/grupales ya vigentes, que son de naturaleza moral. Lo único que 

hace es tematizarlos reflexivamente a nivel filosófico.  

 

 

1.3.2 La psicología del ser humano 

 

 

 La experiencia originaria del bien y del mal morales se filtra psicológicamente en 

los factores cognitivos, afectivos y motivacionales. La presencia incoada de lo moral en 

los factores cognitivos se aprecia especialmente en la toma psicológica de consciencia de 

sí mismo
16

 y de los otros, en la previsión de las consecuencias de una conducta, en el 

aprendizaje de conductas siguiendo algunas normas y en la coherencia en las actitudes 

psicológicas del yo, entre otras. La presencia incoada de lo moral en los factores afectivos 

se muestra en las relaciones de empatía con el otro, en las conductas miméticas y el 

sentimiento de culpabilidad. La presencia incoada de lo moral en los factores 

motivacionales se descubre en los estímulos que condicionan la conducta, en la influencia 

de la presión social, en el mutuo reconocimiento y en la autoestima, entre otros. 

 

                                                           
16

 Al respecto son ilustrativos los aportes de Jacques Lacan acerca del «estadio del espejo» y el valor 

simbólico del «nombre del Padre». Lacan entiende por «stade du miroir» aquella fase de constitución del 

ser humano, que se sitúa entre los seis y los dieciocho meses, en el cual el niño, aún en un estado de 

inmadurez motriz, va conociendo la totalidad unitaria de su propio cuerpo, tomando progresivamente 

conocimiento de sí mismo. El estadio del espejo es importante en el conocimiento del yo. Este proceso de 

conocimiento tiene lugar mediante una identificación del niño con otro símil (la madre, otro niño, etc.) o 

mediante la propia imagen especular. Las tres fases del reconocimiento de sí mismo son: a) el niño 

confunde la imagen reflejada con la realidad; b) después comprende que lo que está en el espejo es una 

imagen, y no un ser real; c) y finalmente concluye que la imagen del espejo es la suya, distinta de la propia 

del adulto con la cual se confundía inicialmente. Por tanto, el estadio del espejo ayuda a configurar un 

primer boceto del yo, un embrión de subjetividad, y es un primer paso en la adquisición de una totalidad 

funcional de sí mismo. 

La formación verdadera de la subjetividad tiene lugar mediante lo simbólico, al cual se accede mediante 

el proceso de superación del complejo de Edipo, que tiene tres fases: a) relación dual entre madre e hijo, b) 

intervención del padre con una castración prohibitiva simbólica, c) y finalmente la identificación con el 

padre. Esta última fase supone para el niño acceder al «Nombre-del-Padre», que es la función simbólica 

del padre, mediante la cual el niño acaba por ser aquel que tiene el falo asumiendo su propio rol masculino 

y dirigiéndose hacia la superación del complejo de Edipo (proceso que en la niña tiene su analogía). 

Gracias a esta función simbólica se ubica en un lenguaje y en una civilización, reconociéndose como un 

auténtico ser humano. Sólo a continuación consigue hablar de sí mismo como un «yo» en primera 

persona. Por tanto, el hombre se constituye como sujeto sólo gracias a su ingreso al orden simbólico de la 

lengua y de la sociedad. En el «Nombre-del-Padre» se reconoce el soporte de la función simbólica.  



 

 

16 

 

1.3.3 Las estructuras socio/culturales 

 

 

La libertad humana parece una línea trazada en un espacio de determinismos 

biológicos, psicológicos y socio/culturales. Es innegable que estas estructuras nos 

preceden y condicionan nuestra conducta y las relaciones sociales y culturales que 

establecemos con los otros. La moral está incoada en las estructuras socio/culturales 

porque de hecho forma parte de la cultura de todos las sociedades humanas, es decir, toda 

cultura incluye una sensibilidad moral. La antropología cultural y la sociología estudian 

estos hechos desde una perspectiva inductiva y deductiva. Desde una perspectiva 

socio/cultural, lo moral se encarna en la historia de las sociedades humanas, en sus 

instituciones, su saber teórico y práctico, sus ideales, en su arte y en el estilo de vida de 

cada individuo de esa cultura. 

 

Las estructuras socio/culturales pueden manipular la sensibilidad moral de los individuos 

que forman parte de todo grupo humano. Los síntomas de que dicha manipulación existe 

en una cultura y en una sociedad son: la actuación heterónoma de los individuos, una 

educación autoritaria, actividades gregarias al estilo de una horda aduladora conducida por 

un jefe, sometimiento melifluo al poder establecido, apoteosis de ciertos símbolos, 

apología enquistada del ghetto contra los otros grupos rivales, apelación al bien de la 

comunidad motivada por los deseos de un grupo que planea para que los demás hagan, 

explicaciones dogmáticas e intolerantes de la conducta moral. Todas esta manipulaciones 

están al servicio del poder establecido. 

 

 

1.3.4 La historia de la filosofía 

 

Una de las raíces a partir de las cuales la ética se nutre es la historia de la filosofía 

que nos precede como un escenario de posturas teóricas que han respondido a problemas 

reales de cada época histórica. Las diversas tradiciones de pensamiento nos ayudan a 

replantear algunas soluciones que sean válidas para nuestro tiempo. Gracias a esta historia 

nos damos cuenta que no somos los únicos, ni los primeros en preguntarnos por la ética. 

No estamos solos ni en el vacío reflexivo. En seguida se despliegan dos enfoques del 

desarrollo histórico de la cuestión filosófica de la ética. El primero muestra 

retrospectivamente la génesis y el desarrollo históricos de la ética. El segundo presenta el 

panorama actual y la prospectiva de la reflexión ética. 

 

 

1.3.4.1 Retrospectiva 

 

1) El tiempo homérico pre/filosófico. La mirada retrospectiva a la historia de la ética 

detenta una gran importancia porque las nociones éticas han estado encarnadas en formas 

históricas de vida social. En la Grecia pre/filosófica “la palabra a)gaJo/j, antecesora de 



 

 

17 

nuestro [término] bueno, fue originariamente un predicado vinculado específicamente con 

el papel de un noble homérico”
17

. Para ser a)gaJo/j se debía ser valeroso, hábil y 

afortunado en la guerra y en la paz. Una palabra relacionada con ésta es a)reth/, que es el 

cumplimiento excelente de la función o papel que se le ha asignado socialmente a alguien. 

Si se ejercita la a)reth/, se es a)gaJo/j. Después alguien será a)gaJo/j por su noble 

nacimiento, y kako/j si se es plebeyo. La a)reth/ pierde su sentido social, y se convierte 

en una cualidad personal, algo similar a una cualidad moral o virtud. La a)reth/ se 

concentra en la dikaiosu/nh (=justicia), entendida como lo correcto según el propio 

status. Se es a)gaJo/j sólo si se practica la dikaiosu/nh18. Poco a poco estas palabras 

irían cambiando de significado. 

 

2) Transición hacia la filosofía: los sofistas y Sócrates. RELATIVISMO ANTIGUO 

DE LA SOFÍSTICA: Protágoras defendió un relativismo escéptico afirmando que «el 

hombre es la medida de todas las cosas; de las que son en cuanto que son, y de las que no 

son, en cuanto que no son». Según él, todo es relativo y depende de los acuerdos 

estratégicos que se establecen en función de las necesidades sociales del momento. «Todas 

las ocurrencias y opiniones son verdaderas, y la verdad es algo relativo». 

 

Para los sofistas la a)reth/ consistía en la buena actuación en los foros públicos y el éxito 

como ciudadano de la po/lij, causando impresión en la asamblea y en los tribunales. El 

único criterio de la a)reth/ es el éxito influyendo sobre el auditorio mediante la retórica. 

Según los sofistas la a)reth/ depende del público al que uno se dirija, es decir, no hay una 

noción universal de a)reth/. Ante esta doctrina Sócrates ofrece una alternativa buscando 

conceptos universales (o(ri/sosJai kaJo/lou=) a través del diálogo, especialmente para 

la virtud. 

 

3) Platón: doctrina del Menón, Gorgias, de la República y del Simposio. El Menón se 

pregunta si la virtud es enseñable. La República de Platón le dio solidez al esfuerzo del 

Gorgias. En este diálogo Sócrates asegura que lo bueno y lo malo no pueden ser 

sinónimos de lo agradable y penoso. A un hombre malo le hace falta la habilidad para 

koinwnei=n, es decir, para compartir una vida común
19

. La República busca una definición 

de dikaiosu/nh. Platón dice que la justicia en un Estado consiste en que todos se adecuen 

a su posición; en otras palabras, justicia es ajustamiento. Esta concepción resulta 

insatisfactoria porque no define lo que es la justicia. En el Simposio, el e)/rwj oscila entre 

el «amor» y el «deseo», bajo la suposición de que el e)/rwj homosexual griego es superior 

al e)/rwj heterosexual. El e)/rwj debe ascender hasta el amor al au)to\ to\ kalo/n, es decir, 

a la belleza en sí que está en el mundo de la ideas, como lo está el Bien. Para Platón, el 

Bien es una idea trascendente del supra/mundo, al cual sólo puede acceder una minoría 

                                                           
17

 MACINTYRE, Alasdair, A short history of ethics (MacMillan, New York) [trad. cast. de WALTON, 

Roberto J., Historia de la ética (Paidós, Barcelona 1994) 15]. 
18

 Cfr., Ibid., 19. 
19

 Cfr., Ibid., 41. Según MacIntyre esta especificación constituye un paso adelante en la determinación de lo 

que es bueno. Algunos le han criticado a MacIntyre este tipo de comunitarismo. 



 

 

18 

entrenada intelectualmente. De hecho, Platón considera que la virtud es propia sólo de la 

clase de los gobernantes, es decir, la ética es propiedad aristocrática.  

 

4) EUDEMONISMO: Las Éticas de Aristóteles (384-322 a.C.): E)udh/miwn, 

Me/galwn, Nikoma/xeiwn. Aristóteles escribe en el primer párrafo de la h)/Jikwn 

Nikoma/xeiwn, dedicada a su padre y compilada por su propio hijo: “han definido 

pulcramente el bien como aquello hacia lo que tienden todas las cosas”20, porque el bien es 

atractivo y seductor. Para Aristóteles la eu)daimoni/a, que es el bien supremo, es la 

finalidad de la ética y de la política. ¿En que consiste la eu)daimoni/a? En comportarse 

bien y vivir bien, y ambos aspectos considerados de modo inseparable. La eu)daimoni/a es 

una meta final y un bien autosuficiente fruto del desarrollo de la excelencia humana, es 

decir, de sus virtudes intelectuales y morales. La virtud es el justo medio entre dos vicios 

extremos. Para Aristóteles la virtud principal es la ro/nhsij, traducida al latín por 

prudentia, que es la virtud del intelecto práctico que ayuda a aplicar los principios 

generales a las situaciones particulares21 (recta ratio agibilium). La ro/nhsij es la clave 

de todas las virtudes, sin ella no se puede ser virtuoso. Según Aristóteles, la Jewri/a es el 

nivel más alto de felicidad al que pueden aspirar los seres humanos más selectos, por ello 

el fin (te/loj) más excelente de su vida consiste en la contemplación metafísica de la 

verdad. Es evidente que el auditorio de Aristóteles es sólo una pequeña minoría ociosa de 

filósofos. Aristóteles presupone una estructura política que excluye a la mayoría de los 

seres humanos como interlocutores válidos. 

 

5) Las otras éticas helénicas: ESTOICOS Y EPICÚREOS. La diferencia entre la 

antigua ética griega y la ética moderna es ésta: mientras los antiguos se preguntan «¿qué 

hay que hacer para vivir bien?», los modernos se preguntan «¿qué se debe hacer para 

actuar correctamente?». La diferencia entre ambos es la misma que hay entre una ética 

teleológica y una deontológica. La historia del a)gaJo/j griego y la del deber moderno 

difieren tanto como las sociedades de las que provienen. Ninguno de ambos términos 

logró escapar de la moral vigente de su época; por ello, la ética debe buscar la manera de 

subsumirlos. La historia de la filosofía antigua nos enseña que la felicidad y la virtud no 

pueden ser simplemente idénticas ni completamente independientes, aunque algunos 

intentaron reducir la otra a la una. Es el caso de los antiguos socráticos menores, como 

Diógenes el cínico (o( ku/wn) y Aristipo el cirenaico, que influyeron en la ética 

post/aristotélica de estoicos y epicúreos. En general, la ética griega vincula la felicidad con 

los fines, y la virtud con el deber. Los que separan el deber y la felicidad hacen que la 

virtud y la felicidad se excluyan mutuamente. En cambio, quienes olvidan el deber reducen 

la virtud a la felicidad, y ésta al mero equilibrio de placeres. 

 

                                                           
20

 “[…] kalw=j a)/nanto t’a)gaJo/n, ou(= pa/nt’ e)i/etai”. ARISTÓTELES, H)/Jikwn 
Nikoma/xeiwn, Lib. I, cap. I (Firmin Didot, París [s.a.]) I, 1. 

21
 Cfr., MACINTYRE, Alasdair, Historia de la ética,… e. c., 89. En su momento, los escolásticos 

considerarán las siguientes virtudes como auxiliares de la prudencia: eubulia, sýnesis, gnome y epiqueia. 



 

 

19 

La ética naturalista de los estoicos
22

 tiende a separar el deber y el placer, reduciendo la 

felicidad al deber. Consideran que ésta se consigue actuando de acuerdo con la naturaleza, 

de acuerdo con la razón y el deber. El ideal del sabio es llegar a la a)pa/Jeia 

(autodominio, impasibilidad o indiferencia) propia de la vida ascética, cultivando una 

impasible ausencia de deseo y despreciando el placer y el dolor. Cuando alguien desprecia 

todas las atracciones exteriores no se expone al dolor de su pérdida. Así asegura la paz del 

espíritu. 

 

La ética de Epicuro de Samos y Lucrecio separa la virtud del deber y reduce la felicidad a 

un equilibrio de placeres. Para los epicúreos la finalidad de la conducta moral es la 

felicidad, la cual reside en «el placer (h(donh/) que es  el principio y el fin de una vida 

feliz». Quien busca el placer y huye del dolor descubre qué relación dialéctica entre ambos 

hace que uno siga al otro. De ahí que el ideal del sabio consista no en perseguir el placer 

más grande, que dejaría posteriormente un dolor mayor, sino en alcanzar un «equilibrio de 

placeres» o moderación, un estado de a)taraci/a, de tranquilidad de ánimo o ausencia de 

turbación. La liberación del deseo excesivo es una condición del placer.  

 

El epicureísmo y el estoicismo enfatizaron la importancia del individuo sobre la po/lij, 

son doctrinas consoladoras para los ciudadanos que tienden al aislamiento. Sin embargo, 

la a)pa/Jeia y la a)taraci/a son consejos inútiles para las mayorías que carecen de 

propiedades y patrimonio. Éstos se siguen preguntando cómo han de vivir y qué podrían 

ser la virtud y la felicidad para ellos. En Roma las religiones mistéricas y el cristianismo 

ofrecieron una respuesta alternativa en su momento. Las demás religiones también lo han 

hecho en otros contextos. 

 

6) Hinduismo, Budismo, Confucionismo, Hebraísmo, Cristianismo e Islam. Las dos 

grandes civilizaciones más antiguas son Mesopotamia y Egipto. Los orígenes de 

Mesopotamia se remontan al 5,000 a.C., su esplendor irradió en el 3,300 y su decadencia 

fue contundente en el s. II a.C. Egipto inició su trayectoria cerca del 4,000 a.C., alcanzó la 

cima en el 3,100, y se desplomó definitivamente en el s. I. a.C. La religión de ambas 

civilizaciones murió, y sus valores éticos dejaron de vivenciarse. Por ello, se concentrará 

la atención en otras civilizaciones que han demostrado su ímpetu para sobrevivir a través 

de los siglos: hinduismo, budismo, confucionismo, hebraísmo, cristianismo e Islam.  

 

El hinduismo comenzó a gestarse en el 3,500 a.C., esplendió cerca del 2,500 y decayó en 

el 1,500 a.C. El budismo comenzó en el siglo VI a.C., y se expandió entre los siglos I-IX 

d.C. Después decayó. La cultura China procede del 2,200 a.C., fulguró a partir del 1,800 

a.C., y declinó en el 1912 d.C. En este caso, el confucionismo ha pasado por las siguientes 

etapas: formación (s. VI-II a.C.), desarrollo (s. II-I a.C.), neo/confucionismo (s. III-VIII 

d.C.), desafío de la modernidad (1905-1912) y afirmación asiática a partir de la segunda 

mitad del siglo XX. El hebraísmo se remonta al siglo XVIII, y más propiamente al siglo 

                                                           
22

 El estoicismo presenta tres etapas. a) Estoicismo antiguo: Zenón de Citio, Cleantes y Crisipo; b) 

estoicismo medio: Panecio y Posidonio; c) y estoicismo posterior: Séneca, Epicteto y Marco Aurelio. 



 

 

20 

XVI  a.C., con Moisés, el fundador de ese pueblo. Su mejor época comienza en el siglo XI 

a.C. y su decadencia a finales del siglo X a.C. El cristianismo, como es obvio, surge en el 

s. I, se difundió con fuerza en el imperio romano a partir del siglo IV, llegó a América en 

el siglo XVI, y desde el s. XIX ha sufrido algunos reveses. Finalmente el Islam surge en el 

s. VII d.C. Desde entonces se ha ido expandiendo arrolladoramente. A finales del siglo XX 

y comienzos del XXI, el Islam mantiene el índice demográfico de crecimiento más alto 

que cualquier otra civilización. 

 

De estas civilizaciones no nos interesa específicamente la lista de sus preceptos morales, 

sino las coordenadas éticas que los inspira y les da sentido. 

 

a) Hinduismo. El «dharma» y el «kharma» son dos categorías claves del pensamiento 

índico. «Dharma» es la ley natural de índole moral que rige el cosmos. En cambio, 

«kharma» es la ley cósmica universal de naturaleza física. El «dharma» debe armonizarse 

con el «kharma» cósmico, como lo hace el deber al ser en la ética deontológica occidental. 

El «samsara» es el ciclo de la existencias reencarnatorias de un individuo inserto en el 

«kharma» por el cumplimiento del «dharma». Los grandes maestros del hinduismo han 

realizado una gran síntesis del pensamiento índico recopilado en las seis «darsanas», 

escuelas u opiniones, a saber: mimansa/vedanta, nyaya/vaisesika y samkhya/yoga, de las 

cuales, la última se propone como meta la unión del individuo con el cosmos. De esta 

manera, quien practique la disciplina de las darsanas logrará fundir su samsara con el 

kharma si cumple el dharma. La ley del kharma incluye el principio de retribución, según 

la cual, quien la hace la paga. El hinduismo tiene como meta la «mokhsa» que es la 

liberación del samsara o ciclo reencarnatorio. La mokhsa se alcanza gracias a la acción 

liberadora pasiva y a la acción liberadora activa. La primera es un tipo de gnosis contraria 

al activismo occidental. En cambio, la segunda es el cumplimiento de los propios deberes 

con perfecto desasimiento, algo similar a la a)pa/Jeia estoica, a la a)taraci/a epicúrea y 

al desasimiento cristiano en las manos del Padre.  

 

b) Budismo. Sobre la base del hinduismo el Budismo hace las siguientes modificaciones a 

la ética índica. La condición de iluminado o «buda» sólo se alcanza mediante la 

meditación intuitiva, no discursiva. Quien todavía no alcanza la condición de buda se 

reencarna, renace, vuelve a ser («punabbhava»). El modo de existencia de cada uno es, en 

parte, el resultado de los propios «kamma» o «karman», que son las acciones. Los kamma 

más influyentes son los realizados en la existencia presente. Quien logra liberarse del 

continuo renacer y remorir alcanza el nirvana. Éste se consigue exclusivamente con los 

propios esfuerzos, y consiste en la extinción del deseo, en el desinterés y el 

renunciamiento total. Parece que los estoicos y epicúreos se acercan a estas fuentes. El 

nirvana lo alcanzan aquéllos que se han vencido a sí mismos, porque «más que vencer mil 

veces a mil hombres, la gran batalla consiste en vencerse a sí mismo». 

 

c) Confucionismo. K’ung-fu-tzu (551/2-479 a.C. ca.) inició la búsqueda de un sistema de 

gobierno basado en el orden y la paz. Con este fin los soberanos deben gobernar el Estado 

con la virtud. Tenía la firme convicción de que el orden cósmico es también orden moral 



 

 

21 

de la virtud. Recurrió a menudo a la palabra jen (humanidad, bondad) para designar la 

virtud perfecta. Ideó una religión eminentemente política, un sistema de educación, y una 

camino práctico de desarrollo personal. 1º) La religión eminentemente política ideada por 

Confucio denomina «k’iun-tseu» (hombre superior, hombre principal), a quien realiza 

verdaderamente el jen. Ve en él al gobernante ideal. Lo que lo distingue es la  virtud, 

porque sólo un gobernante sabio y virtuoso puede conducir al pueblo. 2º) El sistema 

educativo de Confucio gira en torno a estos valores: orden, disciplina, responsabilidad 

familiar, trabajo duro, colectivismo, moderación. 3º) Y el camino práctico de desarrollo 

personal, diseñado por el discípulo Tung Chung-shu, se basa en los siguientes principios: 

li [moralidad, ritos y formas externas], jen [benevolencia, bondad desinteresada y amor a 

todos los hombres como a uno mismo], hsiao [piedad filial, obediencia, relación con los 

demás en una jerarquía de yin y yang], i [sentido del deber, rectitud, honestidad].  

 

Chu Hsi (1130-1200) introdujo en el confucionismo la noción de T’ai-chi que es el punto 

más allá del cual nada hay, donde se da la unión de todos los principios. El T’ai-chi es el 

«Gran último» a partir del cual se crean los cinco elementos (madera, fuego, tierra, metal, 

agua) que explican toda la realidad, como los puntos cardinales, las estaciones, colores, 

notas musicales, relaciones sociales, seres sobrenaturales, virtudes, sacrificios domésticos, 

los cinco soberanos y los cinco números. El tao es la vía, la verdad esencial del orden 

universal y la ruta moral por la que el soberano y su gobierno deben conducir a los 

humanos para que se establezca la concordancia con el tao del universo. El tao es la suma 

de las dos modalidades cósmicas, el yin y el yang, que se suceden sin cesar. Estos 

principios representan hasta hoy unas categorías fundamentales del pensamiento de los 

chinos.  

 

d) Hebraísmo. Los hebreos se inspiran en la «berit» o Alianza  para fortalecer la 

obediencia a la Torah, concentrada en el decálogo mosaico, cuyo contenido es semejante a 

los preceptos morales de las demás religiones. Los profetas anunciaron la paz (shalom) 

mesiánica, denunciaron la injusticia social y promovieron actitudes humanitarias como la 

misericordia con el huérfano, la viuda y el extranjero, que después serán retomadas por los 

más recientes pensadores judíos. La literatura sapiencial representa un implícito 

acercamiento al pensamiento ético de los helenos. 

 

e) Cristianismo. Los temas religiosos que inspiran y motivan la ética cristiana son los 

siguientes: Dios es nuestro Padre, nuestro Hermano y nuestro Paráclito. Para ser bueno
23

 

en el cristianismo hay tres modelos interpretativos: obedeciendo los preceptos de Dios que 

es santo, siguiendo los consejos de Dios que es bueno, sometiéndose a la voluntad de Dios 

que es omnipotente. En los tres casos la virtud alcanza la plena felicidad sólo en el cielo. 

Durante siglos el cristianismo intentó cohesionar a la sociedad sobre el quicio de la 

caridad. Sin embargo, poco a poco se convenció de que la fraternidad y la igualdad sólo 

pueden realizarse en pequeñas comunidades, y que su propuesta no es factible como 

programa para toda la sociedad. La paradoja de la ética cristiana consiste en que siempre 

                                                           
23

 La encíclica Veritatis Splendor se pregunta: «¿Qué tengo que hacer para ser bueno?». 



 

 

22 

ha ideado un proyecto para toda la sociedad a partir de pequeñas comunidades recluidas
24

. 

Sobre esta base Agustín, Tomás y los otros pensadores cristianos del medioevo, han 

expuesto sus reflexiones rediseñando los esquemas filosóficos de Platón y Aristóteles. 

 

La propuesta CLÁSICO-ESCOLÁSTICA considera la moral como una invitación al 

bien. Especialmente la ética de Tomás de Aquino gira en torno al concepto de «bonum». 

Desde un punto de vista metafísico el «bonum» está relacionado con un fin y tiende hacia 

él. La bondad de cada ente consiste en que se comporte conforme a su naturaleza. El 

«bonum» humano se alcanzará si cada uno obra de acuerdo a la naturaleza humana que es 

racional. Por ello, la naturaleza humana se convierte en un principio ético/moral. La 

felicidad constituye el fin y la conclusión de la ética tomasiana. La felicidad se encuentra 

en la perfecta Jewri/a, es decir, en la contemplación de Dios, que es la perfecta 

«delectatio».  

 

f) Islam. Esta religión invita a la sumisión  («muslim») obediente, voluntaria e 

incondicionada a Dios, que es el autor soberano del «qadar», es decir, del decreto que 

prescribe el destino del hombre desde la eternidad. Los cinco pilares del Islam son 

decididamente religiosos y rituales, por ello, no interesan directamente a la ética. Los 

«hadits» (narraciones) de la «Sunna» (tradición islámica) son demasiado anecdóticos, y 

aunque motivan la moral musulmana, se quedan atrapados en las circunstancias de la 

identidad islámica, sin una proyección universal hacia la ética cívica.  

 

Por otra parte, la jurisprudencia de la «sharia» (ley canónica) distingue cinco categorías de 

acciones: aquello que está prohibido, lo desaprobado, lo neutral, lo recomendado y lo 

obligatorio. De estas cinco categorías las únicas que se sustraerían al criterio ético serían 

aquéllas que son consideradas neutrales. Aunque los musulmanes apoyan la «yihad» o 

guerra santa, el Corán está en favor de la «salam», que es paz y salud. Finalmente, hay que 

reconocer que los musulmanes tienen en alto aprecio la «umma», es decir, la fraterna 

comunidad islámica. Este valor les llevó a promover su propia Declaración Islámica 

Universal de los Derechos Humanos
25

, promulgada por la Unesco el 19 de septiembre de 

1981. 

 

7) Niccolò Machiavelli (1469-1527), Martin Luther (1483-1546), Jean Cauvin o 

Calvino (1509-1564), Thomas Hobbes (1588-1679) y Baruch Spinoza (1632-1677). 

Machiavelli y Luther agudizaron la crisis que hizo desplomarse las antiguas torres gemelas 

de la ética platónica y aristotélica. En ambos escritores surge con altivez una figura que 

antes era irrelevante: el individuo situado solo ante Dios, de modo que todo depende de su 

propia elección individual. Para ambos autores la comunidad ya no constituye el terreno 

imprescindible para la vida moral. Machiavelli sostiene que los fines propios del individuo 

constituyen los únicos criterios de moralidad. El gran aporte ético de Luther fue la defensa 

                                                           
24

 Cfr., MACINTYRE, Alasdair, Historia de la ética,… e. c., 117. 
25

 Cfr., UNESCO, La declaración islámica universal de los derechos humanos, en Concilium, [LXV/253] 

(Verbo Divino, Navarra 1994) 483-507.   



 

 

23 

de los derechos que tiene la autoridad secular para juzgar los delitos civiles. En cambio, 

desde el punto de vista religioso el individuo debe someterse a lo que Dios ordena, porque 

con su omnipotencia arbitraria hace que sus órdenes sean buenas y justas. Tomás de 

Aquino casi había logrado civilizar a Yahveh, convirtiéndolo en un aristotélico; en 

cambio, Luther lo transforma en un padre despótico
26

. Luther y Cauvin escindieron la 

moralidad, en mandamientos divinos absolutamente incuestionables, y en las leyes del 

orden político/económico de la autoridad secular. 

 

Con la herencia del Renacimiento Hobbes diseñó una teoría de la ética y de la política en 

la que el individuo es la última unidad social, y Dios, un ser cada vez más irrelevante. Para 

evitar el estado de guerra de todos contra todos (homo homini lupus), los individuos 

instituyen una autoridad, un gran Leviatán, cuyos mandatos exigen obediencia y cada 

individuo se somete pensando en su propio bienestar para satisfacer sus deseos. Es célebre 

el lema spinoziano Deus sive natura sive substantia. Gracias a la identificación que 

Spinoza hace entre Dios y naturaleza, la ética deja de ser un estudio de los preceptos 

divinos, y se convierte en una investigación de la naturaleza humana. Para Spinoza, la 

auténtica virtud consiste en la combinación de conocimiento, libertad y felicidad. En 

efecto, Spinoza fue el primer filósofo que en la ética otorga una posición fundante a dos 

valores típicamente nuevos de la sociedad moderna: la libertad y el conocimiento racional. 

 

8) Los valores modernos. Los nuevos valores de la Modernidad moldean una forma 

distinta de vida social. Las diversas tendencias ocasionan una lucha entre criterios éticos 

rivales. Las tres versiones rivales de la ética que co/existen en la Modernidad son: 1º) la 

ética de bienes proveniente de la tradición platónica y aristotélica, 2º) la ética del deber 

exigida por la tradición luterana, 3º) y la ética de la satisfacción de los propios deseos 

iniciada por los sofistas y rehabilitada por Hobbes. Las tres versiones no son 

inconmensurables sino complementarias. Aunque la aristotélica parece superior a las otras, 

el nuevo tipo de hombre económico nacido con la Modernidad hace que la ética de 

Hobbes sea más atractiva ya que promueve la utilidad y el provecho en esta vida. Resulta 

preferible porque «con dinero en el bolsillo se está en casa en cualquier sitio».  

 

El éxito de los valores económicos intensifica la importancia del papel del individuo. La 

vida social se convierte en un terreno para las luchas y conflictos entre los individuos que 

compiten, y que ante Dios comienzan a decir como el Satán de Milton, non serviam. La 

propiedad privada da libertad económica. Sobre esta base se empiezan a promover las 

libertades individuales. En el siglo XVIII la economía del mercado libre ayuda a destruir 

los lazos socio/comunitarios que aún permanecían desde el Medioevo. Los derechos del 

individuo se vincularon cada vez más con el derecho a la libertad en la economía de 

mercado. 

 

9) Las propuestas británicas del siglo XVIII. RELATIVISMO EMPIRISTA. La 

mentalidad protestante y capitalista hizo que los vínculos entre el deber y la felicidad se 

                                                           
26

 Cfr., MACINTYRE, Alasdair, Historia de la ética,… e. c., 124. 



 

 

24 

disolvieran gradualmente. Esto propició la re/definición de los términos morales. Por eso, 

la felicidad se considera como la satisfacción individual, sin referencia a la vida social27. 

Según John Locke (1632-1704) los crímenes pueden llevar a la sociedad a un estado de 

guerra. Por ello es necesaria una autoridad civil a la que se pueda confiar la administración 

de la justicia y la protección de los derechos especialmente el derecho de propiedad. ¿Qué 

es lo «bueno» en este tipo de sociedad? Aquello que causa placer o disminuye el dolor. ¿Y 

lo «malo»? Aquello que causa dolor o disminuye el placer. Según Anthony Ashley 

Cooper, conde de Shaftesbury (1671-1713) y discípulo de Locke, las evaluaciones morales 

son fruto de un sentimiento moral, no de la razón. «Bueno» es lo que satisface. Según 

Bernard de Mandeville (1670-1733) el resorte de la acción es el propio interés egoísta y 

privado. Los juicios morales son una evaluación hecha desde el propio interés personal.  

 

Francis Hutcheson (1694-1746) es un precursor del utilitarismo al considerar que «la 

mejor nación es la que proporciona la felicidad más grande al mayor número, y la peor es 

la que ocasiona miseria en forma semejante». Joseph Butler (1692-1752) opina que el 

criterio para juzgar las acciones actuales de cada uno es la promoción de la felicidad futura 

de la humanidad. Abraham Tucker (1705-1774) concibe la felicidad como si fuera algo 

cuantitativo al modo del dinero. David Hume (1711-1776), el escocés y más destacado de 

los pensadores británicos, considera que los juicios morales no son juicios fácticos de la 

razón sino de los sentimientos que evalúan el placer o dolor. Un juicio que sobrepasa los 

límites descriptivos del ser hacia la prescripción del deber ser es falaz. Después de Hume, 

el único moralista británico digno de mención es su amigo Adam Smith (1723-1790), 

quien apela a la simpatía como fundamento de la moral. Una conducta es adecuada o 

apropiada cuando simpatizamos con ella, aunque no nos parezca útil. Los posteriores 

sucesores de Hume fueron estériles desde el punto de vista ético. La razón de ello fue que 

heredaron un conjunto de problemas insolubles28. 

 

10) Las propuestas francesas del siglo XVIII. Charles Louis de Secondat, barón de la 

Brède y de Montesquieu (1589-1755), se apartó del utilitarismo y el individualismo de su 

siglo. Considera que el individuo aislado es un mito gratuito y engañoso. La ética es de 

interés social. Cada sociedad tiene sus propias normas. Claude Adrien Helvecio (1715-

1771) opina que todos desean el propio placer y nada más. Denis d’Alembert (1713-1784) 

insiste en la creación de unas instituciones que permitan la libre expresión. Jean Jacques 

Rousseau (1712-1778), el filósofo ilustrado francés más destacado, pule para la ética un 

concepto sencillo y poderoso: la «naturaleza humana». Según Rousseau el ser humano es 

bueno por naturaleza. La sociedad adquisitiva le va haciendo egoísta y malo. De ahí que se 

vea necesario un contrato social para crear instituciones políticas y legales que promuevan 

la justicia y el bien común. Gracias a ellas los seres humanos tienen que aprender a actuar 

como ciudadanos, no sólo como individuos egoístas.  

 

                                                           
27

 Cfr., Ibid., 164. 
28

 Cfr., Ibid., 173. 



 

 

25 

11) Immanuel Kant Reuter (1724-1804): MORAL KANTIANA. Kant representa uno 

de los grandes hitos en la historia de la ética. Según él, lo único incondicionalmente bueno 

es una buena voluntad. La ética kantiana centra su atención en las intenciones de la 

voluntad humana, no en las acciones, porque éstas no pueden ser la finalidad de la ética. El 

único móvil de una buena voluntad es el cumplimiento categórico del deber por amor al 

deber. El deber exige la obediencia a una ley universalmente válida, el imperativo 

categórico, que es una ley ‘moral’ que los hombres se prescriben a sí mismos como seres 

racionalmente autónomos. El imperativo categórico es incondicionado, no depende de 

ninguna motivación interesada. El ser humano racional es éticamente autónomo. Cada uno 

es su propia autoridad ética. Los mandatos de un ser divino sólo deben realizarse si son 

justos desde el punto de vista del juicio ético de la autonomía racional. La heteronomía no 

puede proporcionar un criterio para la ética, ni aunque apele a la autoridad divina, a la 

felicidad, a los deseos o necesidades. La eu)daimoni/a de Aristóteles es tan inútil para la 

ética como la ley de Cristo29.   

 

No obstante lo anterior, Kant presupone una creencia en Dios, quien es capaz de premiar 

el deber con la felicidad. La intención de Kant no era prescindir éticamente de Dios, sino 

asegurar la autonomía del individuo y la superación de la heteronomía ética. Por esta 

razón, el imperativo categórico kantiano guarda silencio respecto a los fines. Esto hace 

que la ética kantiana sea predominantemente deontológica y formal, sin olvidar que una de 

las formulaciones del imperativo categórico era: «trata a cada hombre como si fuera un fin 

y nunca como un medio». El mismo Kant consideraba que detrás del deber subyacía la 

persona. Esto redime la ética kantiana del formalismo que otros le han imputado. 

 

12) Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) y Karl Marx (1818-1883). La ética 

griega presuponía la estructura compartida de la po/lij con una meta común, en cambio, 

la ética moderna es una propuesta para las sociedades que se han convertido en 

colecciones de individuos. Esto es válido incluso para el sistema hegeliano, en el cual la 

autoconciencia de los individuos se realiza gracias a sus roles sociales de señor o siervo. 

Los individuos deben sacrificar su contingencia dejándose absorber por el Estado absoluto 

que encarna los valores sociales y morales en sus instituciones. Karl Marx, por su parte, 

propone la creación de un orden social completamente distinto al capitalista por medio de 

la praxis revolucionaria del proletariado. Contra lo previsto por el mismo Marx, el nuevo 

orden socialista terminaría convirtiéndose, no en la dictadura del proletariado, sino en la 

dictadura sobre el proletariado. 

 

13) De Sören Aabie Kierkegaard (1813-1855) a Friedrich Nietzsche (1844-1900). 

Kierkegaard le concede un papel fundamental a la decisión del individuo existente. La 

forma auténtica de existir como individuo es estar solo frente a Dios. Lo ético sólo es un 

prólogo de lo religioso, que no depende de razonamientos sino de una decisión individual 

parecida a un salto en el vacío. Heinrich Heine (1799-1856) lucha contra el cristianismo y 

su Dios moribundo. Creía que el cristianismo llegó a dominar hasta cierto punto el brutal 

                                                           
29

 Cfr., Ibid., 190. 



 

 

26 

fervor guerrero de los alemanes, pero no pudo extinguirlo por completo30. Arthur 

Schopenhauer (1788-1860) considera que el universo carece de sentido y que el individuo 

no tiene valor. La vida es ciega, cruel y sin sentido. Según él, el mundo es la expresión de 

un esfuerzo ciego de la «Voluntad». También los seres humanos somos esencialmente 

Voluntad ciega.  

 

Friedrich Nietzsche critica al cristianismo porque ha contribuido a desvalorizar 

sistemáticamente este mundo y porque ha difundido valores débiles que resultan 

destructivos para la ética de los fuertes. Por ello, anuncia la «transmutación de los valores» 

de la ética vigente. Los griegos llamaban «bueno» a los hombres nobles, poderosos y de 

alta posición. En cambio, lo judíos y cristianos sustituyen la ética aristocrática por una 

eticidad servil animada por la envidia de los resentidos. El error del cristianismo consistió 

en exaltar las virtudes de los débiles. Al morir Dios también declinan los valores de sus 

esclavos. La ética de Nietzsche es una ética para el Übermensch (el hombre auto/superado) 

no para el rebaño. Es decir, Nietzsche le da la espalda al resto de la sociedad. No sólo 

Nietzsche, sino todos los filósofos alemanes contribuyeron a que la sociedad le diera la 

espalda a toda la ética tradicional. 

 

14) Reformadores, utilitaristas e idealistas. Los reformadores del siglo XIX sólo 

rehabilitaron antiguas propuestas éticas; así sucedió con Edmund Burke (1729-1797), 

William Godwin (1756-1836), Jeremy Bentham (1748-1832) precursor del 

UTILITARISMO. Éste último, como Francis Hutcheson, deseaba la mayor felicidad para 

el mayor número, que terminará convirtiéndose en el principio ético de utilidad. Su 

proposición central consiste en evaluar el valor de una acción de acuerdo a las 

consecuencias placenteras y dolorosas que acarrea. Según Bentham no hay otro criterio 

para describir lo que es virtud.  

 

John Stuart Mill (1806-1873), el clásico representante del UTILITARISMO, fue testigo 

de que la felicidad personal no siempre coincide con la felicidad del mayor número. Por 

ello, distingue entre placeres «superiores» e «inferiores», de los cuales se han de preferir 

los superiores, porque «es preferible ser un Sócrates insaciable que un cerdo satisfecho». 

No sólo se debe tener en cuenta la cantidad de placer, sino también su calidad. Según 

Stuart Mill ‘el principio de la máxima felicidad, el fin último de todas las cosas y la 

razón por la cual todas las demás son deseables es una existencia exenta de dolores en 

el mayor grado posible y lo más rica en goces que sea posible’. Dicho de otra manera: 

el único principio útil de la moral es que las acciones son justas en la medida en que 

tienden a promover la felicidad. Por felicidad se entiende placer, ausencia de dolor.  

 

Todos queremos ser felices, pero cada quien lo entiende a su manera, por ello, la felicidad 

se convierte en un término amorfo, ambiguo, camaleónico y peligroso porque en su 

nombre se puede instaurar cualquier sociedad totalitaria o paternalista. El utilitarismo es 

éticamente pobre, a tal punto que el cerdo desea una felicidad de cerdo. 

                                                           
30

 Cfr., Ibid., 213. 



 

 

27 

 

Francis Herbert Bradley (1846-1924) y Thomas Hill Green (1836-1882) son dos 

pensadores idealistas ingleses. El primero supone que el vocabulario ético sólo puede 

recibir un sentido coherente dentro del contexto de una forma de vida social con papeles y 

funciones bien definidos. Green es consciente de que las ideas sobre ética son coherentes 

dentro de un cierto tipo de sociedad. Ambos están de acuerdo en que el vocabulario ético 

sólo puede ser comprendido sobre el fondo de un cierto tipo de vida social. 

 

15) La ética británica del siglo XX: el PRAGMATISMO. George Edward Moore 

(1873-1958) se pregunta «qué clase de acciones deben ser realizadas», y responde: 

«aquéllas que producirían un mayor bien en el universo en comparación con las otras 

alternativas posibles». Sin embargo, no es necesario que a estas acciones se les llame 

«buenas», como si este calificativo constituyera una propiedad natural de las acciones. 

Cuando lo «bueno» es considerado una propiedad natural de las acciones se tropieza con la 

llamada «falacia naturalista». Esta expresión la han utilizado otros para indicar el salto 

injustificado del «ser» al «deber ser». John Dewey (1859-1952) fue quien realizó la 

conexión entre lo «bueno» y la acción casi borrando la distinción entre el «ser» y el «deber 

ser», es decir, entre el hecho y el valor.  

 

La filosofía de Charles Sanders Peirce (1839-1914) ha recibido el nombre de 

pragmatismo lógico. Peirce nos ofrece una regla pragmática para clarificar nuestras 

ideas: ‘una idea o concepto verdadero se demuestra exclusivamente en la conducta vital, la 

veracidad de un concepto se reduce a sus efectos experimentales en la vida y en la 

acción’. El pragmatismo de William James (1842-1910) es consecuencia de un 

empirismo radical. Según James, el pragmatismo representa la actitud filosófica 

empirista, pero de una forma más radical. Aspira a la concreción, a los hechos, a la acción 

y a la fuerza. El pragmatismo no es más que un método, una actitud de búsqueda. La 

verdad de una idea se reduce a su capacidad de actuar. Para James una idea es 

verdadera cuando nos permite avanzar actuando con seguridad. Tal es la concepción 

instrumental de la verdad según la cual la verdad de nuestras ideas significa «capacidad de 

actuar». 

 

La filosofìa de John Dewey (1859-1952) conlleva un abierto instrumentalismo. Según 

Dewey las ideas demuestran su valor en la lucha contra los problemas reales. Los valores 

supuestos hay que enfrentarlos en la práctica, y hay que aceptarlos, rechazarlos o 

modificarlos responsablemente, basándose en el análisis de sus efectos. Dewey es 

relativista, los valores son históricos, ‘son tan inestables como las formas de las nubes’.  

 

Charles Leslie Stevenson (1908-) es un filósofo emotivista que opina que el vocabulario 

valorativo es dinámico porque produce respuestas afectivas o emotivas en las personas. 

Cuando alguien dice «esto es bueno», quiere decir, «esto me gusta, haz lo mismo». Por 

ello, cuando hay un desacuerdo valorativo, no existe ningún procedimiento por el cual se 

puedan resolver estos desacuerdos valorativos que son inconmensurables. El emotivismo 

deja la ética en los brazos de la irracionalidad sentimentaloide. Richard Marvyn Hare 



 

 

28 

(1919-) distingue entre lenguaje prescriptivo y lenguaje descriptivo. El prescriptivo es un 

lenguaje imperativo que implica un deber. En cambio, el término «bueno» es un elogio 

descriptivo, no una exigencia imperativa. Hay una gran diferencia entre una acción que es 

buena, y otra que debe hacerse. A partir del «ser» no se puede inferir el «deber ser». Según 

Hare lo que debo hacer depende exclusivamente de mi elección arbitraria. Por ello, las 

ocurrencias arbitrarias del individuo se convierten en la última autoridad ética.  

 

* Sobre este humus retrospectivo se ha construido la reflexión ética actual dejando 

múltiples prospectivas abiertas. A continuación se despliegan esas posturas hodiernas. 

 

1.3.4.2 Actualidad y prospectiva 

 

 En nuestra época los ácidos del individualismo han corroído nuestras estructuras 

morales, tanto para bien como para mal. Afortunadamente también se respiran nuevos 

aires intersubjetivos y post/discursivos en el hábitat de la ética hodierna. No vivimos con 

la herencia de una, sino de varias versiones rivales de la ética entre las cuales hay muchos 

puntos de vista inconmensurables. En seguida se hace un muestreo de las propuestas éticas 

más relevantes del presente, algunas de las cuales parecen prometer solidez prospectiva. 

 

 La ética neo/escolástica de las virtudes de Josef Pieper. 

 La ética filosófica de inspiración judeo/cristiana de Paul Ricoeur, Emmanuel Lévinas y 

Hans Küng. 

 La ética pre/discursiva de la liberación del primer Enrique Dussel, Franz Hinkelammert 

y Paulo Freire.  

 La ética pragmática neoliberal de John Rawls, Ronald Dworkin y Richard Rorty.  

 La ética de la responsabilidad anti/utópica de Hans Jonas.  

 La ética postmoderna de Giovanni Vattimo, Gilles Lipovetsky y Xavier Rubert de 

Ventós. 

 La ética axiológica del personalismo de Max Scheler, Karol Wojtyla, Luis Capilla y 

Carlos Díaz. 

 La ética comunitarista post/analítica de Alasdair MacIntyre. 

 La ética mexicana en proceso de diálogo con los pensadores contemporáneos de J. 

Francisco Gómez Hinojosa y Mauricio Beuchot Puente. 

 La ética neo/eudemónica de José Antonio Marina. 

 La ética autónoma post/religiosa de Fernando Savater y Paolo Flores d’Arcais. 

 La ética discursiva procedimental de Karl Otto Apel, Jürgen Habermas y Adela Cortina. 

En este contexto Mauricio Urrea ha hecho algunas observaciones acerca de la teoría 

habermasiana de la verdad. 

 La ética post/discursiva latinoamericana de Raúl Fornet Betancourt y del segundo 

Enrique Dussel. En México Jesús Serrano ha hecho algunas aplicaciones teóricas a las 

políticas de las éticas públicas. 

 La ética propuesta por Norbert Bilbeny para la era digital de acuerdo con el giro distal 

de nuestra cultura. 



 

 

29 

 Los aportes de Charles Taylor desde la tradición ética cultivada recientemente en 

Norteamérica.           

 

El contenido de cada una de las anteriores propuestas éticas no es desplegado 

sintéticamente ahora, dado que su influencia ha sido subsumida en la presente 

investigación, y por tanto, los diversos aportes irán apareciendo en este trabajo. No 

obstante, pueden ser consultadas en el manual de Historia de la Filosofía Contemporánea 

que utilizamos en nuestro curso
31

.  

 

Conclusión:  Las raíces del tronco ético han mostrado que la reflexión filosófica no es una 

superestructura montada sobre un vacío antropológico. Por el contrario, 

queda claro que en la existencia humana hay una dimensión ética que 

posibilita las acciones morales. Esta referencia real reclama una investigación 

filosófica a la que se le puede denominar reflexión ética. 

 

1.4 CATEGORÍAS (8 hrs.) 
 

 Después de haber encontrado una dimensión ética inscrita en la condición humana 

hay que preguntarse por las categorías ético/morales que fundamentan la reflexión ética. 

En primer lugar hay que especificar el tipo de ser humano que es autor de las acciones que 

llamamos morales. Después hay que especificar los ejes existenciarios que orientan y 

condicionan las acciones humanas en el horizonte ético de nuestra vida. Luego hay que 

preguntar si el ser humano es voluntariamente libre de modo que se le pueda atribuir 

alguna responsabilidad moral a sus decisiones y acciones conscientes. Posteriormente se 

debe reflexionar acerca de las acciones humanas desde una perspectiva objetiva, desde un 

enfoque subjetivo y  desde un ángulo inter/subjetivo, respetando esta triple dimensión que 

escapa de los reduccionismos objetivistas, subjetivistas y conciencialistas en solitario. 

Finalmente, también hay que considerar la posibilidad de un procedimiento que auxilie en 

el despliegue de las capacidades valorativas del ser humano y en su educación moral. 

 

En síntesis, las categorías basilares que constituyen el bagaje inexorable sin el cual no se 

puede fundamentar la ética son: un arquetipo antropológico, unos ejes antropológico/ 

existenciarios que sirvan como puntos cardinales de referencia, la libertad responsable, 

una dimensión objetiva, una dimensión subjetiva y una dimensión inter/subjetiva de la 

moralidad de las acciones humanas, y un procedimiento ético valorativo y educativo. Estas 

categorías constituyen las condiciones de posibilidad universales y necesarias sin las 

cuales no se puede fundamentar la ética. 

 

1.4.1 Arquetipo antropológico 

 

La fundamentación de la ética exige especificar la concepción filosófica de ser 

humano que se supone como autor de las acciones llamada morales. La ética es un 

                                                           
31

 Cfr., GARCÍA GONZÁLEZ, Roberto, Historia de la filosofía contemporánea ([s. n.], Jacona 2003). 



 

 

30 

despliegue de la antropología porque las acciones morales corresponden a un ser humano 

que las realiza como agente, autor y sujeto. El arquetipo de ser humano que está a la base 

de nuestra reflexión filosófica acerca de la ética es el siguiente: «el ser humano es una 

unidad integral y originaria, que en cuanto inteligencia sentiente, volición tendente y 

sentimiento afectante, despliega su existencia personal e intersubjetiva como 

interlocutor válido e individuo convocado a la convivencia, al diálogo y a la 

auto/trascendencia». En estas palabras se concentra el holograma de la concepción 

antropológica incubada en esta reflexión ética. 

 

Las tres estructuras antropológicas básicas son inteligencia sentiente, volición tendente y 

sentimiento afectante. Estas estructuras se recubren recíprocamente. Así pues, el ser 

humano es inteligencia sentiente, es sensación inteligente, es inteligencia sentiente 

volitivamente tendente y sentimentalmente afectante, es volición tendente 

inteligentemente sentiente y sentimentalmente afectante, es sentimiento afectante 

inteligentemente sentiente y volitivamente tendente.  

 

El ser humano despliega su existencia personal caracterizada por los cuatro siguientes 

rasgos: intimidad espiritual, singularidad única, autonomía individual y capacidad de 

relaciones auto y hetero/realizantes. Estos rasgos han sido enriquecidos por Paul Ricoeur
32

 

de la siguiente manera: a) persona es quien puede ser responsable desde el punto de vista 

ético; b) persona es quien puede ser narrador o personaje desde el punto de vista de la 

teoría de la narración; c) persona es quien puede ser agente o paciente, es decir, verdugo o 

víctima desde el punto de vista de la teoría de la acción; d) y persona es quien puede ser 

hablante o interlocutor desde el punto de vista de la teoría del lenguaje. Carlos Díaz, 

especificando el tipo de relaciones auto y hetero/realizantes, considera que una persona es 

capaz de reconocer invocativamente su propia menesterosidad, estableciendo relaciones 

genitivas de pertenencia, dativas de autodonación, ablativas de autoentrega incondicionada 

en cualquier tiempo y en todo lugar. Y concluye: amor, ergo sum. “Quien nos ama nos 

reconoce como personas, seamos quien seamos y estemos como estemos. El amor 

dignifica y rescata del olvido y de la muerte. Da más fuerza sentirse amado que creerse 

fuerte. Así de sencillo, así de misterioso, pero así de verdadero”33. 

 

El despliegue de la existencia intersubjetiva del ser humano como interlocutor válido 

implica la presencia de cuatro pretensiones de validez, a saber: verdad, credibilidad, 

corrección e inteligibilidad en todo procedimiento en el que se intercambian 

dialógicamente acciones comunicativas, de las cuales la menos ambigua es la 

argumentación. 

 

El ser humano en cuanto individuo convocado a la convivencia y al diálogo instaura las 

siguientes relaciones: a) con los otros [ser con o «mit Sein»] y con lo otro [ser en el mundo 

                                                           
32

 Cfr., RICOEUR, Paul, Amour et justice (Du Seuil, Paris 1990) [trad. cast. de DOMINGO 

MORATALLA, Tomás, Amor y justicia (Caparrós, Madrid 1993) 105-124]. 
33

 DÍAZ HERNÁNDEZ, Carlos, La virtud de la justicia, en Communio: Revista Católica Internacional, 

año 23 [1/2001] (Encuentro, Madrid 2001) 26. 



 

 

31 

o «in der Welt Sein»], b) consigo mismo [ser sí mismo «selbst Sein»], c) y con lo 

trascendente [los valores, las utopías, la auto/trascendencia, un Tú absoluto, el 

absolutamente Otro, el Desconocido, Dios]. A la relación de exterioridad o extrovertiva 

del primer inciso, otros le han denominado corporeidad, cuerpo, so/ma/sa/rc, basar, 

sthula sarira, buddha kaya, ching. A la relación de interioridad e intimidad del segundo 

inciso le han llamado animación, alma, yuxh/, o nefesh, ch’i. Y a la relación de 

auto/trascendencia correspondiente al último inciso le han nombrado espiritualidad, 

pneu=ma, ruah, suksma sarira, shen. 

 

 

1.4.2 Ejes antropológico/existenciarios  

 

 

Después de haber presentado el arquetipo antropológico que se infiltra en esta 

reflexión ética como un holograma, ahora hay que especificar los ejes que orientan y 

condicionan las acciones humanas en el horizonte ético de nuestra vida. Estos ejes son 

existenciarios porque están fundidos con la naturaleza humana a tal punto que se 

convierten en condiciones universales y necesarias sin las cuales no se puede existir ni 

actuar humanamente. Por la misma razón, estos existenciarios antropológicos condicionan 

y orientan las acciones humanas y la valoración que de ellas se puedan hacer mediante la 

reflexión ética. Los cinco ejes antropológico/existenciarios fundamentales son: 1) el ser 

humano es «ser en el tiempo» [in der Zeit Sein], 2) es «ser en el mundo» [in der Welt 

Sein], 3) es «ser con» [mit Sein] los otros y con lo otro, 4) es «ser sexuado 

humanizadamente», 5) es un «ser para sí mismo» [selbst Sein] de un modo único y 

original. A cada uno de estos cinco ejes antropológico/existenciarios también les 

llamaremos respectivamente temporeidad, mundaneidad, intersubjetividad, sexuidad, 

unicidad. Veamos porqué. 

 

 

1) El ser humano es «ser en el tiempo»: in der Zeit Sein  

 

A este primer existenciario antropológico se le puede denominar «temporeidad». 

La existencia humana es propia de un «ser en el tiempo». La acepción antropológica de 

tiempo es cualitativa, no cuantitativa al estilo del tiempo cósmico cuantitativo. La 

«temporeidad» se caracteriza por: a) un proceso integral de humanización que se va 

desplegando a lo largo de toda la vida de modo gradual y de acuerdo a la edad de cada 

individuo. La ética debe tener en cuenta este proceso cuando se hace la valoración de las 

acciones humanas. b) La «temporeidad» implica la necesidad de elaborar un proyecto 

personal y social planificado teniendo en cuenta la herencia del ayer, el compromiso de 

hoy y la responsabilidad por el mañana. La ética, que también es un proyecto en el cual se 

busca la manera más inteligente de ser inteligente, debe asimismo tener en cuenta esto. 

 

c) La duración de la existencia vital es asumida por la «temporeidad» porque el ser 

humano se auto/realiza y hetero/realiza durando en el tiempo. La duración es la 



 

 

32 

experiencia de esa auto/realización y hetero/realización del ser humano en el tiempo. Y 

esto le interesa a la ética. d) La «temporeidad» es un entretejido unitario e íntimo de 

presencia actual, herencia memorial y expectativa proyectada. La ética ayuda a ello. e) La 

«temporeidad» es dramática porque el ser humano vive en el escenario patético del 

mundo como un personaje del drama existencial, en el cual puede ser autor, director, 

protagonista, actor secundario y/o espectador. En la acción dramática se presenta la 

posibilidad del mal, de lucha, de muerte, y también la oportunidad de elegir libremente el 

bien. El desenlace del drama mantiene la expectativa hasta el último acto del drama. A la 

ética le interesa esta acción dramática.  

 

f) El ser humano es un ser narrativo en el tiempo; es narrador y personaje durante el lapso 

intermedio entre el nacimiento y la muerte. Cada quien se va encontrando a sí mismo a 

través del desarrollo de la trama unitaria. La ética colabora a eso. g) El ser humano es 

espiritualidad encarnada o corporeizada temporalmente. Nuestra encarnación 

espiritualizada se muestra en las instituciones que como especie hemos creado: el arte, la 

ciencia, la tecnología, la religión, el saber teórico y práctico, la política, el derecho, entre 

otros. También se muestra en que la realización de cada ser humano necesita de la 

corporeidad para auto/realizarse, y en que esto es perceptible aun en las actividades más 

reflexivas. La ética ayuda a encarnar el espíritu humano en las instituciones. h) La 

«temporeidad» deviene historicidad, cuya médula está constituida por la encarnación 

espiritualizada, la temporalidad y la intersubjetividad. El primer constitutivo ya se 

desarrolló en el penúltimo inciso, y la intersubjetividad será explicada en el tercer inciso 

de los ejes antropológico/existenciarios; por tanto, sólo falta precisar el contenido de la 

temporalidad, que está constituida por la presencia actual, la herencia memorial y la 

expectativa proyectada. La ética atiende a la historicidad humana. 

 

 

2) El ser humano es «ser en el mundo»: in der Welt Sein  

 

La «mundaneidad» es el segundo existenciario antropológico. Podría describirse 

con aquella célebre expresión heideggeriana: el ser humano, en cuanto ser ahí (da Sein), es 

«ser en el mundo». En efecto, entre el ser humano y el mundo se da una retroalimentación 

recíproca de antropo/morfización y cosmo/morfización; es decir, el ser humano 

antropo/morfiza al mundo, y éste le cosmo/morfiza a él. Esta retroalimentación recíproca 

la podemos constatar, por un lado, en la manera como hemos adaptado y re/diseñado el 

mundo de acuerdo con nuestras necesidades y gustos. Aunque también le hemos hecho 

pagar por nuestros errores y abusos. Por otro lado, el ser humano recibe diversas 

influencias que proceden del mundo; por ejemplo, los determinismos y condicionamientos 

de tipo biológico, psicológico y socio/cultural. Por su parte, el ser humano actúa sobre 

estas influencias recibidas que afectan tanto a la moral vivida como a la ética reflexionada. 

La ética debe tener en cuenta la retroalimentación recíproca entre el ser humano y el 

mundo para ofrecer un proyecto inteligente y orientador que ayude a recibir las influencias 

y a ejercerlas con responsabilidad.  

 



 

 

33 

 

3) El ser humano es «ser con» los otros y con lo otro: mit Sein 

 

 El tercer existenciario antropológico que consiste en «ser con» los otros y con lo 

otro, también recibe el nombre de «intersubjetividad». Designa ese entramado de 

relaciones que están a la base de la auto y hetero/realización del ser humano en cuanto 

persona abierta a una comunidad. El yo y el tú constituyen el núcleo originario del que 

parten estas relaciones. Entre ambos es posible una doble alternativa: una relación 

conjuntiva o una relación disyuntiva. En el primer caso el otro es coagente, compañero, 

asistente, amigo, bienhechor o beneficiario. En suma, alguien de quien puedo recibir y 

alguien a quien puedo dar y darme. En este primer caso se instaura una relación entre tú y 

yo, en la que soy tuyo, y soy tu yo. No obstante, también es posible una relación 

disyuntiva, en la cual el otro es antagonista, contrincante, rival o enemigo. En este caso se 

declara un conflicto guiado por el siguiente slogan: o tú o yo. 

 

La conjunción entre tú y yo posibilita la génesis y la permanencia dinámica del nosotros. 

La disyunción atiza el fuego de la exclusión entre «o yo o ése», o entre «o nos/otros o 

ésos». Para quien fecunda las relaciones conjuntivas el otro es un interlocutor válido. Su 

apertura a todo interlocutor le lleva a la intercomunicación y a la interacción. Por ello, es 

posible que atienda a la convocación que invita a articular una comunidad ilimitada de 

comunicación interactiva sin fronteras ideológicas. Todo interlocutor válido es persona y 

forma parte de una comunidad ilimitada. En este contexto, se presenta la tensión dinámica 

entre persona y comunidad, y entre individuo y sociedad. En una comunidad la primacía 

corresponde a la persona. En cambio, en una sociedad primero es la colectividad, y luego 

el individuo. Estas precisiones semánticas han sido un aporte valioso de la filosofía 

personalista y comunitaria, reformulada recientemente por Carlos Díaz. La comunidad 

exige relaciones comunicativas. En cambio, la sociedad privilegia las relaciones 

instrumentales.  

 

Ambas, la persona y la comunidad, son «sujetos» morales para la ética en una doble 

acepción: a) son «agentes» responsables de la acción moral, b)  y, en cuanto actores, están 

«sujetos» vinculantemente a sus compromisos y a las consecuencias de sus acciones. La 

ética debe tener en cuenta los aportes de la intersubjetividad para proponer un proyecto 

inteligente que articule las relaciones entre persona y comunidad, especialmente 

promoviendo la autonomía solidaria de la primera, y la solidaridad autónoma de la 

comunidad. 

 

 

4) El ser humano es «ser sexuado humanizadamente» 

 

El ser humano existe ineludiblemente como «ser sexuado». Este modo de 

existencia está transfigurado por la inteligencia humana, por ello nuestra existencia 

sexuada está humanizada. A este existenciario antropológico específico se le llama 

«sexuidad». Consiste en la capacidad humana para ejercer una sexualidad inteligentemente 



 

 

34 

de manera humanizadora. En razón de este modo de existencia sexuada es correcto 

considerar que el ser humano no sólo tiene sexo, sino que es inteligentemente sexuado en 

su integridad existencial. Esta comprensión no está inspirada por el pansexualismo 

ingenuo, sino por la humanización integral de la «sexuidad», es decir, de la sexualidad 

inteligente humanizadora, que es exclusiva del ser humano.  

 

La vivencia inteligente de la «sexuidad» es una tarea procesual de humanización integral. 

La «sexuidad» exige un esfuerzo permanente y creciente para identificarse con la propia 

condición sexual femenina o masculina. La propia identidad sexuada se comparte en 

diversos niveles de auto/entrega. En efecto, la «sexuidad» sirve como medio de 

auto/comunicación de la intimidad del yo que se comparte con el tú y con los otros en 

diversos niveles concéntricos de auto/entrega, a saber: la solicitud cosmopolita, la 

filantropía, el servicio a la patria, la predilección por la «matria» (Lebenswelt), la identidad 

socio/comunitaria, el amor familiar, la amistad, el amor erótico, la intimidad del hogar, la 

fraternidad, la filiación, la paternidad/maternidad y el amor esponsal. Las personas teístas 

podrían incluir en alguno de estos niveles también el amor religioso, tanto al otro como a 

Dios. La ética debe encauzar la vivencia inteligente de la «sexuidad» con el fin de 

humanizar la auto/comunicación del yo con el tú y con los otros en los diversos niveles 

concéntricos de auto/entrega mencionados en este párrafo. 

 

 

5) El ser humano es un «ser para sí mismo» de un modo único y original: selbst Sein 

 

La capacidad que el ser humano tiene para tomar conciencia de sí mismo como 

sujeto de su propia acción le lleva a penetrar en el enigma de su originalidad irrepetible. A 

este existenciario antropológico, que consiste en «ser para sí mismo» un yo inédito, 

insólito o inaudito, se le puede llamar «unicidad». Cada ser humano es existencial y 

psicológicamente único e irrepetible. Gaarder escribe al respecto: «A veces quisiéramos 

ser tan sencillos como para poder entendernos. Sin embargo, no somos capaces de 

entender lo que somos, “porque somos el enigma que nadie sabe resolver”»
34

.  

 

Cada uno va descubriendo con desconcierto y asombro los condicionamientos 

psicológicos del propio temperamento que especifican su carácter. Desde el punto de vista 

ético, también cada uno es responsable de pulir el temperamento con el propio carácter. La 

ética debe tener en cuenta la mutua influencia entre el temperamento y el carácter para 

evaluar la conducta moral de cada ser humano en particular, sin desatender los factores 

cognitivos, afectivos y motivacionales que permanecen en la base psicológica evolutiva de 

cada ser humano.  

 

Ciertamente en muchas ocasiones la ética ha subestimado los factores afectivos. Sin 

embargo, la rehabilitación de éstos es imprescindible para la ética. Ha sido José Antonio 

Marina quien ha contribuido a tomar conciencia de la importancia del laberinto 

                                                           
34

 Cfr., GAARDER, Jostein,  Maya (Siruela, Madrid 2000
2
) 371. 



 

 

35 

sentimental. Según él «los sentimientos son el balance consciente de nuestra situación»
35

 a 

partir de la interacción entre nuestras necesidades y lo real. No obstante, la rehabilitación 

de los factores afectivos debe ser crítica dado que, si bien no podemos prescindir de 

nuestros sentimientos porque forman parte de la textura de nuestra existencia, aspiramos 

«a vivir por encima de nuestros sentimientos»
36

 sin abandonarlos. Esto es posible gracias 

al esfuerzo de una inteligencia creadora cuyo proyecto ético nos ayuda a encontrar la 

manera más inteligente de ser inteligente. 

 

 

1.4.3 La libertad responsable 

 

 

 Ya se han precisado los ejes antropológico/existenciarios que orientan y 

condicionan éticamente las acciones humanas. Cabe ahora preguntar ¿son libres estas 

acciones? Y con más radicalidad ¿es libre el ser humano? Si ambas preguntas se 

responden negativamente entonces la ética no se puede fundamentar filosóficamente 

porque sin libertad el ser humano no sería un autor éticamente imputable de ciertas 

acciones responsables. No tendría sentido hablar de acciones moralmente buenas o malas 

sin un agente que no fuera él mismo bueno o malo moralmente. Así pues, si se quiere 

fundamentar la ética, entonces hay que justificar filosóficamente si el ser humano es libre 

y responsable.  

 

1.4.3.1 ¿Es libre el ser humano?  

 

 Si el ser humano es libre entonces la ética tiene sentido. Si no lo es, es sólo un 

discurso ocioso. La libertad es una categoría ética imprescindible y el quicio de la 

responsabilidad moral.  

 

1.4.3.1.1 La voluntad humana libre 

 

La libertad humana está relacionada con el tema de la voluntad, que es tan 

importante como el de la inteligencia. Sin pretender hacer una apoteosis de la voluntad es 

importante reconocer que muchos fracasan como seres humanos, no por faltarles una 

elevada preparación intelectual, sino por el agotamiento de una voluntad tan débil que ni 

siquiera puede sostener los pequeños compromisos cotidianos. Supuesto lo anterior, 

primero hay que justificar si la voluntad humana es libre y, en un segundo momento 

porqué el ser humano libre es también responsable desde el punto de vista ético. La 

distinción formal entre voluntad, libertad y responsabilidad moral es la siguiente: la 

voluntad es una estructura antropológica, cuyo ejercicio requiere libertad para que dichas 

acciones sean éticamente imputables; si esto es así, entonces la responsabilidad moral 

lleva al ser humano a enfrentar las consecuencias de su autoría. 

                                                           
35

 Cfr., MARINA, José Antonio, El laberinto sentimental (Anagrama, Barcelona 1997
7
) 27. 

36
 Cfr., Ibid., 205. 



 

 

36 

 

No todas las acciones tienen un valor moral de interés ético. Sólo lo tienen las acciones 

inteligentemente deliberadas y voluntariamente libres. Por ello, los filósofos escolásticos 

distinguieron entre «actus hominis et actus humani», es decir, entre «acciones del hombre 

y acciones humanas», de las cuales sólo las segundas son inteligentemente deliberadas y 

voluntariamente libres. El arquetipo antropológico unitario e integral que ha sido 

anteriormente explicado debe ayudar a comprender la labor conjunta inteligente y 

voluntaria de las acciones humanas. La libertad es una condición existencial 

antropológica, no sólo un asunto de la voluntad, como si ésta pudiera aislarse. 

 

1.4.3.1.2 Libertad y determinismos 

 

Hay que distinguir entre libertad y libertades. Si la primera es fundamentada, 

entonces las otras pueden reclamarse y ejercerse históricamente dentro de una sociedad. 

Por tanto, la fundamentación de la libertad exige ser atendida con prioridad. Si atendemos 

a la vivencia cotidiana de la libertad surge un conjunto de determinismos que 

problematizan la existencia de la libertad humana. Los determinismos hacen que la 

libertad esté situada histórica y dramáticamente. Los pensadores estructuralistas como 

Lévi Strauss, Althuser, Foucault y Lacan han estudiado, desde diversas perspectivas, estas 

estructuras inconscientes que nos preceden, nos acompañan y nos gobiernan, a tal punto 

que parece que «el yo no es señor de su propia casa».  

 

El determinismo, que es necesario para la ciencia e irrebatible para la ética, puede ser de 

varios tipos: biológico, psicológico y socio/cultural. Libertad y determinismo se 

complementan, no se excluyen. Esto se muestra gracias a las siguientes observaciones: a) 

la libertad implica autodeterminación, pero es algo más que el sólo indeterminismo; b) la 

libertad está referida a los valores humanos, no al universo físico de los fenómenos; c) el 

determinismo no es rígido sino maleable porque es determinable y admite un margen de 

error dentro de los límites del principio de incertidumbre; d) el determinismo limita la 

libertad humana, y la libertad humana utiliza los determinismos para sus propios fines; e) 

la libertad humana está situada históricamente y limitada por una trama compleja de 

determinismos.  

 

De acuerdo a las observaciones anteriores, la libertad humana es una línea trazada en un 

espacio de determinismos biológicos, psicológicos y socio/culturales. La ética no necesita 

anular esos determinismos, ni considerar la libertad como un margen sobrante, sino 

transfigurar inteligentemente los determinismos con un proyecto humanizador. Lo que ya 

está determinado como un hecho debe asumirlo buscando sus nuevas posibilidades 

inéditas. 

 

1.4.3.1.3 Argumentos filosóficos acerca de la libertad 

 

 Los argumentos que suelen presentarse para justificar filosóficamente la libertad 

humana pueden ser clasificados en dos tipos: unos de índole a priori, y otros a posteriori. 



 

 

37 

La insuficiencia de estos argumentos es evidente porque sólo es admisible uno que 

subsuma ambas perspectivas. Por ello se presentará en su momento un argumento 

fenomenológico existencial que satisfaga esta exigencia.  

 

1) Argumentos de tipo a posteriori. a) El consentimiento universal: toda exhortación, 

contrato, deseo, mandato, castigo y pena, llevan implícito el supuesto de que el 

destinatario es libre para realizarlo. Dado que en la historia los seres humanos han 

utilizado de hecho este tipo de recursos, han aceptado en general que existe la libertad. b) 

Cada uno tiene experiencia de ser libre en sus propios actos. Por ejemplo, alguien puede 

anunciar que en diez segundos más va a levantar la mano izquierda, y de hecho es libre de 

hacerlo o no. Los argumentos a posteriori son deficientes por las siguientes razones: el 

primero no es suficientemente crítico por su base convencionalista ingenua, y el segundo 

sólo prueba la libertad en particular de un individuo respecto a un acto concreto, no 

argumenta la libertad del ser humano en general. 

 

2) Argumentos de tipo a priori. a) La prueba metafísica parte de la naturaleza intrínseca de 

la voluntad, cuyo objeto formal es el bien en general, de tal manera que la voluntad tiende 

a él necesariamente, pero puede elegir entre los diversos bienes particulares. b) La libertad 

es un postulado de la razón práctica indispensable para la ética kantiana que propone el 

imperativo categórico como una ley moral que el ser humano se da a sí mismo de manera 

autónoma. También los argumentos a priori son deficientes por las siguientes razones: el 

primero supone un nivel abstractivo complejo que difícilmente toca la libertad real de cada 

ser humano. En cambio, el segundo es sólo un postulado que no prueba concluyentemente 

la libertad. Dadas las anomalías de los argumentos a posteriori y a priori hay que elaborar 

un argumento que subsuma ambas perspectivas en una síntesis más coherente. 

 

3) Prueba fenomenológica existencial.  Si se describe la fenomenología del 

comportamiento humano que es reflexivo y voluntario, se descubre que cada uno obra 

conscientemente sabiendo lo que hace, por qué lo hace y para qué lo hace. Es decir, el ser 

humano es capaz de darle sentido a su obrar y a su vida, siguiendo la orientación de ese 

sentido. Las acciones voluntarias reflejas implican tres elementos que aunque se 

distinguen no están separados: un juicio de valor concreto, el consentimiento y la 

ejecución. Las acciones voluntarias reflejas son electivas, aunque estén limitadas por 

ciertos determinismos. Por lo tanto, en este tipo de acciones humanas no sólo se da una 

ausencia de coacción, sino también una auto/determinación y se es capaz de darle sentido 

al obrar y a la propia vida.  

 

La libertad en sentido negativo coincide con la ausencia de coacción. La libertad en 

sentido positivo es la auto/determinación. Esta concepción es paradójica porque la libertad 

parece reducirse al determinismo impuesto por uno mismo. Por ello, el núcleo específico 

de la libertad reside en la capacidad de darle sentido al obrar y a la propia vida. Quien lo 

hace, es libre en el grado más alto asequible al ser humano. En breve: además de la 

«libertad de» que consiste en liberarse, ser liberada y liberadora contra toda coacción, la 

libertad plenamente humana reside en la «libertad para» una auto/entrega que se 



 

 

38 

auto/determina dándole sentido a la acción y a la vida humanas
37

. La ética moderna 

resumió esta búsqueda en la autonomía moral, que es la perla más preciosa a la que no 

podemos renunciar. 

 

1.4.3.2 ¿Es responsable el ser humano? 

 

 

 El ser humano es libre, es decir, puede ejercer libremente su voluntad. Si esto es 

así, ¿se le puede imputar alguna responsabilidad a la voluntad humana libre?, es decir, ¿es 

moralmente responsable el ser humano? ¿Cómo puede justificar la ética una libertad 

humana responsable y una responsabilidad humana libre?   

 

1.4.3.2.1 La libertad responsable  

 

 El ser humano libre es responsable sólo si sus acciones son inteligentemente 

voluntarias. Por consiguiente, hay que indicar cuales son los requisitos antropológicos de 

una acción voluntariamente libre a la que se le atribuya éticamente una responsabilidad 

moral. En efecto, es posible reconocer tres estructuras antropológicas que posibilitan toda 

acción voluntaria. Estas estructuras están cohesionadas intrínsecamente por un yo 

ejecutivo que es el autor de las acciones. Expliquemos cada uno de estos constitutivos de 

la acción voluntaria. 

 

a) El sentimiento afectante es para Zubiri un modo de estar en la realidad afectado por la 

realidad. Sólo el ser humano padece sus sentimientos afectantes como impresiones de 

realidad, no de simple estimulidad, como es propio del animal y del vegetal. Para Zubiri, 

los dos sentimientos primarios son la fruición y el disgusto. En esta estructura 

antropológica se gesta el cúmulo de emociones, motivaciones y vivencias; por ello, sería 

correcto asimilar esta estructura con el «Lebenswelt» o mundo de la vida, tan estimado por 

los pensadores alemanes.  

 

José Antonio Marina se ha referido a esta estructura antropológica con la expresión 

«laberinto sentimental». Este filósofo nos ofrece los siguientes criterios útiles para evaluar 

nuestros sentimientos desde un punto de vista ético: 1º) hay sentimientos que anulan la 

libertad, 2º) otros que incitan a conductas perturbadoras de la convivencia, 3º) y 

finalmente otros que son ambivalentes porque resultan adecuados o inadecuados respecto 

a un valor presente
38

. Sólo los dos primeros serían éticamente impugnables en todo caso. 

Los sentimientos son importantes para valorar la responsabilidad de las acciones 

voluntarias. Sin embargo, la ética debe superar el riesgo emotivista buscando un proyecto 

inteligente que lleve al ser humano a vivir por encima de sus propios sentimientos
39

, de 

                                                           
37

 P.D.V. 44 propone “una libertad, que se presenta como obediencia convencida y cordial a la «verdad» del 

propio ser, al significado de la propia existencia”. Es decir, como capacidad para buscar y darle sentido a 

la propia acción y a la propia vida. 
38

 Cfr., Ibid., 230-241. 
39

 Cfr., Ibid., 205. 



 

 

39 

modo que sin abandonarlos pueda subsumirlos y transfigurarlos inteligentemente sabiendo 

qué sentimientos debemos profundizar, cambiar o abolir. 

  

b) La volición tendente es la estructura antropológica que posibilita la elección entre las 

diversas posibilidades, optando por una que es considerada como un bien deseado. El 

carácter tendente de la volición valora lo deseable. La volición es una estructura del ser 

humano. Éste es quien actúa voluntariamente ejerciéndola inteligentemente. El sujeto es 

quien decide. Aunque la filosofía tradicional sustantivaba la voluntad es mejor adjetivarla 

en relación con el sujeto, que es quien actúa voluntariamente
40

. No obstante, las acciones 

humanas son efecto de una urdimbre de voluntario e involuntario. El involuntario es la 

invencible naturaleza de carácter inconsciente que condiciona la libertad humana situada. 

Además de los condicionamientos involuntarios, los constitutivos fundamentales que 

intervienen en las acciones voluntarias son: la decisión, los motivos, el carácter, la 

necesidad, la emoción, los hábitos, la variedad de obstáculos, los actos intencionales, el 

consentimiento y la ejecución del proyecto.  

 

Según Paul Ricoeur, el involuntario hace que la libertad humana sea ambigua y conflictiva 

porque ocasiona una desproporción o desfase que es el origen de la presencia del mal en la 

existencia humana. Esta desproporción originaria limita la voluntad humana haciéndola 

lábil o frágil. Por ello, hay que decir que el hombre realiza el mal responsablemente, pero 

también lo padece como víctima por la labilidad de su voluntad. 

 

c) La inteligencia sentiente es la estructura antropológica que nos ayuda a proponer una 

ética inteligente para todo ser humano que no sólo quiera ser bueno, sino que además 

quiera saber cómo ser bueno. La inteligencia ayuda a que los valores éticos no sólo sean 

sentimental y voluntariamente deseables, sino a que también sean evaluados 

inteligentemente. Gracias a ello, la ética es el proyecto que nos ayuda a buscar la manera 

más inteligente de ser inteligente. De acuerdo con lo precisado anteriormente acerca de la 

voluntad, de modo semejante la inteligencia también es una actividad adjetiva del sujeto, 

no un agente sustantivo. La inteligencia humana es creadora e ingeniosa; busca, bosquea, 

bucea, investiga, inquiere, pregunta incansablemente. Según José Antonio Marina, la 

inteligencia humana está transfigurada por la libertad, es una inteligencia creadora que 

obra haciendo proyectos, de los cuales el principal es crear un modelo inteligente de sujeto 

humano y de humanidad por medio de la ética.  

 

d) El yo ejecutivo es el autor que cohesiona intrínsecamente las estructuras llamadas 

sentimiento afectante, volición tendente e inteligencia sentiente. El yo ejecutivo asegura 

que las acciones humanas sean inteligentes, voluntarias y sentimentales. El yo ejecutivo 

suscita, controla y dirige toda acción humana. En efecto, el yo decide lo que quiere ser él 

mismo: escritor, científico, payaso, perverso, artista o ladrón, por mencionar algunas 

posibilidades. El yo ejecutivo es un sujeto «intercomunic/activo» abierto a una comunidad 

ilimitada de comunicación interactiva constituida por otros interlocutores válidos. Por 

                                                           
40

 Cfr., Ibid., El misterio de la voluntad perdida (Anagrama, Barcelona 1998
3
) 95.101. 



 

 

40 

tanto, sus decisiones y acciones comunicativas son inter/subjetivas, no encapsuladas ni 

solitariamente conciencialistas. 

 

Conclusión: Las acciones humanas, susceptibles de una consideración ética por la 

responsabilidad moral que se les atribuye, son aquéllas que son realizadas 

libremente por el yo ejecutivo, que es el autor capaz de inter/actuar con otros 

interlocutores válidos coordinando inteligentemente su voluntad y sus 

sentimientos. Éstos son los constitutivos fundamentales de la libertad 

humana responsable.   

 

1.4.3.2.2 La responsabilidad libre 

 

 Las acciones humanas son libremente responsables. Los constitutivos 

fundamentales que hacen responsable una acción humana fueron descritos en el inciso 

anterior. Ahora hay que preguntarnos si la responsabilidad de las acciones humanas puede 

ser libremente asumida.  

 

La responsabilidad libre es un asunto importante para la ética, sobre todo si se tiene en 

cuenta que la acción libre autorrealiza a la persona y que la acción consciente revela a 

la persona, según la filosofía de Karol Jozef Wojtyla. Por lo anterior, es correcto afirmar 

que la calidad moral de las acciones conscientemente libres nos develan el nivel de 

auto/realización de una persona que inter/actúa comunicativamente compartiendo 

libremente su responsabilidad hetero/realizante con otros colaboradores que son 

interlocutores válidos. La responsabilidad libremente compartida hace que la 

auto/realización hetero/realizante no tenga como meta sólo la ejecución de acciones 

buenas, sino también que cada una pueda ser personalmente bueno, libre y 

conscientemente. 

 

Las acciones responsables y libres son acciones humanas voluntarias. En la historia de la 

ética se han presentado al menos tres propuestas dignas de consideración que analizan la 

estructura de la acción humana voluntaria: una tradicional, otra fenomenológica y otra más 

integral. 

 

 

1º) Propuesta tradicional: aristo/escolástica y neoescolástica 

 

Esta propuesta filosófica coordinaba alternantemente los actos de la inteligencia y 

de la voluntad mediante la siguiente descripción psico/antropológica de la estructura de las 

acciones voluntarias. 

 

Actos de la inteligencia    Actos de la voluntad 

 

1º Simple aprehensión del fin   2º Simple volición del fin 

3º Juicio de su posibilidad    4º Intención de conseguirlo  



 

 

41 

o juicio concreto de valor 
 5º Deliberación de los medios   6º Consentimiento 
         o aceptación de los medios 
 7º Último juicio práctico    8º Elección 
  acerca del medio más adecuado 
 9º Imperativo      10º Uso activo de la voluntad 
         o compromiso voluntario 
 11º Ejecución o uso pasivo     12º Gozo o fruición 

de las diversas potencias corpóreas  
 

*DEFINICIÓN DE ACTO HUMANO: Desde esta perspectiva filosófica se definía la 

acción humana voluntaria como «aquella que 

procede de un principio intrínseco con 

conocimiento formal del fin».  

 

Hay que reconocer la claridad y precisión de esta propuesta; sin embargo, esto mismo se 

convierte en su debilidad más notoria porque tal esquematismo resulta un tanto artificial y, 

sobre todo, academicista. Es decir, que su rigor teórico ayuda a explicar académicamente 

la estructura de la acción voluntaria, pero cada vez que un ser humano realiza este tipo de 

acciones no toma en cuenta el esquema anteriormente desplegado porque le resulta 

artificial. Por tanto, este esquema sirve para estudiar éticamente el acto voluntario, pero, 

de hecho, un ser humano común no vive moralmente así. 
 

 

2º) Propuesta fenomenológica de Paul Ricoeur 
 

La filosofía de la voluntad de Paul Ricoeur se expone en su trilogía constituida por 

El voluntario y el involuntario, Finitud y culpabilidad y Sobre la interpretación. En el 

primer volumen describe fenomenológicamente la relación recíproca entre lo voluntario y 

lo involuntario en el obrar del ser humano. De los constitutivos fundamentales que 

intervienen en las acciones voluntarias, expuestos por Ricoeur, sólo nos interesan tres: el 

consentimiento, la decisión y la ejecución. Esta reducción fenomenológica de la 

estructura de la acción humana voluntaria ofrece los elementos esenciales del obrar 

responsable y libre que interesa a la ética. De hecho, los tres constitutivos fundamentales 

aportados por Ricoeur superan la artificialidad y el academicismo del esquema tradicional 

aristotélico/escolástico. Aunque, por otro lado, el consentimiento, la decisión y la 

ejecución ya aparecían en los incisos 6º, 8º, 10º/11º de la propuesta tradicional. Desde esta 

perspectiva, el mérito de Ricoeur consiste en que su propuesta ayuda no sólo a reflexionar 

éticamente acerca de las acciones voluntarias, sino además, a realizar conscientemente 

dichas acciones en la vida ordinaria. 
 

Asimismo, respecto al tema de la acción humana voluntaria, los aportes más valiosos de 

Ricoeur son tres: a) haber señalado la escisión conflictiva entre el voluntario y el 

involuntario con el despliegue de la libertad ambigua que surge a partir de esa escisión, b) 

atender a la desproporción antropológica entre finitud e infinitud como origen del mal 

vivenciado por el ser humano lábil, c) y aportar el instrumental hermenéutico para 



 

 

42 

comprender el simbolismo del mal. La ética debe asumir estas observaciones cuando se 

vaya a valorar la responsabilidad de las acciones voluntarias porque la presencia del 

involuntario y la desproporción antropológica le dan un giro a la interpretación ética del 

simbolismo y al significado del mal moral.   
 

3º) Propuesta integrante de José Antonio Marina 
 

La estructura de la acción humana voluntaria propuesta por J.A. Marina implica 

cuatro constitutivos: la motivación, la deliberación, la elección y la ejecución
41

. Coincide 

con la filosofía aristotélico/escolástica si la simple volición la asimilamos en la 

motivación. Por lo demás, los otros tres constitutivos aparecían en los incisos 5º, 8º, 

10º/11º del esquema tradicional. Por su parte, Ricoeur ya había mencionado 

explícitamente la ejecución; la elección es equiparable a la decisión propuesta por el 

esquema ricoeuriano; y la motivación ya aparecía implícitamente en la lista completa de 

los constitutivos fundamentales que intervienen en las acciones voluntarias, según el 

mismo filósofo.   
 

Por lo anterior, la propuesta de J.A. Marina parece integrar la visión tradicional y la 

ricoeuriana acerca de la estructura de las acciones humanas voluntarias. Marina subsume 

los otros dos esquemas explicitando lo implícito en Ricoeur, y des/academizando la 

artificialidad de la propuesta tradicional.  
 

Según J.A. Marina, la unidad antropológica entre voluntad e inteligencia es tan íntima que 

aquélla actúa humildemente como una función de ésta. La voluntad es una habilidad de la 

inteligencia, es un proyecto de la inteligencia para conseguir auto/determinarse. La 

voluntad nos permite elegir el proyecto con que vamos a intoxicarnos o a adiestrarnos. La 

voluntad es una hábil función de la misma inteligencia que se aplica a dirigir éticamente la 

acción para salir moralmente bien parados en cada acontecimiento. Los equívocos que 

pudieran surgir a partir de lo anterior serían resueltos si se evitara sustantivar tanto la 

inteligencia como la voluntad. Es decir, que ambas están coordinadas por un sujeto 

humano responsable que actúa inteligente y voluntariamente. Las acciones humanas son 

inteligentes y voluntarias. Por ello, hay que adjetivar la inteligencia y la voluntad.  
 

Por otra parte, la responsabilidad libre de las acciones voluntariamente inteligentes a veces 

implican un grado de «noluntad» cuando el ser humano se niega a querer moralmente lo 

que se le ofrece. Carlos Díaz escribe al respecto: 
 

“Decir sí precisa [también] saber decir no (noluntad): yo quiero no querer el mal que 

tú sin querer me ofreces; esto que me ofreces no lo quiero, te ofrezco por 

contrapartida un querer más alto. Bravo: gran «negar» afirmando ése que consiste en 

no querer queriendo mejor”
42

. 

                                                           
41

 Cfr., Ibid., 155. 
42

 DÍAZ HERNÁNDEZ, Carlos, Diez palabras clave para educar en valores (IMDOSOC, México 1998) 

45. 



 

 

43 

 

Las acciones morales del ser humano libremente responsable son inteligentes y 

voluntarias. Gracias a la inteligencia el ser humano dirige éticamente sus acciones para 

salir moralmente bien parado en cada acontecimiento de su vida. La voluntad es la 

dirección inteligente de las acciones humanas. La voluntad del ser humano es 

inteligentemente libre y responsable. Quien pretenda ser libre sin emplear inteligentemente 

su voluntad termina en bancarrota. La voluntad inteligentemente libre es rebelde y 

responsable. Las rebeliones irresponsables son éticamente estúpidas y destructoras. En 

cambio, las responsables son inteligentes y creadoras.  

 

La libertad sólo nos posibilita la opción para elegir entre la miel y la hez. En cambio, la 

responsabilidad libre hace que elijamos la miel. No necesitamos una libertad absoluta, nos 

basta una libertad situada históricamente que nos ayude a tomar las decisiones inteligentes 

que sean adecuadas para ser felices. El ser humano más inteligente no es el que sólo 

conoce mucho, sino aquél que es capaz de controlar libre y responsablemente sus 

decisiones, sentimientos e impulsos para ser feliz. Inteligente no es el que sólo saca buenas 

notas escolares, sino quien además cimienta una familia feliz. Hay muchas maneras de ser 

inteligente, pero todas ellas confluyen en un proyecto ético que ayude a buscar la manera 

más inteligente de ser inteligente. La ética nos ayuda a valorar a todo aquél que no ha sido 

tan listo en sus estudios, pero sabe vivir felizmente bien. Y, por otro lado, nos anima a 

preguntarle lo siguiente a todo aquél que se cree un perito: ¿a qué sabe lo que sabes? 

Quien sabe mucho, menos vivir felizmente bien, está moralmente estúpido. 

 

 

1.4.4 Dimensión objetiva de la moralidad de las acciones humanas  

 

 

 El acercamiento a la ética admite una triple dimensión: objetiva, subjetiva e 

intersubjetiva. La ética es objetiva porque indica una referencia a la verdad buena de un 

mundo que no depende sólo del sujeto. Es objetiva, no ingenuamente objetivista, porque la 

verdad buena de la ética no es cientificista, al estilo de la física y de las matemáticas. En 

otras palabras, no puede haber una «ética geométricamente demostrada». El saber humano 

es objetivo/subjetivo, también el saber acerca de la ética. Sin embargo, su dimensión 

subjetiva corre el riesgo de aislarse en el conciencialismo intimista, por ello, la dimensión 

intersubjetiva ayuda a dialogar argumentativamente con cualquier interlocutor válido. 

Gracias a esta tercera dimensión la objetividad de la verdad buena alcanza la validez 

requerida por toda propuesta ética y por toda decisión moral. Primeramente se va a 

desarrollar la dimensión objetiva de la moralidad de las acciones humanas. En los dos 

posteriores apartados se presentan la dimensión subjetiva e intersubjetiva mencionadas en 

este párrafo. 

 

Los valores, las normas, los juicios valorativos, los principios y la recta razón son el 

contenido de la dimensión objetiva de la moralidad de las acciones humanas. La misma 

ética del diálogo acepta este tipo de contenidos. Adela Cortina escribe al respecto: “La 



 

 

44 

ética procedimental puede, pues, contar no sólo con procedimientos, sino también con 

actitudes, disposiciones y virtudes, motivadas por la percepción de un valor; con un ethos, 

en suma, universalizable”
43

. Los valores le dan a la ética un contenido teleológico; en 

cambio, las normas le aseguran un contenido deontológico. Valores y normas son 

necesarios para la ética y mutuamente complementarios. La separación disyuntiva entre 

una ética axiológica de contenido material y una ética deontológica formal no es 

obligatoria, aunque Max Scheler lo haya intentado para criticar a Immanuel Kant. Adela 

Cortina reconoce más bien lo siguiente: “El télos, para quien desee comportarse 

racionalmente, conduce al deón. El momento deóntológico lo es por [el] teleológico… A 

pesar de las protestas de J. Habermas, creo que en la ética discursiva desemboca un 

deontologismo teleológico”
44

.  

 

En efecto, deón y télos, es decir, norma y valor, no tienen porqué ser opciones disyuntivas. 

El deber tiene una finalidad, y la finalidad exige un deber, es decir, hay fines que son al 

mismo tiempo deberes. La ética kantiana propone un deontologismo teleológico, porque 

una de las formulaciones del imperativo categórico consideraba al ser humano como fin en 

sí mismo, y la persona es el valor fundante que da contenido material a una ética 

teleológica. Por otro lado, la ética aristotélica/escolástica propone un teleologismo 

dentológico, porque implica la existencia de una ley natural que orienta la conducta moral. 

Incluso los procedimientos formales de la ética discursiva están orientados a una finalidad: 

el consenso racional de algunas normas vinculantes para todos los interlocutores válidos 

que se comprometen a cumplir un determinado conjunto de deberes. El consenso es el 

télos del procedimiento y las normas universalizables son el deón. Si la acción 

comunicativa tiene como fin la ejecución de las normas acordadas, entonces también la 

ética procedimental es deontológica y teolológica.  

 

En conclusión, desde en punto de vista objetivo, la ética encausa reflexivamente el 

cumplimiento moral de los deberes (deón) orientándolos a un fin (télos). Los valores le 

dan a la ética un contenido teleológico, y las normas un contenido deontológico, mientras 

que los juicios valorativos, los principios ético/morales y la recta razón representan la 

síntesis entre deón y télos. Por tanto, el deón sin el télos es puramente formal. 

Expliquemos cada uno de estos puntos. 

 

 

1.4.4.1 Los valores ético/morales 

 

 Primero que nada, hay que comenzar por precisar la relación entre bien y valor. El 

«bien» está emparentado con la noción metafísica de «bueno». En cambio, el «valor» es 

una noción de carácter antropológico y ético. Esta diferencia semántica queda patente 

cuando uno se da cuenta que todo lo que vale es, pero no todo lo que es vale. En otras 

palabras, hay entes que son valiosos y otros que no lo son, simplemente existen. No 

                                                           
43

 CORTINA ORTS,  Adela, Ética sin moral (Tecnos, Madrid 1995
3
) 223. 

44
 Ibid., 224. 



 

 

45 

obstante, bien y valor no se excluyen, sólo se distinguen. Así pues, el valor puede 

describirse como un bien objetivo y real que es propio de la persona, y que está dotado de 

un dinamismo por el que tiende a auto/trascenderse y exige existir
45

. Los valores se 

encuentran en todo aquello que es considerado como bueno. En efecto, todo valor es 

bueno, pero no todo lo que es ontológicamente bueno es un valor. Para que lo bueno sea 

valioso se requiere que el bien objetivo y real se refiera a la persona, se auto/trascienda 

dinámicamente y exija existir.  

  

1) ¿Qué es un valor ético/moral? 

 

La noción general de «valor» se relaciona con aquello que muestra valía, valentía, 

fuerza, peso, dignidad; con aquello que los griegos llamaban «o( a)/cioj», y los latinos 

«dignitas, nobilitas, perfectio». Algunos consideran que los valores son subjetivos e 

ideales; otros, que son objetivos y reales. Dejando a un lado esta controversia desenfocada, 

se puede considerar que la índole de los valores es objetiva/subjetiva y real/ideal. Esta 

síntesis es coherente si se tiene en cuenta que los valores no son puramente objetivos, 

porque están referidos indefectiblemente a la persona, que es el valor fundante e 

incondicionado, y que es el sujeto que los valora. Y, sin embargo, tampoco son puramente 

subjetivos porque no son una proyección intelectiva, ni volitiva, ni emotiva. Los valores 

no son exclusivamente reales porque auto/trascienden la concreción histórica de cada uno 

de ellos, ni exclusivamente ideales porque exigen ser realizados. La existencia real/ideal 

de los valores es un dato fundamental de la experiencia humana. La experiencia 

objetiva/subjetiva de los valores está inscrita constitutivamente en la existencia humana y 

es desarrollada educativamente por la cultura.  

 

La experiencia de los valores nos muestra que algunos de ellos son específicamente éticos 

y que exigen ser vividos moralmente. Éstos nos interesan específicamente para el presente 

acercamiento filosófico. Los valores ético/morales son una de las referencias objetivas de 

la moralidad de las acciones humanas. El filósofo mexicano Jesús Herrera especifica las 

siguientes dimensiones constitutivas del valor: objetividad ontológica real, referencia 

subjetiva a la persona, dinamismo ideal auto/trascendente y exigencia existencial de 

realización
46

.  

 

a) Objetividad ontológica real. La objetividad de los valores es un dato presente en la 

experiencia humana acerca de ellos. Apreciamos el valor porque es, no es porque lo 

apreciamos. Hay algo real en los valores que los hace valiosos, y que no es puesto por el 

sujeto humano que los aprecia. 

 

b) Referencia subjetiva a la persona. Los valores son bienes propios del ser humano en 

cuanto persona. Se constituyen como apreciables por su referencia subjetiva a la persona. 

                                                           
45

 Cfr., HERRERA, Jesús, Ser y valor: reflexiones metafísicas sobre los valores, en Logos, [VI/16] 

(Universidad La Salle, México 1978) 27. 
46

 Cfr., Ibid., 16-27. 



 

 

46 

Ciertamente no son constituidos como valiosos por el ser humano, pero no son apreciables 

sin él. Esto podría expresarse con estos términos escolásticos: «la persona no es la causa 

material y formal del valor, pero sí es su causa eficiente y final». Aunque tienen este 

aspecto subjetivo, los valores existen independientemente de que algunos seres humanos 

los ignoren o no los aprecien de hecho en algún contexto histórico. Este aspecto objetivo 

del valor no desacredita sino que confirma su otro aspecto subjetivo, porque el valor no es 

sin la persona. No existe nada más valioso que la persona
47

, que es el valor incondicionado 

y fundante de los otros valores. 

 

c) Dinamismo ideal auto/trascendente. Los valores dinamizan nuestra vida, nos incitan a 

tratar de alcanzarlos. Este dinamismo trasciende toda realización concreta y circunstancial 

de los valores, cuyo modo de existir es auto/trascenderse apuntando hacia un modelo ideal. 

Los valores ya alcanzados históricamente nos parecen realizaciones imperfectas de sus 

posibilidades ideales. Las realizaciones históricas de los valores son mejorables en calidad, 

y no satisfacen completamente nuestras expectativas.  

 

d) Exigencia existencial de realización. Los valores conllevan un modo exigitivo de 

realización existencial, es decir, exigen ser realizados en el ámbito humano y ser 

conservados en la existencia. La exigencia existencial implica que los valores son dignos 

de existir y merecen existir. Esto implica un compromiso humano que haga viable su 

realización. La exigencia de realización existencial del valor se funda en su estructura 

finalística centrada en la persona, que es el valor fundante e incondicionado, y también el 

fin hacia el que se orientan los valores y el agente que los realiza.  

 

Las cuatro dimensiones anteriormente explicadas son constitutivas de todo valor en 

general. Las cuatro describen la noción general de «valor» que es analógica puesto que se 

realiza, se refiere a la persona, se trasciende y exige existir de diversas maneras, sea como 

valores vitales, racionales, sociales, lúdicos, políticos, jurídicos, intelectuales, científicos, 

técnicos, estéticos, histórico/culturales, ético/morales, trascendentes, religiosos y/o 

apoteóticos. Éstos son modos diversos de valer por su relativa referencia a la persona. 

 

El constitutivo esencial del  valor ético/moral, es decir, aquello que lo distingue de los 

otros valores, es su contribución a la humanización procesual ascendente. Esta 

característica especifica las cuatro dimensiones constitutivas antes mencionadas 

compartiéndolas con los demás valores. El hombre se auto/realiza como persona 

asumiendo los valores. Todos ellos están referidos a la persona, que es el valor fundante e 

incondicionado.  

 

2) Jerarquía de los valores 

 

La palabra «jerarquía» significa altura, nobleza o categoría. Después de tantos 

vaivenes propios de cada época, los seres humanos parecen haber establecido en líneas 

                                                           
47

 Cfr., DÍAZ HERNÁNDEZ, Carlos, Soy amado, luego existo (Desclée de Brouwer, Bilbao 2000) II, 56. 



 

 

47 

generales la siguiente escala jerárquica de valores: 1º) valores de «ecodulía», 2º) valores 

físicos o vitales, 3º) valores sensibles, 4º) valores económico/utilitarios, 5º) valores 

sociales, 6º) y valores espirituales: intelectuales, estéticos y ético/morales. La diferencia 

entre los vitales y los sensibles es la siguiente: los valores vitales están regidos por la 

necesidad; en cambio, los sensibles por la comodidad y el gusto. Los valores espirituales 

son imprescindibles para las personas axiológicamente más elevadas.  

 

Aunque todos los valores están orientados finalísticamente hacia los valores éticos, cada 

valor vale en su propia esfera, es decir, es relativamente autónomo. Esta autonomía formal 

ayuda a contrarrestar cualquier tipo de integrismo axiológico. 

 

3) Estimativa de los valores 

 

Los valores son interactivos, es decir, son todos para uno, y uno para todos. Se 

habilitan entre sí. Quien más valores fomenta es más sensible para captar y estimar una 

gama mayor y mejor de valores. Carlos Díaz ofrece los siguientes criterios para discernir 

la altura o dignidad de los valores: duración, indivisibilidad, fundamentación, profundidad, 

objetividad, interactividad. Preferible es lo perenne, entero, fundante, profundo, 

universalizable e interactivo. Los seres humanos a veces manifestamos una postura 

estimativa ambigua ante los valores, en parte, porque somos una especie inmadura y 

afortunadamente no fijada todavía. La ambigüedad de dicha estimativa se explica con los 

términos polares de los siguientes incisos.  

 

a) Cerca/lejos. A los próximos solemos manifestar confianza y amor; en cambio, a los 

lejanos, indiferencia u hostilidad. «Un día –dice un escrito tibetano– vi algo que se movía 

a lo lejos. Creí que era un animal. Me acerqué y me di cuenta que era un hombre. Entonces 

se acercó él y vi que era mi hermano»
48

. 

 

b) Arriba/abajo. Algunos individuos de la élite se comportan entre sí con diplomacia, pero 

a los de abajo les tratan con dureza. Otros actúan condescendientemente con los de abajo, 

considerando que arrojar un hueso a un perro no significa compartirlo con él. Y otros se 

permiten la licencia de castigar a los de abajo; a veces sin aparecer en escena se dan el lujo 

de humillarles con su larga mano. 

 

c) Grande/pequeño. La insaciable voracidad depredadora de los más grandes deglute a los 

pequeños. Por esta razón se les podría definir de modo simultáneo como seres humanos y 

como seres inhumanos.  

 

d) Pronto/tarde. Solemos sofocar los incendios de nuestro propio entorno con más 

celeridad que los ajenos. Consideramos urgente la satisfacción de los propios caprichos, 

pero ponemos en lista de espera las urgencias más perentorias de los otros. 

                                                           
48

 Citado por: Cfr., DÍAZ HERNÁNDEZ, Carlos, Soy amado, luego existo…, e. c., II, 71. La información 

de los siguientes incisos procede básicamente del mismo autor. 



 

 

48 

 

e) Fines/medios. La economía post/capitalista utiliza a la persona como medio para 

maximizar el beneficio como fin. De esta manera, la «econo/mía» se convierte en 

«econo/suya» que al maximizar la explotación para los empleados, y multiplica los 

beneficios de los propietarios. 

 

f) Mío/tuyo. Cuanto más lejos del yo se encuentra el mí, tanto más cerca está del su, y 

tantísimo más proclive al contra mí egocéntrico. 

 

g) Bueno/malo. Cuando no se tiene identidad moral definida todo parece relativo, por eso 

es difícil saber sin equívoco qué es bueno y qué es malo. 

 

* Si queremos superar estas ambigüedades, tendrá que haber una 

revolución de los pronombres, no tratando al «él» como a un «ello», 

sino como un «tú» congénere al «yo».  

 

Los conflictos axiológicos intra y extramorales surgen no sólo entre un valor 

positivo y otro negativo, sino también entre dos positivos. Carlos Díaz ofrece los 

siguientes criterios prudenciales para conciliar el conflicto entre los valores: a) Urgencia 

temporal: cabe postergar o sublimar, pero no negar los  valores  más altos en favor de los 

más urgentes. b) Cantidad: en caso de igualdad cualitativa, será preferible lo que realice 

más cantidad de valor. c) Probabilidad de éxito: es preferible lo que prometa el éxito más 

probable. d) Seguridad: lo seguro es mejor que lo probable. También ayudan los siguientes 

criterios: a) Plenitud: la humanidad es más que un pueblo, el pueblo más que la familia, y 

la familia más que un individuo. b) Proximidad al yo: la familia es más que el pueblo, y el 

pueblo más que la humanidad. c) Urgencia: el débil reclama urgentemente la prioridad 

moral. d) Resonancia: el que más puede, más debe cooperar. 

 

 

4) Vivencia de los valores 

 

Quien capta estimativamente los valores se siente invitado a vivenciarlos, porque 

los valores exigen ser realizados y prometen a cambio felicidad. En efecto, la vivencia de 

los valores implica un cierto grado de deber y de felicidad. El deber hace que los valores 

sean concretados en ciertas normas ético/morales que prescriben un tipo específico de 

vivencia de los valores. En cambio, la felicidad ofrece una compensación placentera por la 

vivencia de los valores. En consecuencia, hay que reflexionar sobre el puesto que le 

corresponde al placer en la vivencia moral de los valores.  

 

El placer es una situación humana en que se vivencia una sensación agradable, una 

jovialidad de ánimo, una emoción de la vitalidad, un gozo reposado por el bien ya poseído, 

una celebración festiva de la vida. La educación para el placer es una exigencia ética que 

ayuda a evitar dos extremos des/humanizantes: rechazar el placer o absolutizarlo. La 

educación moral para el placer invita a des/tabuizar el placer y a no identificarlo con el 



 

 

49 

mal moral. Por el contrario, hay que incluir el placer como un dato de interés ético para 

moralizar el placer transfigurándolo inteligentemente. 

 

En su obra Vita Brevis, Jostein Gaarder ha hecho un intento ingenioso por transfigurar 

inteligentemente el derecho del ser humano al placer. Gaarder hace que Floria Emilia le 

pregunte a Aurelio Agustín: «¿Se te ha ocurrido pensar que al rechazar el placer tal vez 

seas tú quien desdeña los dones de Dios? Nuestra capacidad gozosa también es obra suya. 

“Yo disfruto pensando que ese Dios que creó Cielo y Tierra es el mismo Dios que creó a 

Venus”
49

. ¿Acaso cuando me amaste fue la época en que más lejos estabas de Dios? Es 

condenable dar la espalda a todos los placeres. Aurelio, deberías confesar esto, porque es 

tu error más importante. Rechazar todos los placeres es amor a la muerte, no a la vida. Si 

no hubieras hecho esto, “podrías haber seguido pasando por filósofo”
50

. ¿Por qué tiene que 

haber tanta distancia entre el placer y Dios? Si existe un Dios verdadero, que Él les 

perdone a quienes los rechazan indiscriminadamente. “Tal vez un día seréis juzgados por 

todos esos placeres a los que habéis dado la espalda”
51

 en el nombre de Dios». 

 

Quien teme al placer quizás es porque le gusta demasiado y le aterra perder el control. La 

postmodernidad nos ha enseñado a poner el placer al servicio de una ética inteligente. 

Savater considera que el mayor placer que puede darnos la vida es la alegría, que consiste 

a un «sí» espontáneo al deseo de vivir bien humanizadamente. Lo bueno es usar los 

placeres teniendo cierto control. Cuando un placer mata o va matando la humanidad de la 

vida, es un castigo disfrazado de placer, una vil trampa de la muerte. Por ello, hay que 

buscar placeres que no nos empujen a huir de la vida, sino que la hagan más intensamente 

grata
52

. 

 

 

1.4.4.2 Las ‘normas’ ético/morales 

 

Después de haber considerado los valores ético/morales hay que detallar la 

dimensión objetiva de la moralidad de las acciones humanas precisando qué se entiende 

por ‘normas’ ético/morales. Las comillas que lleva la palabra ‘normas’ tienen la intención 

de enfatizar la diferencia de acepción entre el acento legal de la noción de «ley», y el 

acento ético/moral de la noción de «norma». La ética es normativa, no directamente 

legislativa. Tomás de Aquino definió la ley como “ordinatio rationis ad bonum commune, 

ab eo qui curam communitatis habet, promulgata”
53

. En primer lugar, la noción de ley 

positiva es distinta a la noción de ‘norma’ ético/moral. Y además, la definición tomasiana 

parece que entrega toda la responsabilidad de la elaboración de la ley a un protagonista 

                                                           
49

 GAARDER, Jostein, Vita brevis: la carta de Floria Emilia a Aurelio Agustín (Siruela, Madrid 2000
2
) 

106. 
50

 Ibid., 122. Gaarder considera que ésta es la mejor expresión de la carta de Floria Emilia. 
51

 Ibid., 127. 
52

 Cfr., SAVATER, Fernando, Ética para Amador..., e. c., 148-160. 
53

 AQUINO, Tomás de, Summa Thelogica, I-II, q. 90, a.4 (B.A.C., Madrid 1951) 42. [=Ordenación de la 

razón al bien común promulgada por quien tiene a su cargo la comunidad]. 



 

 

50 

solitario
*
. Esta definición de ley no resiste la prueba inter/subjetiva desde la perspectiva de 

la ética procedimental; ni mucho menos, es aplicable a la noción de ‘norma’. Ciertamente 

las ‘normas’ ético/morales están relacionadas con el deber (deón) formal y con la 

validación universal de la ética, pero no son leyes ni preceptos elaborados en solitario. 
 

 

1) ¿Qué es una norma ético/moral? 

 

Una ‘norma’ ético/moral es «la expresión concreta, discursiva y vinculante del 

valor ético/moral». Esta noción necesita ser explicada. La norma es expresión concreta del 

valor porque gracias a ella éste puede ser situado y encarnado históricamente. Es 

discursiva porque es resultado procedimiento en el cual se alcanza dialógicamente un 

consenso racional de todos los interesados y afectados respecto al contenido de esa norma. 

Es vinculante porque el procedimiento asegura la validez de la norma, cuyo contenido 

mínimo tiene como envés la máxima exigencia para todos los participantes que libremente 

asienten a la norma, comprometiéndose racionalmente a observarla y a responsabilizarse 

de sus consecuencias. El cumplimiento fáctico de la norma garantiza la credibilidad de 

cada uno de los interlocutores válidos y les acredita para seguir participando en los 

procedimientos de comunicación interactiva.  

 

Estos cuatro aspectos de la norma ético/moral «expresión, concreción, discursividad y 

vinculación» la convierten en la mediación cualificada por la cual el valor ético/moral 

exige ser realizado. Por tanto, la norma es sólo una mediación, no el fundamento de la 

exigencia ético/moral. La norma no fundamenta la exigencia, al contrario, está fundada en 

el valor, que es el fundamento de toda norma que pretenda ser exigida. Es decir, que las 

normas no se fundan en sí mismas. Su contenido de verdad procede del valor, y su validez 

del libre consenso racional de todos los implicados y afectados.  

 

Por otra parte, las normas son necesarias desde un punto de vista procedimental entre 

aquéllos que se reconocen mutuamente como interlocutores válidos, es decir, como 

individuos capaces de realizar acciones comunicativas, de escuchar y defender 

argumentativamente sus posiciones a través del diálogo, y de realizar fácticamente los 

compromisos consensados.  El contenido de estas normas debe asegurar básicamente los 

mínimos indispensables para convivir como seres humanos. Los máximos deben ser 

delegados a las comunidades concretas que constituyen el mundo de la vida (Lebenswelt). 

 

 

2) ¿Para qué sirven las normas ético/morales? 

 

 Ayudan a interpretar el sentido del valor y orientan la aplicación vivencial de éste. 

En efecto, la norma es una interpretación y una aplicación del valor, y por la misma razón 

                                                           
*
 Tomás puede ser reinterpretado, porque si alguien promulga eso no significa necesariamente que sólo él 

deba elaborar las leyes solitariamente. Dicha omisión se explica por el contexto monárquico feudal en el 

que se sitúa históricamente Tomás. 



 

 

51 

el contenido del valor es más creso que el contenido de la norma. Por ello, ninguna norma 

agota el valor que representa, es optimizable y, en cuanto mediación, nunca puede sustituir 

al valor que ella expresa solamente. Las normas nunca son una conquista definitiva del 

valor y, aunque sean resultado de un consenso racional, son revisables por la comunidad 

de interlocutores válidos. Éstos mismos son quienes deben argumentar acerca de la 

interpretación de las normas que han consensuado porque están sujetas a manipulación por 

los diversos intereses ideológicos. 

 

3) ¿Cómo se legitima una norma ético/moral? 

 

 El contenido de verdad de una norma procede del valor que ella expresa. No 

obstante, la verdad de una norma es insuficiente para que ésta sea éticamente vinculante. 

La sola percepción del valor no origina por sí misma las normas, sólo les da un contenido 

de verdad valiosamente verdadero, pero no válido. El procedimiento discursivo incluyente 

de todos los interesados y afectados es lo que garantiza la validez que legitima una norma. 

Si alguien es excluido no está éticamente obligado a observar moralmente las normas que 

otros pretenden imponerle heterónomamente. Quienes consensan autónomamente una 

norma se comprometen a observarla, pero es racionalmente incoherente imponérsela a 

otros que, por el mismo hecho, son tratados como menores de edad o como seres humanos 

inferiores que no son reconocidos como interlocutores válidos. Si alguien quiere que los 

demás se comprometan a observar una norma, entonces debe invitarlos a dialogar 

argumentativamente por medio de un procedimiento discursivo de elaboración de normas. 

 

En general, es posible distinguir dos tipos de normas ético/morales, a saber: abiertas y 

cerradas. Las normas abiertas son discursivas y dialógicas. Esto las hace creativas, 

autónomamente vinculantes, revisables históricamente e interpretables. En cambio, las 

normas cerradas son excluyentes, autoritarias, rígidamente legalistas, impositivas y 

dogmatizadas sin revisión ni crítica. Las normas cerradas no admiten de hecho 

interpretación porque en realidad sólo vale una: aquella interpretación que es impuesta 

autoritariamente. Ante esta última postura hay que decir con Gadamer lo siguiente: «la 

verdadera autoridad no necesita imponerse autoritariamente». La auténtica autoridad de 

una norma procede de la fuerza no coactiva del mejor argumento presentado dentro de un 

procedimiento discursivo. En este sentido, cuando la tradición tenga algún valor que 

ofrecer debe presentarlo para mostrar si es sostenible y plausible ante cualquier crítica. Si 

pasa la prueba de la crítica argumentativa esa tradición es valiosa y normativa. De lo 

contrario, su autoritarismo se había disimulado ideológicamente. En fin, toda norma es 

históricamente revisable.  

 

4) La norma, la autonomía, y la autonomía solidaria 

 

La palabra no/moj significa ley, ordenamiento, costumbre, convención, norma. Es 

decir, implica atemáticamente el campo semántico que hace referencia a la elaboración de 

normas por consenso. En este sentido, asentir libremente a una norma, que ha sido fruto de 

un consenso racional, es una expresión moral de la propia autonomía, no un sometimiento 



 

 

52 

heterónomo. La autonomía más fecunda y constructiva es capaz de inter/actuar 

comunicativamente con apertura inter/subjetiva, porque es solidaria, no solitaria. A esta 

actitud inter/subjetiva se le denomina autonomía solidaria, que reclama como respuesta de 

parte de la comunidad ilimitada de comunicación interactiva la solicitud moral de la 

solidaridad autónoma. Así pues, la fuente de verdad de una norma es el valor, y el medio 

que garantiza su validez es la argumentación procedimental de individuos solidariamente 

autónomos.  

 

 

1.4.4.3 Los juicios valorativos o juicios ético/morales 

 

1.4.4.3.1 Distinción entre juicios valorativo/prescriptivos y juicios valorativo/descriptivos 

 

Se puede distinguir dos tipos de juicios ético/morales si se les relaciona con estas 

dos preguntas: «¿qué debe hacerse?» y «¿qué es lo bueno?». Los juicios que responden qué 

debe hacerse son valorativos y prescriptivos; en cambio, los juicios que expresan lo que es 

bueno son valorativos y descriptivos. Ambos tienen en común la característica de ser 

juicios «de valor», es decir, evalúan las acciones humanas. Los juicios 

valorativo/descriptivos, pueden dividirse en ético/morales y amorales. El primer tipo de 

estos juicios describen lo que es ética y moralmente bueno; en cambio, los amorales sólo 

expresan lo que está bien, sea desde un punto de vista técnico, artístico o estratégico, por 

mencionar algunos ejemplos. 

 

En efecto, los juicios valorativo/prescriptivos exigen lo que debe hacerse moralmente, 

mientras que los juicios valorativo/descriptivos del primer tipo especifican las acciones ya 

realizadas con un calificativo moral. Los primeros son imperativos; los segundos, en 

cambio, son calificativos. Estas clases de juicios valorativos se distinguen de los juicios 

«de hecho» o fácticos en lo siguiente: los primeros siempre y explícitamente conllevan una 

carga ético/moral; en cambio, los juicios fácticos describen sin valorar los hechos, y por 

ello prescinden lingüísticamente de toda carga moral, aunque implícitamente la supongan. 

Por su parte, los juicios valorativo/descriptivos amorales se distinguen de los juicios 

fácticos en que los primeros son valorativos y los segundos no. Así pues, la clasificación 

precisa de los juicios anteriormente explicados es la siguiente. 

 

1º) Los juicios valorativos pueden ser:  

a) Valorativo/prescriptivos o valorativo/normativos. Por ejemplo: «Debo ser bueno 

realizando el bien». 

b) Valorativo/descriptivos o valorativo/aseverativos. Éstos se subdividen en dos 

tipos:  

 Ético/morales. Por ejemplo: «Defender la vida es bueno». 

 Amorales pero valorativos desde un punto de vista técnico, artístico y 

estratégico, entre otros. Por ejemplo: «El viaje en Concord fue 

bueno», «La première fue buena», «La captura de los delincuentes fue 

buena». 



 

 

53 

 

2º) Y los juicios fácticos, que describen sin valorar explícitamente los hechos. Por 

ejemplo: «Este año has leído pocos libros», «Ayer anotaste un gol en 

el partido», «Has mejorado tu gusto musical». 

 

 

1.4.4.3.2 Solución al problema ético de la «falacia naturalista» 

 

 

La fundamentación de la ética exige afrontar directamente la solución del problema 

de la «falacia naturalista» célebremente planteado a partir de la filosofía de George 

Edward Moore (1873-1958) sobre la base empírica de David Hume (1711-1776). La 

«falacia naturalista» consiste en el paso acrítico e injustificado de un juicio fáctico a un 

juicio valorativo, y específicamente en el salto gratuito de un juicio valorativo/prescriptivo 

a un juicio valorativo/descriptivo, o viceversa. Por tanto, la «falacia naturalista» es un 

problema derivado de los juicios ético/morales. A continuación se busca alguna solución 

plausible al respecto desde una triple perspectiva de fundamentación: material, formal y 

factible. 

 

 

1.4.4.3.2.1 Fundamentación material 

 

 

Los juicios fácticos suelen estar relacionados con los medios orientados a un fin, es 

decir, generalmente son fruto del ejercicio de la razón instrumental. Por ejemplo, alguien 

dice «Juan está comiendo». Y uno se pregunta: ¿para qué? Aunque se responda –«Para 

vivir»– en realidad la vida no es un fin en sí mismo, sino la condición de posibilidad 

universal y necesaria para alcanzar otros fines. Por tanto, comer es un medio para vivir, 

pero la vida está subordinada a otros fines como la humanización, la auto o 

hetero/realización. 

 

La justificación lógica del paso entre un juicio fáctico, como «Juan está comiendo», y un 

juicio valorativo, como «Juan debe comer» o «Es bueno que Juan coma» es problemática y 

compleja. De hecho, casi ninguna ética lo ha justificado con coherencia lógica, y por tanto, 

no han fundamentado los juicios ético/morales que están acechados por la «falacia 

naturalista». Ante este óbice muchas éticas se desmoronan porque no han justificado 

lógicamente el paso de un juicio fáctico a un juicio valorativo, ni la transición entre un 

juicio valorativo/descriptivo y un juicio valorativo/prescriptivo, o viceversa. Por 

consiguiente, es necesario preguntarse: ¿es posible fundamentar los juicios valorativos a 

partir de los juicios fácticos?  

 

La respuesta a la pregunta formulada en el párrafo anterior exige desarrollar 

coherentemente un pasaje lógico que se despliega en toda la argumentación siguiente. A 

partir del juicio fáctico «1} W está comiendo», se puede explicitar mediante dos juicios 



 

 

54 

analítico/a posteriori al estilo kantiano «1a} W es un ser humano viviente que está 

comiendo», y «1b} W puede comer». Con base en estos juicios fácticos es correcto deducir 

lógicamente el siguiente juicio sintético/a posteriori «2} W necesita comer para vivir»; y 

también el juicio sintético/a priori «2a} Para vivir es necesario comer». Obviamente se está 

hablando de los seres humanos. Gracias a este último juicio universal y necesario referido 

al ser humano en general, se puede deducir lógicamente «3} W, que es un ser humano 

viviente que está comiendo, debe comer para vivir»; y «3a} W, y todo X similar a W, debe 

comer para vivir»
54

.  

 

El resultado de la fundamentación material de los juicios valorativo/prescriptivos a partir 

de juicios fácticos es el siguiente: el hecho de vivir se convierte en deber comer. Éste es el 

contenido material que hace verdaderos los juicios ético/morales del tipo 

valorativo/prescriptivo. Sin embargo, todavía no es posible formular coherentemente 

ningún juicio valorativo/descriptivo específicamente ético/moral desde el aspecto material 

de la fundamentación ética de los juicios ético/morales. 

 

 

1.4.4.3.2.2 Fundamentación formal 

 

 

 La fundamentación material de los juicios ético/morales es insuficiente porque deja 

sin resolver la validez de los juicios valorativo/prescriptivos verdaderos, y porque deja sin 

resolver la fundamentación de los juicios valorativo/descriptivos del primer tipo. Por ello, 

se hace necesario abordar este problema desde un aspecto formal cuya función es 

fundamentar la los juicios éticos/morales legitimando su validez inter/subjetiva a través de 

procedimientos discursivos. En efecto, la validación formal de los juicios ético/morales 

implica convocar una comunidad de vida en la que los diversos participantes se 

reconozcan mutuamente como interlocutores válidos incluidos en una comunidad 

interactiva de comunicación ilimitada sin fronteras ideológicas. 

 

La fundamentación material y formal se coimplican recíprocamente porque la verdad y la 

validez se necesitan mutuamente. No hay verdad vinculante sin validez, y no hay validez 

racionalmente consensable sin verdad. Parafraseando a Kant: «la verdad sin validez es 

ciega, autoritaria y estúpida; y la validez sin verdad es un acuerdo estratégico vacío». La 

fundamentación material sólo justifica la formulación de juicios valorativo/prescriptivos 

con pretensiones de verdad ético/moral; en cambio, la fundamentación formal legitima la 

formulación de juicios valorativo/prescriptivos con pretensiones de validez ético/moral 

como a continuación se muestra. 

 

A partir del contenido de verdad de los juicios valorativos ya fundamentados 

materialmente hay que justificar lógicamente ahora el paso del ser al deber ser partiendo 

                                                           
54

 Cfr., DUSSEL, Enrique D., Ética de la liberación en la edad de la globalización y de la exclusión 

(Trotta, Madrid 1998) 138-139. 



 

 

55 

de juicios fácticos como «4} W, además de comer es capaz de intercambiar acciones 

comunicativas, e incluso, en el mejor de los casos, es capaz de argumentar como yo». 

Gracias a la capacidad mía y de W para intercambiar acciones comunicativas se puede 

formular el siguiente juicio analítico/a posteriori «4a} Es posible convocar una comunidad 

de vida y de comunicación para intercambiar acciones comunicativas entre yo y W»; y 

también este juicio sintético/a priori «5} Yo, W y todo X similar a W y a mí, podemos 

convocar una comunidad de vida y de comunicación interactiva para intercambiar acciones 

comunicativas, e incluso para argumentar y consensar algunos mínimos indispensables 

para poder convivir entre nosotros humanamente». A partir de lo anterior, se reconoce que 

«6}La argumentación y el consenso racional implican seguir formalmente algunos 

procedimientos discursivos que nos ayuden al consenso de algunas normas vinculantes 

para todos los participantes».  

 

Gracias a la argumentación inter/subjetiva se podrían validar algunas normas consensadas 

discursivamente como las siguientes: «7} Todos los que compartimos con W la vida 

humana debemos comer para seguir viviendo»; «7a} No debemos dejarnos morir, ni 

debemos matar a nadie»; «7b} W, todo X de nuestra comunidad y todo Z que pueda ser 

incluido en ella, deben vivir para intercambiar acciones comunicativas»; «7c} Ningún X 

debe matar a W ni a ningún Z con una acción Y»; «7d} Si algún X mata a W o a algún Z 

realiza una acción Y inválida»; «7e} Toda acción Y inválida es además un embate contra 

la verdad material de la vida, y dado que es inválida y ataca la verdad material de la vida 

no debe ser realizada».  

 

Si las anteriores normas fueran validadas inter/subjetivamente ayudarían a justificar la 

validez formal de los siguientes juicios: «8} Matar es una forma de exclusión contra W, X 

o Z»; «9} No tomar en cuenta a W, X o Z también es una manera de excluirlos»; «9a} Si 

W, X o Z han sido excluidos de los procedimientos discursivos, serán afectados por las 

conclusiones consensadas por los procedimientos discursivos, y no estarán obligados a 

aceptarlas vinculantemente». En consecuencia «10} La validez de las normas consensadas 

depende de la argumentación inter/subjetiva, y por tanto, exige que W, X y Z participen 

con acciones comunicativas e incluso que argumenten en el mejor de los casos». Por otra 

parte, «10a} W, X y Z pueden participar y podemos invitarlos a nuestros procedimientos 

discursivos».  Por lo tanto, «11} W, X y Z deben participar con acciones comunicativas e 

incluso deben argumentar en el mejor de los casos para que las normas consensadas que 

les vinculan sean válidas». 

 

¿Qué aporta la fundamentación formal de los juicios valorativo/prescriptivos a partir de 

juicios fácticos de contenido material ya fundamentado? La fundamentación formal 

explicita la necesidad de intercambiar acciones comunicativas, e incluso de argumentar, y 

el deber de incluir a todos los afectados en los procedimientos discursivos para que las 

normas consensadas sean válidas. Estos procedimientos formales hacen que los juicios 

ético/morales del tipo valorativo/prescriptivo sean válidos. La fundamentación formal ha 

justificado la coherencia del paso entre un juicio fáctico, de contenido material ya 

fundamentado, a un juicio valorativo/prescriptivo. Y como ya se había constatado al final 



 

 

56 

de la fundamentación material de los juicios, todavía no ha sido posible formular 

coherentemente ningún juicio valorativo/descriptivo del primer tipo desde la perspectiva 

de la fundamentación formal de los juicios que nos interesan ahora. Veamos si es posible 

con una fundamentación de su factibilidad. 

 

 

1.4.4.3.2.3 Fundamentación de la factibilidad o viabilidad de los juicios 

 

 

La factibilidad es un aporte laudable de la razón instrumental que sirve de instancia 

crítica para la razón utópica y para la razón comunicativa puramente formal. La 

factibilidad ofrece los niveles de viabilidad de cualquier propuesta ética. Desde esta 

perspectiva hay que revisar si los juicios valorativo/descriptivos pueden ser 

fundamentados sin caer acríticamente en la «falacia naturalista». Veamos si y cómo es 

posible pasar justificadamente de un juicio fáctico, fundamentado materialmente como 

verdadero y formalmente como válido, a un juicio fáctico viable por su factibilidad y a un 

juicio valorativo/descriptivo.  

 

Podemos partir del juicio fáctico ya fundamentado materialmente como verdadero «1} W 

está comiendo» y del juicio sintético/a posteriori «2} W necesita comer para vivir». Sin 

embargo, constatamos una nueva variante con este juicio fáctico que reclama una 

respuesta ético/moral viable: «12} W, que es una víctima del desempleo, solicita trabajo». 

Inmediatamente esto nos remite a estos juicios procedentes de la fundamentación formal: 

«4} W, además de comer es capaz intercambiar acciones comunicativas, e incluso capaz 

de argumentar como yo»; «8} Matar es una forma de exclusión contra W, X o Z»; «9} No 

tomar en cuenta a W, X o Z también es una manera de excluirlos». Suponiendo lo anterior 

se puede formular este juicio: «13} El desempleo es una forma de exclusión»; es decir, 

«13a} El desempleo excluye del respaldo que dan las condiciones materiales para poder 

participar formalmente en los procedimientos discursivos, incluyendo la privación de lo 

necesario para comer, por tanto, de lo indispensable para vivir»; «13b} El desempleo 

permanente quita el respaldo material ordinario para saciar el hambre, y tiene como último 

desenlace la muerte». 

 

Así pues, es correcto formular el siguiente juicio fáctico viable por su factibilidad, «14} 

Teniendo en consideración los niveles de posibilidad lógica, empírica, técnica y 

económica, es factible, es decir, se le puede dar trabajo a W». Esto tendrá como 

consecuencia que «15} Si se le da trabajo a W tendrá lo materialmente necesario para 

seguir viviendo dignamente como ser humano». Gracias a los procedimientos discursivos 

se puede llegar al siguiente consenso racional: «16} Hemos decidido inter/subjetivamente 

darle trabajo a W». Si en la decisión se incluye la postura de los afectados, incluyendo la 

de W, también se puede asegurar: «17} Nuestras condiciones laborales coinciden con las 

de W, por eso hemos decidido inter/subjetivamente darle trabajo a W, y W ha decidido 

aceptarlo». Obviamente, en este consenso coinciden tanto las condiciones del que solicita 

empleo como de los que lo dan.  



 

 

57 

 

La comunidad de vida y de comunicación interactiva constituida por los contratantes de 

empleo podrían seguir argumentando en los siguientes términos para que esta situación no 

sólo resuelva los problemas laborales de W: «18} Dado que es posible en estos niveles de 

factibilidad, y éstos continúan siendo viables, podemos dar trabajo a todo X que reúna las 

condiciones de W». El hecho de poder hacerlo hace coherente la siguiente conclusión 

formulada como un juicio valorativo/prescriptivo: «19}Por lo tanto, [19a} 1º} si W debe 

seguir comiendo para vivir (=contenido material de verdad); 2º} si teniendo en cuenta a 

los afectados hemos consensado inter/subjetivamente (=procedimiento formal de validez) 

que W y otros X deben ser incluidos en nuestra comunidad de comunicación y de vida; 3º} 

y si podemos factiblemente (=niveles de viabilidad o factibilidad) darle trabajo a W y a 

otros X]; [19b} dado que lo anterior es verdadero, válido y viable], [19c} es bueno darle 

trabajo a W y otros X]». Por primera vez es coherente la formulación lógica de un juicio 

valorativo/descriptivo a partir de juicios fácticos y juicios valorativo/prescriptivos. E 

incluso sería lógico y coherente agregar el siguiente juicio valorativo/prescriptivo: «20} Si 

esto debe ser éticamente así y es bueno que así sea, negarse a realizarlo es un mal moral». 

 

Sólo por medio de este largo razonamiento lógico se ha mostrado la coherencia del paso 

de un juicio fáctico a otro juicio valorativo. Desde el punto de vista de la fundamentación 

material de un juicio ético/moral se ha tenido que ir del 1} al 3} para que aparezca el 

primer juicio valorativo/prescriptivo. Éste último no puede ser justificado sin los juicios 

intermedios 1a}, 1b}, 2} y 2b}. Desde la perspectiva de una fundamentación formal de un 

juicio ético/moral se procedió del 4} hasta el 7} para encontrar un nuevo juicio 

valorativo/prescriptivo. La justificación de este último se funda en 4a}, 5} y 6}, y trae 

como consecuencia los juicios que van de 7a} a 7e}. Además, después de 8} encontramos 

un nuevo juicio valorativo/prescriptivo en 11} que se justifica gracias a 9}, 9a}, 10} y 

10a}. Finalmente, el razonamiento más complejo se presenta desde el enfoque de la 

fundamentación de la factibilidad de los juicios. Por una parte, el juicio fáctico 12} supone 

1} y 2}, y remite a 4}, 8} y 9}. Por otra, encontramos dos nuevos juicios valorativos hasta 

19c} y 20}. Por primera vez en todo el razonamiento aparece un juicio 

valorativo/descriptivo en 19c} justificado lógicamente por 12}, 13}, 13a}, 13b}, 14}, 15}, 

16}, 17}, 18}, 19}, 19a}, y 19 b}. El juicio 20}, que es el último, es el único en el que se 

unen por primera vez un juicio valorativo/descriptivo y uno valorativo/prescriptivo.  

 

Gracias a este largo razonamiento lógico se muestra que es posible superar la «falacia 

naturalista» en el paso que va de los juicios fácticos a los juicios valorativo/prescriptivos, y 

en el paso recíproco entre juicios valorativo/prescriptivos y juicios valorativo/descriptivos. 

La «falacia naturalista» no queda superada si no se justifican los pasos aquí mencionados. 

Por ello, aquellos que no respeten un procedimiento de razonamiento similar al expuesto 

siguen atrapados por el espectro de la «falacia naturalista» y no podrán fundamentar la 

ética que proponen. Desgraciadamente este es el caso de la mayoría de las propuestas 



 

 

58 

filosófico/teológicas hasta el presente
55

. Utilizando el ciber/lenguaje propio de nuestra 

época, la «falacia naturalista» es un error de sistema que nos saca del programa de 

argumentación coherente. Por ello, quien renuncie a presentar su propio razonamiento 

coherente no puede fundamentar la ética, aunque lo anhele con una gran dosis de ilusión. 

 

Finalmente, una última observación. El paso entre los juicios fácticos y los valorativos está 

mediado por juicios fácticos que expresan explícitamente un poder. Es decir, para llegar 

mediante una justificación lógica al «debe» y al «es bueno», es necesario e inexorable 

pasar por el «puede» a partir del «es». Por ello, desde el «ser» se alcanza coherentemente 

el «deber ser» y el «ser bueno», sólo y siempre, y gracias y mediante el «poder». Esto se 

puede constatar en los juicios 1b}, 5}, 10a}, 13a}, 14} y 18} que anteceden siempre a 

cualquier juicio valorativo, sea prescriptivo o descriptivo. 

 

 

1.4.4.3.3 Verdad, validez y viabilidad de los juicios valorativos  

 

Los juicios valorativo/prescriptivos y valorativo/descriptivos son verdaderos si 

tienen un contenido material de referencia a un mundo real, especialmente si están 

referidos a la vida. Por ejemplo: «3} W, que es un ser humano viviente que está comiendo, 

debe comer para vivir»; y «3a} W, y todo X similar a W, debe comer para vivir». Los 

juicios valorativo/prescriptivos verdaderos, además son válidos si son el fruto consensual 

racional de un procedimiento discursivo inter/subjetivo. Por ejemplo: 7}, 7a}, 7b}, 7c}, 

7d}, 7e} y 11}. La validez de un juicio valorativo/prescriptivo está justificada por la 

argumentación que se presenta, es decir, por la fuerza no coactiva del mejor argumento.  

 

En seguida se presentan algunas reglas prácticas que pueden ser discutidas y consensadas 

discursivamente como recursos de mediación en todo diálogo racional: a) ningún 

interlocutor debe contradecirse; b) cualquier interlocutor que atribuya un predicado B a un 

sujeto A debe estar dispuesto a atribuir B a cualquier sujeto C similar a A al menos en sus 

aspectos más relevantes; c) los diversos interlocutores deben descartar toda expresión 

equívoca
56

; d) un interlocutor debe afirmar sólo lo que puede probar como verdadero; e) 

ninguno debe cambiar de tema, y quien introduzca un tema distinto debe justificarlo 

argumentativamente; f) todo interlocutor capaz de lenguaje humano y de acción puede 

participar en el procedimiento como interlocutor válido; g) todo interlocutor válido puede 

argüir cualquier propuesta; h) todo interlocutor válido puede presentar sus propuestas y sus 

necesidades de manera comunicativa; i) nadie debe impedir que otro interlocutor válido 

haga valer sus derechos implícitos en las reglas anteriores mediante coacciones que 

                                                           
55

 El mismo Enrique Dussel reconoce: “Esto exigiría muchas clarificaciones y un desarrollo lógico diferente 

al supuesto en la llamada falacia naturalista, y será objeto de futuras exposiciones donde profundizaremos 

lo que aquí indicamos”. Ibid., 209-210. 
56

 Cfr., DÍAZ HERNÁNDEZ, Carlos, La filosofía: sabiduría primera (Videocinco, Madrid 1996) 375. 

Carlos Díaz está citando la obra de CORTINA ORTS,  Adela, La ética de la sociedad civil (Anaya, 

Madrid 1994) 110 y ss. 



 

 

59 

propicien una comunicación distorsionada bajo la insignia de la mentira, la desigualdad o 

la manipulación
57

. 

 

Toda argumentación debe: 1º) describir fáctica o «fenomenológicamente» cada hecho, 2º) 

contextualizarlo significativamente, 3º) interpretarlo, 4º) y valorarlo éticamente de acuerdo 

a los razonamientos expuestos en el inciso anterior acerca de la «solución al problema 

ético de la falacia naturalista». Gracias a estos cuatro requisitos de la argumentación se 

puede responder «¿qué, quién, dónde, cuándo, cómo, por qué y para qué», de tal modo que 

sea posible emitir un juicio ético/moral coherentemente justificado acerca de las acciones 

humanas. 

 

Los juicios valorativos, sean prescriptivos o descriptivos, además de verdaderos y válidos 

son también viables cuando son sostenibles al menos en los primeros niveles de 

factibilidad, a saber: el nivel lógico, empírico, técnico, económico y ético, asegurando la 

continuidad del proceso efectivo de realización, atendiendo a las consecuencias a corto, 

mediano y largo plazo. Si un juicio ético/moral cumple con los requisitos de verdad, 

validez y factibilidad hasta ahora enunciados es un juicio con pretensiones de bien 

ético/moral. Si no reúne al menos estas condiciones no tiene porqué pretender que su 

propuesta sea buena desde el punto de vista ético/moral. Una vez que haya cumplido con 

sus propósitos de alcanzar lo bueno, puede aspirar a lo óptimo pasando al siguiente nivel 

de factibilidad, a saber: sostener un impulso procesual de legitimación y coerción legal en 

contenidos mínimos de civilidad. Al respecto también hay que tener en cuenta lo siguiente: 

cuando lo óptimo se pervierte se convierte en pésimo, y quien aspira a lo óptimo sin haber 

alcanzado lo mejor nunca podrá ni siquiera ser bueno. Por ello, hay que tomar en serio los 

niveles de factibilidad para cualquier propuesta ética y para cada acción moral. 

 

Sólo restaría una observación final. No sólo el procedimiento formal de comunicación 

interactiva, sino también el procedimiento viable de realización fáctica, debería contar con 

la participación simétrica, activa y constante de los afectados que integran una comunidad 

de vida, de comunicación y de acción. La colaboración de los asesores lógicos, empíricos, 

técnicos, económicos, éticos, ejecutivos y abogados, entre otros, es importante en ambos 

procedimientos. 

 

 

 

1.4.4.4 Los principios ético/morales 

 

 

Los principios ético/morales son una universalización inter/subjetiva plausible de 

los juicios ético/morales acerca de un asunto ético específico. Los procedimientos 

discursivos encausados a emitir un juicio ético/moral alcanzan supererogatoriamente su 

objetivo cuando un consenso racional es universalizable por la plausibilidad racional de 

                                                           
57

 Cfr., Ibidem. 



 

 

60 

los principios ético/morales que propone acerca de un tema específico. Los juicios 

ético/morales que logran convertirse en principios son expresados con una frase lacónica 

que condensa todo el procedimiento de su formulación. Los principios ético/morales se 

parecen a las ‘normas’ en que ambos implican algún contenido imperativo, pero se 

diferencian en que las normas sólo son vinculantes para los interlocutores válidos que han 

participado en los procedimientos, en cambio los principios tienen pretensiones de 

universalidad para cualquier interlocutor posible capaz de acciones comunicativas, y le 

motivan para que argumente con solicitud discursiva. 

 

El carácter imperativo de las normas y principios propone un deber que cada interlocutor 

es libre de criticar y revisar de manera autónoma. Por ello, las normas y principios no 

implican necesariamente una imposición heterónoma para nadie. Incluso se puede sostener 

que, gracias a la autonomía ética de cada interlocutor, no todos los deberes son absolutos e 

incondicionados como lo consideraba categóricamente Kant, sino «deberes prima facie», 

es decir, “que han de ser cumplidos siempre y cuando no entren en colisión con otros que, 

en el caso concreto, pueden tener mayor fuerza exigitiva, precisamente porque defienden 

mejor ”
58

 la humanización.  

 

La autonomía y el imperativo de normas y principios no se encuentran tan alejados entre 

sí. Los interlocutores autónomos que busquen un consenso racional respecto a algún ethos 

universalizable descubren que hay que comprometerse en el cumplimiento de principios 

universales mínimos pero con máxima exigencia. La ética cívica post/convencional ayuda 

a que los interlocutores sean capaces de distinguir las normas comunitarias de máximos, 

propias de un grupo, y los principios universalistas de justicia acerca de los mínimos. 

Estos principios universalistas ayudan a criticar incluso la normas de máximos de la propia 

comunidad. Cualquier norma de máximos debe primero salvaguardar los principios 

mínimos de justicia, es decir, que sólo sobre la base indispensable de los principios 

universales de justicia se pueden legitimar las normas de máximos motivadas por el amor. 

La máxima poética del amor no es exigible ni vinculante, en cambio, la mínima prosa de 

la justicia sí lo es, y además es universalizable. Este “universalismo […] es ya 

irreversible”
59

. 

 

No obstante, no hay que exagerar la distancia entre normas comunitarias de máximos 

tradicionales y principios mínimos de justicia universalizable, como si estos fueran 

incompatibles o se excluyeran mutuamente. Así lo reconoce Adela Cortina:  

 
“Resulta absurdo contraponer principios universalistas y tradiciones, como si los 

primeros no nacieran históricamente en tradiciones, como si procedieran de una razón 

pura ahistóricamente constituida; pero igualmente absurdo resulta pedirle a un 

principio procedimental de justicia que no pretenda ser comprendido y aceptado por 

cualquier hombre, ya que todos ellos gozan de competencia comunicativa”
60

. 

                                                           
58

 CORTINA ORTS,  Adela, Ética aplicada y democracia..., e. c., 188. 
59

 Ibid., 185. 
60

 Ibid., 194. 



 

 

61 

 

Por otro lado, entre todas las propuestas éticas más relevantes del presente, hay una que 

sobresale por su solidez prospectiva: la ética latinoamericana de la liberación de línea 

post/discursiva, desarrollada por el 2º Dussel y Fornet Batancourt. Respecto a esta 

corriente escribe Adela Cortina:  

 
“Voy a permitirme romper una lanza por esa ética, que al fin y al cabo es la que 

defiendo por su potencial universalista y por su talante liberador: porque no hay 

liberación de los hombres concretos sin exigir para todos ellos condiciones de vida y 

dignidad, empezando, para que la exigencia se realice, por los más faltos. No es 

extraño… que los defensores de la ética de la liberación hayan entrado en relación 

con la ética del discurso, considerándola como la más apta para dar cuerpo a la tarea 

liberadora, siempre que se añadan matizaciones sustanciales”
61

, como la factibilidad o 

viabilidad de Hinkelammert y Dussel. 

 

De hecho, gracias a Dussel y Fornet Batancourt, esta ética ha sufrido una metamorfosis 

significativa, pasando de la muerte a la vida, de la violencia revolucionaria a la 

argumentación, y del resentimiento a la autoestima. Esta ética ha nacido de una tradición 

específica, pero se ha ido universalizando inteligentemente, algunas de sus normas 

específicas han devenido principios indispensables para convivir como seres humanos. 

 

Todos los principios ético/morales están abiertos hermenéuticamente a una futura 

especificación, ampliación y aplicación. La mutación hermenéutica de los principios 

ético/morales se debe antropológicamente a la incapacidad subjetiva para conocerlos 

exhaustivamente, para consensarlos definitivamente y para practicarlos a la perfección. 

Las mutaciones hermenéuticas de los principios ético/morales, más que una derogación 

son un despliegue cualitativo enriquecedor de los principios.  

 

La flexibilidad hermenéutica de los principios ético/morales contrasta con la pretensión de 

algunos que intentan imponerlos heterónomamente a raja tabla. Contra todo 

fundamentalismo fanatizante hay que valerse de aquellas antiguas virtudes 

aristotélico/tomasianas: prudencia, eubulia, sýnesis, gnome y epiqueia; sin olvidar que 

«summa lex, summa injuria», y que «el buey es más duro que la ley».  

 

La formulación de los principios morales es válida si es fruto de un procedimiento 

discursivo inter/subjetivo consensado con las razones de todos los interesados y afectados. 

Los diversos interlocutores deben cuidar que los principios no sean puramente formales ni 

que detallen exageradamente los contenidos materiales de modo circunstancial. Esto ayuda 

a descartar todo principio puramente formal por estar vacío, y toda exageración detallada 

de contenidos por su carácter circunstancial y anecdótico que entorpece su futura 

aplicación. En la historia se han propuesto diversos tipos de principios, de los cuales sólo 

nos interesan aquéllos que son fundamentales por su formulación general, que no es ni 

                                                           
61

 Ibid., 189. 



 

 

62 

puramente formal ni detallada en su contenido. A continuación se hace un inventario de 

estos principios ético/morales fundamentales: 

 

 Regla de oro o propositiva: «Trata al otro como quieras que te traten». 

 Regla de plata o prohibitiva: «No hagas al otro lo que no quieras que te hagan». 

 Las dos anteriores representan la superación de la regla de bronce o ley del talión: «Ojo 

por ojo y diente por diente». Mahatma Gandhi criticó la ley del talión porque si se 

aplica tal cual todos nos quedaremos ciegos y desdentados. 

 La escolástica propuso el lacónico primer precepto de la ley natural: «“Bonum est 

faciendum et prosequendum, et malum vitandum”»
62

. Dicho precepto se elabora a partir 

del primer principio del intelecto práctico, que sirve como fundamento de la ley natural: 

“Bonum est quod omnia appetunt”
63

. 

 Se ha hecho célebre el principio estoico: «Vive conforme a la naturaleza», cuya 

formulación griega era así: o(mologoume/nwj t$= u/sei zh=n. 

 Hay que reconocer la gran influencia de las expresiones del imperativo categórico 

kantiano, especialmente la segunda: «“Obra de tal modo que uses la humanidad, tanto 

en tu persona como en la persona de cualquier otro, siempre como un fin al mismo 

tiempo y nunca solamente como un medio”»
64

.  

 El principio utilitarista busca «la mayor felicidad para el mayor número». Fue 

originariamente propuesto por Francis Hutcheson (1694-1746) y después reformulado 

por Jeremy Bentham (1748-1832). 

 El principio preferencial asegura: «Es preferible la vida, la libertad y la igualdad, que la 

muerte, la esclavitud y la desigualdad». Este principio es defendido por el filósofo 

español José Ferrater Mora.  

 El principio personalista considera que «la persona es el valor fundante e 

incondicionado, porque la persona siempre es fin y nunca es medio». 

 Adela Cortina propone un principio procedimental de una ética universal: «Todo ser 

humano ha de ser tratado humanamente porque posee una dignidad inviolable». Desde 

nuestro punto de vista, hay que reformular este principio en los siguientes términos para 

                                                           
62

 AQUINO, Tomás de, Summa Thelogica, I-II, q. 94, a.2 (B.A.C., Madrid 1951) 129. [=El bien se ha de 

realizar y procurar, y el mal se ha de evitar, o el bien debe realizarse y procurarse, y el mal debe evitarse]. 
63

 Ibidem. O como originariamente lo consideró Aristóteles al principio de su Ética a Nicómaco: “kalw=j 

a)/nanto t’a)gaJo/n, ou(= pa/nt’ e)i/etai”. [=Han definido pulcramente el bien como aquello hacia 

lo que tienden todas las cosas]. ARISTÓTELES, H)/Jikwn Nikoma/xeiwn, Lib. I, cap. I (Firmin Didot, 

París [s.a.]) I, 1. 
64

 KANT REUTER, Immanuel, Fundamentación de la metafísica de las costumbres, en FERNÁNDEZ, 

Clemente, comp., Los filósofos modernos: selección de textos (B.A.C., Madrid 1976
3
) I, 594. Ibid., 

(Porrúa, México 1996
9
) 44-45. La primera expresión del imperativo categórico es la siguiente: «“Obra 

como si la máxima de tu acción debiera tornarse, por tu voluntad, ley universal de la naturaleza”» Ibid., 

(B.A.C.) I, 590; (Porrúa) 40. Esta expresión tiende a ser predominantemente formal. Otros textos kantianos 

con un contenido similar son los siguientes: “Obra sólo según una máxima tal, que puedas querer al 

mismo tiempo que se torne ley universal”. Ibid., (B.A.C.) I, 589; (Porrúa) 39. “Yo no debo obrar nunca 

más que de modo que pueda querer que mi máxima deba convertirse en ley universal”. Ibid., (B.A.C.) I, 

579; (Porrúa) 26-27. «Actúa de modo que la voluntad, con su máxima, pueda considerarse como 

legisladora universal con respecto a sí misma». Cfr., (B.A.C.) I, 595-596; (Porrúa) 46. 



 

 

63 

que sea verdaderamente procedimental: «Todo interlocutor válido ha de ser tratado 

humanamente por la competencia comunicativa que funda su dignidad inviolable».  

 Así pues, Habermas, Apel y Cortina estarían de acuerdo en admitir el siguiente 

principio de la ética discursiva: «Todo ser humano debe ser tratado como interlocutor 

válido por su competencia comunicativa actual o posible».  

 Los principios post/discursivos de la ética latinoamericana de la transformación, 

propuestos por Enrique Dussel, son los siguientes. 1º) Principio material universal de 

la ética: «Quien actúa éticamente debe producir, reproducir y desarrollar 

autorresponsablemente la vida»
65

. 2º) El principio ético/moral de validez formal podría 

enunciarse así: «Quien argumenta acepta las exigencias morales procedimentales por 

las que todos los afectados deben participar fácticamente en la discusión argumentativa, 

dispuestos a llegar a consensos sin otra coacción que la del mejor argumento, 

enmarcando dicho procedimiento y el consenso en el horizonte del principio ético 

material de la vida»
66

. 3º) El principio de operabilidad o principio ético de factibilidad, 

se puede formular en los siguientes términos: «Quien opera o decide éticamente debe 

cumplir a) con las condiciones de factibilidad lógica, empírica, técnica, económica, 

ética, política y jurídica, b) y con las exigencias materiales de verdad y formales de 

validez»
67

. Desde una perspectiva de los fundamentos de la ética estos principios 

ético/morales son suficientes, aunque hay otros tres principios necesarios para la 

especificación de una ética crítica y antihegemónica, que en su momento también serán 

explicados dentro de este curso. 

 

 

 

1.4.4.5 La recta razón práctica intersubjetiva: norma próxima, objetiva y homogénea de 

la moralidad, o CRITERIO OBJETIVO DE LA MORALIDAD 

 

 

 Después de haber desplegado la dimensión objetiva de la moralidad, se ha 

precisado el significado de los valores, las normas, los juicios y los principios 

ético/morales. Sólo faltaría responder a la siguiente pregunta: «¿Cuál es la norma de 

moralidad a la que se deben adecuar las acciones humanas?». Esta pregunta puede ser 

respondida desde la triple dimensión de la moralidad, a saber, la objetiva, subjetiva e 

intersubjetiva. En efecto, los antiguos manuales enseñaban que «el dictamen de la recta 

razón práctica es la norma próxima, objetiva y homogénea de la moralidad»; y que en 

cambio, «el dictamen de la conciencia es el criterio subjetivo, último e inmanente de la 

moralidad».  

 

En el presente, es necesario completar la verdad de estas antiguas afirmaciones filosóficas 

con algunos acentos post/discursivos. Por ahora, sólo interesa precisar el significado del 

                                                           
65

 Cfr., DUSSEL, Enrique D., Ética de la liberación en la edad de la globalización…, e. c., 140. 
66

 Cfr., Ibid., 214. 
67

 Cfr., Ibid., 270. 



 

 

64 

dictamen de la recta razón práctica intersubjetiva como norma próxima, objetiva y 

homogénea de la moralidad. El dictamen de la recta razón práctica intersubjetiva sirve 

como arquetipo, modelo ejemplar o causa formal a la que deben adecuarse las acciones 

humanas desde una perspectiva objetiva. Tal vez alguien podría argumentar que el 

dictamen de la recta razón es objetivo, no intersubjetivo. Por ello, es importante 

reconocerle a la inter/subjetividad un nivel eminente de objetividad argumentativa 

superior al nivel de objetividad de una razón solitaria y antisolidaria.   

 

En síntesis, la bondad moral de una acción humana reside en su adecuación con el 

dictamen de la recta razón práctica intersubjetiva, es decir, que cuando una acción humana 

se adecua al consenso intersubjetivo de la recta razón práctica es buena desde el punto de 

vista moral. Esto supone que sea verdadera, válida y viable. La rectitud de la razón es 

argumentable por su referencia a un valor ético/moral, especialmente al valor de la persona 

humana. Los valores son la referencia objetiva del dictamen de la recta razón práctica, y 

éste es la norma ejemplar, formal o arquetípica de las acciones morales. Por ello, la 

moralidad de una acción humana reside en la adecuación con la norma arquetípica.  

 

Para fundamentar las anteriores afirmaciones suelen presentarse los siguientes 

argumentos: 1º) Las acciones humanas son determinadas formalmente por la razón. La 

bondad moral de dichas acciones depende de la consecución de un nivel de auto y 

hetero/realización de lo que el ser humano es; es decir, que cuanto más humanizadas y 

humanizadoras sean la acciones, alcanzan un nivel más elevado de moralidad. Este 

objetivo lo consiguen especialmente las acciones comunicativas, entre las cuales destaca la 

argumentación intersubjetiva de la razón. 2º) El objeto material de la voluntad es 

propuesto como verdadero por la razón. 3º) La razón es el principio originario de las 

acciones humanas porque a ella le compete aprehender, apreciar, evaluar, diseñar y 

descubrir valores, e inventar fines cuando parece que no los hay.  

 

Por lo tanto, gracias a los argumentos anteriores, se puede sostener que la razón es regla, 

medida o norma objetiva de las acciones humanas. Esta norma es además próxima porque 

no es la última instancia que dirime el conflicto entre los valores y porque la ética no es 

una ciencia geométricamente demostrada, sino una disciplina filosófica que implica 

además otras dos dimensiones: la subjetiva y la intersubjetiva.  

 

La filosofía tradicional se preguntaba: «¿Qué es la recta razón?». Y respondía: Es la razón 

que, iluminada por los primeros principios morales
68

, pone en ejercicio la sindéresis
69

 o 
                                                           
68

 Por ejemplo, a) el primer principio del intelecto práctico, que sirve como fundamento de la ley natural: 

“Bonum est quod omnia appetunt” y el primer precepto de la ley natural: “Bonum est faciendum et 

prosequendum, et malum vitandum”. 
69

 La sindéresis era considerada por los escolásticos como la virtud intelectual especulativa que es el «hábito 

de los primeros principios morales». Para la comprensión completa de la sindéresis a continuación se 

despliega la clasificación medieval de las virtudes humanas:  

A) Virtudes intelectuales: 

 a) Del intelecto especulativo: 

   intelecto: hábito de los primeros principios especulativos 



 

 

65 

‘sentido’ moral. Según esta propuesta filosófica la recta razón dirige la acción gracias a la 

luz de la sindéresis o de la ley natural presentando ejemplarmente el dictamen de la recta 

razón, que es la norma objetiva de la moralidad.  

 

Pero, ¿en qué consiste el dictamen de la recta ratio? Esta pregunta puede ser respondida 

desde una postura filosófica distinta de la siguiente manera: el dictamen de la recta razón 

tiene un contenido, a saber, los valores que fundan toda norma ético/moral objetiva, 

inclusive la recta razón. Los valores son la referencia del contenido verdadero del 

dictamen de la recta razón. Además, el contenido ya mencionado se valida mediante 

procedimientos formales de argumentación intersubjetiva y se muestra su viabilidad en los 

diversos niveles de factibilidad. Por ello, el dictamen de la recta ratio consiste en el 

consenso racional acerca de valores, argumentos y niveles que respaldan una acción 

humana. En este sentido el dictamen de la recta ratio es una norma objetiva consensada 

intersubjetivamente. En cambio, la conciencia ejercería la competencia comunicativa para 

seguir consensando normas intersubjetivamente. Según Santo Tomás la conciencia no es 

una facultad, ni un hábito, sino un acto: “Conscientia, proprie loquendo, non est potentia, 

sed actus”
70

. Por ello, la conciencia se distingue de la sindéresis, que es el hábito de los 

primeros principios morales; y se distingue de la prudencia. 

 

Por otra parte, las acciones humanas normadas objetivamente por el dictamen de la recta 

razón siempre están relacionadas con un objeto, unas circunstancias y un fin, que orientan 

moralmente a las acciones indirectamente por su relación con el dictamen de la recta 

razón. El objeto, las circunstancias y el fin han recibido tradicionalmente el nombre de 

«fuentes objetivas de la moralidad». 

 

 

FUENTES OBJETIVAS DE LA MORALIDAD DE LAS ACCIONES HUMANAS 

 

 

1º) Objeto: es aquello hacia lo cual tiende inmediatamente una acción por su misma 

finalidad interna. Es «finis operis, materia circa quam et finis proximus». El objeto 

determina la voluntad y la acción de ésta en la línea de la causalidad formal. 2º) 

Circunstancias: son el conjunto de condiciones que acompañan la realización de una 

                                                                                                                                                                               

   sindéresis: hábito de los primeros principios morales 

   sabiduría: búsqueda de las causas últimas 

   ciencia: búsqueda de las causas próximas 

 b) Del intelecto práctico: 

   prudencia: recta ratio agibilium (acción) [eubulia, sýnesis, gnome] 

   arte o técnica: recta ratio factibilium (producción) 

B) morales 

 a) justicia: virtud propia de la voluntad 

 b) templanza: virtud temperante propia del apetito concupiscible  

 c) fortaleza: virtud activante propia del apetito irascible 

* Los dos últimos eran considerados tendencias apetitivas sensibles o sensitivas. 
70

 AQUINO, Tomás de, Summa thelogiae, I, q. 79, a.13 (B.A.C., Madrid 1951) I, 590. 



 

 

66 

acción y que la sitúan históricamente. Las circunstancias podrían actuar como causa 

material de las acciones humanas. 3º) Fin: es la causa final hacia la que tiende el agente, es 

decir, es el «finis operantis et finis remotus». Los tres elementos determinan las acciones 

humanas desde diversa perspectiva, los tres son necesarios, y agravan o atenúan la 

responsabilidad moral, cada uno a su manera. 

 

 

 

1.4.5 Dimensión subjetiva de la moralidad de las acciones humanas 

 

 

Después de haber precisado los contenidos de la dimensión objetiva hay que 

reflexionar éticamente acerca de la dimensión subjetiva de la moralidad de las acciones 

humanas. Esta dimensión incluye los siguientes temas: 1) la conciencia moral, 2) el 

dictamen de la conciencia moral, 3) y las diversas desviaciones que pueden afectar a la 

conciencia. 

 

 

1.4.5.1 La conciencia moral 

 

 

 «Conscientia» o sunei/dhsij significaban en el mundo latino y griego «saber con» 

o «contemplar con». Este saber implica un doble aspecto: saber consigo mismo y saber con 

otros. En el primer caso se trata de la auto/reflexión y del discernimiento solitario. Si éste 

saber se comparte con otros se cualifica la intersubjetividad mediante acciones 

comunicativas que incluyen la argumentación en los procedimientos de discernimiento 

solidario. 

 

La índole específicamente ética de la conciencia moral implica una base psicológica con 

una estructura inconsciente, un despliegue epistemológico y religioso de la conciencia, y 

una peculiaridad propiamente ético/moral. En seguida se describe la base psicológica de la 

conciencia moral. 

 

 

1.4.5.1.1 Base psicológica 

 

 

 La conciencia moral supone una conciencia psicológica que sirve como base 

antropológica. La conciencia psicológica y la conciencia moral se pueden distinguir 

reflexivamente. La primera consiste en darse cuenta de las propias acciones y en darse 

psicológicamente cuenta de que el «yo» es el sujeto de sus propias acciones. Cuando uno 

se da cuenta de las propias acciones y de sí mismo como autor de ellas se arriba a la 

conquista de la auto/conciencia psicológica. Esto suele suceder alrededor de los siete años 

en los casos normales. De hecho algunos le han llamado a este acontecimiento la edad de 



 

 

67 

la «discreción». 

 

Después se puede emprender la auto/reflexión acerca de los contenidos de la conciencia 

psicológica preguntándose acerca de los fundamentos de ese saber. Entonces surge la 

conciencia gnoseológica, también llamada simplemente «consciencia» (sic). En este 

momento se tematiza la distinción entre sujeto cognoscente y objeto conocido, 

descubriendo que todo objeto es el contenido de la conciencia gnoseológica y que ésta no 

está vacía porque siempre que se conoce se conoce algo distinto a la misma consciencia.    

 

La conciencia psicológica puede orientarse religiosamente de acuerdo con ciertos valores 

que le inspiran y motivan. En este caso lo que es ordinariamente un mal moral adquiere 

también la connotación de pecado. Es decir, la noción de pecado sólo es comprensible 

desde una perspectiva religiosa, aunque supone una culpabilidad psico/antropológica y la 

valoración ético/moral de una acción como mala. 

 

Hay que reconocer que en la conciencia psicológica, gnoseológica, religiosa y moral 

subyacen estructuras inconscientes que condicionan nuestras formas de pensar, hablar y 

actuar. La ética no debe subestimar el patrimonio inconsciente del ser humano. Hay un 

inconsciente colectivo que nos precede. ¿Qué hay que hacer con este tipo de estructuras 

inconscientes que condicionan nuestra conducta y las relaciones que establecemos? 

Alguien que evade irresponsablemente una respuesta a esta cuestión simplemente se deja 

manipular; sin embargo, es posible una solución responsable la pregunta anterior: 

subsumir conscientemente las estructuras que condicionan nuestra conducta y nuestras 

relaciones. Esta tarea moral requiere un esfuerzo continuo por hacer consciente el 

inconsciente. 

 

 

1.4.5.1.2 Acceso a la conciencia moral 

 

 

 La conciencia moral no es una facultad humana, ni un hábito, ni una función 

específica de alguna facultad sino una dimensión de la persona y para la persona. La 

conciencia es el yo que discierne éticamente la moralidad de las acciones propias e 

inter/subjetivas. La conciencia moral da unidad y claridad a la persona en los procesos de 

discernimiento. Es inseparable de la dignidad humana porque es la misma interioridad de 

la persona en relación consigo misma, con los otros y con lo otro. De hecho, este tipo de 

relaciones condiciona la génesis y el desarrollo de la conciencia moral. 

 

La conciencia moral es resultado de la maduración humanizada de la conciencia 

psicológica y gnoseológica, que constituyen la base antropológica que posibilita el 

despliegue de la conciencia moral. Gracias a la conciencia psicológica uno se da cuenta de 

las propias acciones y de sí mismo como autor de ellas. Sobre esta base antropológica la 

conciencia moral ayuda a discernir éticamente la responsabilidad del yo como autor de 

dichas acciones, y a valorar moralmente no sólo dichas acciones, sino también a valorarse 



 

 

68 

a sí mismo como moralmente bueno o no. En este discernimiento procesual intervienen 

elementos valorativos y prescriptivos, cuya calidad moral depende directamente de la 

autonomía solidaria del yo en inter/relación con los otros y con lo otro.  

 

 

1.4.5.1.2.1 ¿Qué es la conciencia moral? 

 

 

 En primer lugar hay que superar las reducciones de la conciencia moral a la sola 

conciencia psicológica y gnoseológica. No es suficiente tomar conciencia psicológica de sí 

mismo y de las propias acciones, ni hay que confundir la conciencia moral con la función 

intencionalmente cognoscitiva de la inteligencia. La conciencia moral es la persona 

auto/consciente de su libertad responsable y de su responsabilidad libre que discierne y se 

valora éticamente a sí mismo y a sus acciones morales. Los procesos de discernimiento y 

valoración están abiertos inter/subjetivamente, de modo que queda descartada toda 

comprensión insulista, autopoiética y encapsulada de la conciencia. El conciencialismo 

subjetivo es una consecuencia del subjetivismo e individualismo ético. Por otro lado, 

tampoco hay que anclarse en un objetivismo premoderno o cientificista, ya que la mejor 

versión de objetividad se conquista gracias a una conciencia abierta inter/subjetivamente a 

los procedimientos de intercambio racional de acciones comunicativas. 

 

La conciencia es una referencia a la totalidad de la persona. Es la persona en cuanto sujeto 

autónomamente solidario que se da cuenta de sí mismo como autor responsable y libre. La 

conciencia es la interioridad de la persona abierta inter/subjetivamente. Quien renuncia a 

la autonomía de la conciencia reniega de su dignidad personal. Dicha autonomía es 

solidaria porque la inter/subjetividad rescata a la conciencia de su aislamiento 

encapsulado. La apertura intersubjetiva de la conciencia se funda en la competencia 

comunicativa que hace persona a todo ser humano. Desde una perspectiva religiosa 

muchos han intentado justificar un modo de apertura intersubjetiva de la interioridad de la 

conciencia hacia Dios, y han interpretado el discernimiento de la conciencia como «voz» 

de Dios en intimidad religiosa del yo. Este es un asunto que no es argumentable de modo 

concluyente desde la perspectiva de una ética cívica, aunque no representa ningún óbice a 

lo que anteriormente ya ha sido considerado porque si la propuesta es intersubjetiva, 

entonces se puede también abrir a Dios considerándolo como un posible interlocutor 

válido que no debe ser excluido. 

 

 

1.4.5.1.2.2 ¿Cómo se gesta la conciencia moral de cada ser humano? 

 

El inconsciente es el útero de la conciencia moral. Los nutrientes del inconsciente 

van gestando la conciencia psicológica. Jacques Lacan ha descrito este proceso que se 

desarrolla a través del «estadio del espejo» y gracias al valor simbólico del «nombre del 

Padre». Lacan entiende por «stade du miroir» aquella fase de constitución del ser humano, 

que se sitúa entre los seis y los dieciocho meses, en el cual el niño, aún en un estado de 



 

 

69 

inmadurez motriz, va conociendo la totalidad unitaria de su propio cuerpo, tomando 

progresivamente conocimiento de sí mismo. El estadio del espejo es psicológicamente 

importante en el auto/conocimiento del yo.  

 

Este proceso psicológico de auto/conocimiento tiene lugar mediante una identificación del 

niño con otro símil (la madre, otro niño, etc.) o mediante la propia imagen especular. Las 

tres fases psicológicas del auto/conocimiento son: a) al principio el niño confunde toda 

imagen reflejada con la realidad; b) después comprende que lo que está en el espejo es una 

imagen, y no un ser real; c) y finalmente concluye que la imagen del espejo es la suya, 

distinta de la propia del adulto con la cual se confundía inicialmente. Por tanto, el estadio 

del espejo ayuda a configurar un primer boceto del yo, un embrión de subjetividad, y es un 

primer paso en la adquisición de la conciencia psicológica, epistemológica y moral. 

 

Desde un punto de vista piscológico, la formación específica de la subjetividad tiene 

lugar gracias a lo simbólico. Alguien accede a lo simbólico desplegando el proceso de 

superación del complejo de Edipo, que tiene tres fases: a) relación dual entre madre e hijo, 

b) intervención del padre con una castración prohibitiva simbólica, c) y finalmente la 

identificación con el padre. Esta última fase supone para el niño acceder al «Nombre-del-

Padre», que es la función simbólica del padre, mediante la cual el niño acaba por ser aquél 

que tiene el falo y que, por tanto, asume su propio rol masculino y supera el complejo de 

Edipo. Dicho proceso es análogo en el caso femenino.  

 

Gracias a esta función simbólica el niño se ubica en un lenguaje y en una civilización, 

reconociéndose como un auténtico ser humano. Sólo a continuación consigue hablar de sí 

mismo como un «yo» en primera persona con conciencia psicológica. Por tanto, el 

hombre se constituye psicológicamente como sujeto consciente sólo gracias a su ingreso al 

orden simbólico de la lengua y de la sociedad. En el «Nombre-del-Padre» se reconoce el 

soporte de la función simbólica. 

 

La toma de conciencia psicológica, posibilitada alrededor de los siete años en los casos 

normales, conlleva implícitamente la distinción gnoseológica entre un sujeto cognoscente 

y un objeto conocido. Cuando se tematiza esta distinción se va cualificando el despliegue 

de la conciencia gnoseológica. Una conciencia bien constituida psicológica y 

gnoseológicamente es la base firme para una conciencia moralmente bien integrada.  

 

El proceso de maduración de la conciencia moral sigue un itinerario que inicia con el 

reconocimiento invocativo de la propia menesterosidad, desemboca en la consolidación de 

las relaciones genitivas de pertenencia, dativas de autodonación y ablativas de autoentrega 

incondicionada en cualquier tiempo y en todo lugar. Como lo reconoce Carlos Díaz, la 

toma plena de conciencia moral está al final de la carrera. El yo se encuentra plenamente 

en el nominativo terminal de la búsqueda moral. Sólo en la meta última se realiza la 

apropiación consciente del yo comprometido intersubjetiva, autónoma y solidariamente. 

La fenomenología existencial lo explicó a su manera: el ser humano en el mundo llega a 

tomar conciencia de sí y a encontrarse consigo mismo solamente en relación con el otro y 



 

 

70 

lo otro. La creciente calidad de este tipo de relaciones ayuda a que la existencia humana 

sea más auténtica. 

 

En síntesis, se pueden distinguir cinco despliegues concéntricos a través de los cuales se 

va gestando la conciencia moral de cada ser humano en condiciones normales. 1º) 

Despliegue pre/moral de la conciencia psicológica: desde la vida intrauterina hasta los 6 ó 

7 años. Durante este lapso las acciones realizadas son inconscientes y pre/responsables. 2º) 

Despliegue heterónomo de la conciencia: que, aunque inicia desde la infancia y continúa 

en la juventud, encuentra su punto álgido entre los 7 y 8 años. Este despliegue acentúa las 

acciones motivadas por la exigencia de las normas extrínsecas al yo, los controles, las 

sanciones, los premios, los castigos, las órdenes de terceros, el miedo, la obediencia 

autoritaria, el interés de ser aceptado o no ser abandonado, entre otros. 

 

3º) Despliegue gregario de la conciencia: que, aunque inicia entre los 9 y 12 años, puede 

permanecer por mucho tiempo después. Las costumbres, tradiciones y lineamientos de un 

grupo humano, al cual se pertenece, determinan las acciones humanas realizadas. Si los 

individuos no se dejan absorber por el grupo, las relaciones internas pueden ir gestando el 

germen de la autonomía. 4º) Despliegue autónomo de la conciencia moral: aparece con 

cierta rebeldía a partir de la adolescencia, pero se consolida con la juventud. Se podría 

decir, que antropológicamente alguien llega a ser mayor de edad cuando la propia 

autonomía moral e intelectiva se han explicitado. 5º) Despliegue inter/subjetivo de la 

conciencia: que se afianza hasta la vida adulta. Por supuesto, hay personas autoritarias a 

las que les cuesta mucho trabajo reconciliarse con la necesidad de este último despliegue 

de la conciencia. El esfuerzo de un discernimiento inter/subjetivo es una tarea procesual, 

permanente e inacabable. 

 

Observación conclusiva: Los despliegues concéntricos pueden irse expandiendo en espiral; 

por ello, no existe una interrupción tajante entre ellos, sino una evolución paulatina de 

características que se entremezclan y se entretejen. 

 

 

1.4.5.2 El dictamen de la conciencia moral: CRITERIO SUBJETIVO DE LA 

MORALIDAD 

 

 

La filosofía tradicional enseñaba que «el dictamen de la recta razón es la norma 

próxima, objetiva y homogénea de la moralidad», y que «el dictamen de la conciencia 

moral es el criterio subjetivo, último e inmanente de la moralidad». Ya se ha 

considerado el primero de estos dos temas. Ahora reflexionemos acerca del dictamen de la 

conciencia moral.  

 

¿Qué significa que el dictamen de la conciencia sea el criterio subjetivo, último e 

inmanente de la moralidad? Es el criterio subjetivo porque es la norma autónomamente 

interiorizada de la moralidad. Es el criterio último porque en los casos conflictivos que 



 

 

71 

presentan la alternativa excluyente entre seguir la norma moral o el dictamen de la 

conciencia, quien actúa guiado por el dictamen de la conciencia actúa de modo más 

autónomo, y por ello, éticamente de modo correcto. Y es el criterio inmanente porque se 

atiene a la autonomía ético/moral tan favorecida a partir de la Ilustración kantiana. La 

inmanencia del criterio de la conciencia puede ser optimizada si desemboca en la 

inter/subjetividad procedimental de las acciones comunicativas. 

 

Por lo anterior, la conciencia se convierte en la categoría ético/moral que reviste mayor 

importancia para la fundamentación de la ética, a tal punto que subestimar el valor ético de 

la conciencia moral significaría no asumir con honestidad intelectual la tarea filosófica de 

justificar racionalmente la necesidad de una ética.  

 

El dictamen de la conciencia moral no crea los valores, sólo los hace significativos para 

que parezcan dignos de aprecio. Por tanto, lo ideal sería que siempre hubiera una 

adecuación entre el criterio objetivo de la moralidad, es decir, el dictamen de la recta 

razón, y el criterio subjetivo. Sin embargo, a veces esto no es posible. Por consiguiente, la 

importancia ética de la conciencia moral se convierte en una grave responsabilidad de 

formar educativamente la conciencia para que pueda estar a la altura de su tarea moral. En 

última instancia, la moralidad del ser humano se decide subjetivamente en la conciencia de 

cada cual. Quien actuara contra el dictamen de su conciencia pisotearía su propia dignidad 

moral heterónomamente.  

 

La conciencia moral realmente autónoma es una conciencia cuyo dictamen se realiza con 

verdad, corrección, credibilidad e inteligibilidad abriéndose al intercambio de acciones 

comunicativas con otros interlocutores válidos. La conciencia con pretensiones de  verdad 

se esfuerza por adecuarse a las referencias reales que proceden de un mundo que desborda 

la propia subjetividad encapsulada. La conciencia con pretensiones de corrección vigila la 

coherencia lógica y normativa del proceso de discernimiento moral. La conciencia con 

pretensiones de credibilidad discierne con esmero, siendo fiel en el cumplimiento de los 

compromisos asumidos que muestran la autenticidad de las propias acciones 

comunicativas. La conciencia con pretensiones de inteligibilidad busca los cauces 

adecuados por intercambiar acciones comunicativas con otros interlocutores válidos 

mediante procedimientos formales e informales de diálogo racional.  

 

Gracias a estos procedimientos, la conciencia puede concluir su dictamen moral por los 

cauces discursivos del discernimiento. El discernimiento de la conciencia es posible por la 

discursividad de razón humana y por la intuición de la inteligencia. La discursividad es 

una búsqueda compartida con otros interlocutores capaces de actuar comunicativamente, y 

en el mejor de los casos, capaces de argumentar. La intuición inteligente ofrece soluciones 

creativas que ayudan a la razón inductiva y deductiva. El discernimiento discursivo e 

intuitivo de la conciencia humana intersubjetiva debe no sólo interpretar los signos 

orientativos hacia una solución ética de las cuestiones morales. Además debe intensificar 

la crítica de las ideologías subyacentes a toda propuesta ético/moral y a cada situación 

histórica deshumanizante. La crítica de las ideologías se convierte así, en una tarea 



 

 

72 

compartida inter/subjetivamente y en una responsabilidad frente al futuro excluyente de las 

víctimas en una era intercivilizatoria, megaburocratizada, hipertecnificada, 

cibercomunicada y mercadoglobalizada. 

 

 

1.4.5.3 Desviaciones que pueden afectar a la conciencia 

 

 

La formación educativa de la conciencia moral es una exigencia ética, no sólo por la 

importancia de la conciencia en cuanto categoría ética fundamental, sino sobre todo 

porque ésta puede ser afectada por algunas desviaciones, que pueden ser de tres tipos: 

normales, intermedias y patológicas. Gracias a este tipo de desviaciones se puede hacer 

una CLASIFICACIÓN DE LOS TIPOS DE CONCIENCIA MORAL, sea como 

conciencia recta, como conciencia desviada de modo normal (conciencia maximalista, 

minimalista/laxa/permisiva, farisaica o perpleja), como conciencia desviada de modo 

intermedio (conciencia escrupulosa), o como conciencia patológica. 

 

1º) Pueden identificarse cuatro desviaciones normales o comunes: maximalismo, 

minimalismo, fariseísmo y perplejidad. 1a) El maximalismo lleva a exagerar la 

culpabilidad moral, propia a ajena. Una persona maximalista tiende al perfeccionismo, que 

inconscientemente puede estar animado por la ambición, la soberbia, el utopismo o el 

rechazo de la contingencia natural de la propia condición. Al maximalista le hace falta 

reconciliarse con su propia finitud, no vaya a ser que por querer alcanzar la santidad no 

llegue a ser ni siquiera lo suficientemente bueno. Pascal ya lo había propuesto en los 

siguientes términos: La grandeza del hombre es extraordinaria, porque el hombre conoce 

su propia miseria. Es miserable, pero también es grande puesto que lo conoce
71

. El hombre 

no es ni ángel, ni bestia; cuando pretende actuar como ángel se convierte en la peor de las 

bestias. El maximalista es como las monjas de Port Royal que, en tiempos de Pascal, «eran 

puras como los ángeles y soberbias como los demonios». También la sabiduría popular se 

mofa del maximalista en los siguientes términos: «quien del cielo resbala, hasta el infierno 

no para». De hecho, el fracaso continuo en los proyectos o los pocos resultados conducen a 

este tipo de personas al más crudo pesimismo y al despecho. 

 

1b) El minimalismo lleva a disminuir la culpabilidad moral, propia o ajena, juzgando con 

superficialidad y desenfado las acciones humanas. Esta desviación suele estar movida por 

un intento de autojustificación disimulado. Cuánta verdad encierra aquel dicho: «quien no 

vive como piensa, termina pensando como vive». Un gran problema de fondo consiste en 

que muchos ni siquiera piensan, sólo viven irreflexivamente, deslizándose sobre la 

superficie congelada y vacía de su propia precipitación. No hay que confundir el 

minimalismo moral con la ética de mínimos. Ésta última es una reflexión inteligente, 

intersubjetiva y responsable que se desembaraza de los máximos utópicos, para ganar en 

exigencia efectiva. En este sentido, la ética de mínimos ofrece una propuesta válida para 

                                                           
71

 Cfr. PASCAL, Blaise, Pensamientos. Otros escritos (Porrúa, México 1996
2
) 280.  



 

 

73 

nuestra época, en cambio, el minimalismo moral sigue siendo expresión decadente de una 

conciencia moral desviada. 

 

1c) El fariseísmo es la hipocresía de la conciencia moral que exige mucho a los demás y 

consigo suele ser muy tolerante. Esta desviación de la conciencia suele aparentar un apego 

metódico a las normas que se convierte en una máscara que encubre la propia fragilidad 

disimulada. 1d) La perplejidad es la permanente confusión en las decisiones morales. 

Suele buscar recursos para prorrogar los propios compromisos delegando a otros para que 

tomen las decisiones. Carlos Díaz hace las siguientes consideraciones que se pueden 

aplicar al asunto de la perplejidad de la conciencia moral: 

 
“a) El sujeto se percibe incapaz de tomar las decisiones cotidianas sin una cantidad 

exagerada de consejos o recomendaciones por parte de los demás. 

b) Permite que los demás tomen la mayor parte de las decisiones importantes […]. 

c) Tiende a estar de acuerdo con los demás, incluso cuando se encuentran 

equivocados, por temor a sentirse rechazado. 

d) Tiene dificultad para iniciar proyectos, o para hacer cosas por propia iniciativa. 

e) Acepta a hacer voluntariamente cosas incluso desagradables para él, con tal de 

agradar a los demás. 

f) Se encuentra incómodo o desvalido cuando se ve solo, y hace esfuerzos para evitar 

esa difícil situación. 

g) Se siente devastado o desvalido cuando terminan las relaciones íntimas. 

h) Se preocupa con frecuencia desmesuradamente por el temor de ser abandonado. 

i) Resulta fácilmente herido por las críticas o por cualquier desaprobación, aun por las 

infundadas o provenientes de gentes perversas”
72

. 

 

2º) La única desviación intermedia que reviste un interés ético es el escrúpulo. Esta 

desviación consiste en la propensión a magnificar el mal moral percibiendo lo bueno casi 

como inexistente. El escrúpulo suele ir acompañado de angustias,  prejuicios, legalismo, 

obsesiones, fobias o inseguridad. 

 

3º) Las desviaciones patológicas que repercuten en la conciencia moral tienen un origen 

psico/somático en las neurosis y psicosis. Algunas neurosis pueden originarse por 

ansiedad, fobias, histeria, obsesiones, compulsiones
73

, depresiones, neurastenia
74

, 

hipocondría
75

 o despersonalización. Algunos tipos de psicosis pueden ser: esquizofrenia
76

, 

paranoia
77

, delirio de persecución, psicosis demoniaca, delirium tremens, locura de 

                                                           
72

 DÍAZ HERNÁNDEZ, Carlos, Diez palabras clave..., e. c., 41. Carlos Díaz remite a MARINA, José 

Antonio, La libertad como artificio, en Leviatán [65] 69. No he podido acceder a la fuente mariniana. 
73

 Caracterizadas por repeticiones obsesivas y violentamente frenéticas. 
74

 Sus síntomas son: postración nerviosa, fatiga, insomnio y desgaste. 
75

 Se caracteriza por una tristeza habitual, una preocupación exagerada y pesimista. 
76

 Por ejemplo, la licantropía, que afecta psicóticamente hasta hacer que alguien crea que es un hombre lobo. 
77

 Se caracteriza por un delirio de grandeza o por se extremo opuesto: un delirio de inferioridad. 



 

 

74 

Korsakov
78

, psicosis maníaco/depresiva
79

. Este tipo de desviaciones patológicas 

disminuyen, e incluso pueden suprimir, la libertad y la responsabilidad moral. Aunque no 

se pierda la conciencia psicológica se puede perder el autocontrol de la conciencia moral. 

En este sentido las acciones realizadas en este tipo de situaciones dejan de ser acciones 

humanas susceptibles de un juicio ético y de una responsabilidad moral.  

 

 

 

1.4.6 Dimensión inter/subjetiva de la moralidad de las acciones humanas 

 

 

 La dimensión objetiva y la dimensión subjetiva de la moralidad de las acciones 

humanas han mostrado una apertura intersubjetiva. Así pues, los valores, las normas, los 

juicios valorativos, los principios y la recta razón desembocan en procedimientos de 

intercambio de acciones comunicativas entre los diversos interlocutores válidos. Este tipo 

de procedimientos validan la verdad objetiva de los valores, de las normas, de los juicios 

valorativos, de los principios y de la recta razón. Por otra parte, la conciencia moral, el 

dictamen de la conciencia moral y las diversas desviaciones que pueden afectar a la 

conciencia, superan los riesgos del intimismo solitario si afluyen en el océano 

intersubjetivo del diálogo procedimental.  

 

En síntesis, la dimensión intersubjetiva de la moralidad de las acciones humanas 

pronuncia un no enfático contra el objetivismo y subjetivismo, subsumiendo los aportes de 

la dimensión objetiva y subjetiva de la moralidad. Así pues, el dictamen de la recta ratio, 

que es la norma próxima, objetiva y homogénea de la moralidad, se convierte en una 

norma objetiva que debe ser consensada inter/subjetivamente. Y el dictamen de la 

conciencia, que es el criterio subjetivo, último e inmanente de la moralidad, debe validarse 

ejerciendo la propia competencia comunicativa y consensando normas 

inter/subjetivamente. 

 

 

 

1.4.7 Procedimiento ético de valoración y educación moral: FORMACIÓN DE LA 

CONCIENCIA MORAL 

 

 

 Un procedimiento ético que ayude a valorar moralmente a cada persona y sus 

acciones humanas, y que favorezca la educación moral de cada ser humano, no puede 

reducirse a un código de deberes incondicionados, preceptos heterónomos o virtudes 

rancias. De hecho, a la virtud se le llegó a percibir en el siglo XIX como «una solterona, 

                                                           
78

 Quienes padecen este síndrome no dejan de parlotear, contando mentiras flagrantes de su vida pasada, 

debido a una pérdida terrible de la memoria que se mezcla con fabulaciones patológicas y ficciones 

inconscientes. 
79

 Sus síntomas más comunes son la cólera y la alegría excesiva con carcajadas delirantes. 



 

 

75 

desdentada y regañona». Nuestra época se ha liberado de esas parcializaciones que se han 

vuelto obsoletas. En todo caso, habría que reinterpretar los aportes de las propuestas éticas 

antiguas, medievales y modernas con las claves que ofrecen las propuestas éticas 

contemporáneas. 

 

 

1.4.7.1 Procedimiento ético de valoración moral 

 

 

1) Por ejemplo, Carlos Díaz
80

 ofrece la siguiente alternativa de conjunción entre valores y 

virtudes.  

 

1a) Valores:  


Saber: El saber más sabio es la docta ignorancia, es decir, aquel saber que es 

consciente de lo que no sabe. La sabiduría es aquello que queda después de que todo lo 

que se sabía de memoria se ha olvidado; por ello, no se reduce a erudición. Lo que sólo 

se sabe de memoria es el polvo que cae de los libros sucios sobre los cerebros vacíos. 

La sabiduría es como las luciérnagas, necesita de las tinieblas para brillar. Saber 

implica saber pedir perdón, porque es sabio decir: «me he equivocado», «lo siento», o 

en una palabra «perdóname». El saber incluye el buen humor. De hecho, uno no debe 

acercarse a una cabra por delante, ni a un caballo por detrás, ni a un carente de buen 

humor por ningún sitio. Saber es razonar con un corazón inteligente, pues quien no 

comprenda una mirada tampoco comprenderá un largo discurso. También hay que saber 

perder, porque lo importante no siempre es ganar sino quererlo, sabiendo perder aun sin 

desearlo; y hay que saber sufrir. Para quien sabe sufrir, sus desventuras se convierten en 

fuente de sabiduría. A quienes el sufrimiento no educa, siempre serán niños. Cuando le 

damos sentido al sufrimiento, éste se convierte en un aliado de nuestra felicidad. 

Aunque ciertamente, como lo reconoció Cioran,  el sufrimiento no hace mejor a nadie, 

excepto a aquéllos que ya eran buenos. Hay gente que no sufre y es desgraciada; en 

cambio, hay muchos que sufren enormemente, y son felices, porque le han dado un 

sentido a su situación. Por ejemplo, si amo a alguien, entonces puedo decirle «el dolor 

es el amor con el cual yo te amo». 

 

Querer-cariño: La certeza de sabernos y sentirnos queridos nos hace invulnerables. 

Da más fuerza sentirse querido que saberse fuerte. Sólo el cariño per/dona. Perdonar es 

renunciar al propio derecho por amor. Perdonar es renunciar a tener la última palabra. 

El perdón permite recordar el mal padecido o ejercido, pero evocándolo como ya 

perdonado y para que no se repita.  

 

                                                           
80

 Para la información que viene en seguida, cfr., DÍAZ HERNÁNDEZ, Carlos, Diez palabras clave..., e. 

c., 15-63. 



 

 

76 

Querer-voluntad: Este valor sólo brota sano si el cariño también ha sido sano. 

Muchos que dicen «no puedo», en realidad disimulan inconscientemente un «no 

quiero». Nada grande se ha hecho nunca sin un gran querer. La voluntad humana que 

quiere convierte la fuerza meramente física en poder humano. No se deja derrotar por la 

perversión que le rodea. Reconoce con realismo que este mundo a veces parece una 

montaña de mierda, y que hay que tomarla con las manos, pero sin dejarse ensuciar el 

corazón.  

 

Deber: El deber es reconocido con autonomía por aquéllos que conquistan la nobleza 

moral. Quien sólo reclama sus derechos es un parásito. Los derechos son como una 

tienda de campaña, que sólo protege mientras algo o alguien sostiene las lonas 

levantadas. Los nobles buscan creativamente la manera de defender los derechos 

sosteniendo las lonas del deber. Los nobles prefieren vivir como humanos 

humanizando; en cambio, los parásitos disfrutan inhumanamente de los derechos como 

garrapatas. Cuanto más importa el yo, más se acentúa la conciencia de los propios 

derechos; en cambio, cuanto más importa el tú y el nosotros, tanto más relevante es la 

conciencia de los propios deberes. 

 

Poder: En cada caso, es importante reconocer los límites de mi poder. Por supuesto 

que puedo hacer algo, pero no puedo hacerlo todo. Y a lo imposible, nadie está 

obligado. Se debe hacer lo que se puede. Muchas veces el poder brota no sólo de las 

capacidades propias, sino del vigor que nos confieren quienes nos aman. El poder más 

bueno es el compartido. Ciertamente el querer está limitado por el poder. En efecto, la 

impotencia es el querer que no puede. Entonces, es importante reconciliarse con la 

propia finitud. Sin embargo, muchas veces podemos mucho más de lo que creemos. 

 

1b) Virtudes
81

: «Virtus» es fuerza, valor ‘viril’, vigor. Los valores que no se encarnan 

como virtudes difícilmente son apreciados de hecho. Por ejemplo, saber lo 

que hay qué hacer es sabiduría; saber cómo hacerlo, inteligencia práctica; y 

hacerlo es virtud. 


DEFINICIÓN DE VIRTUD: La filosofía tradicional entendía la virtud como un hábito 

operativo bueno, y el vicio como un hábito operativo malo. Aristóteles definió la 

«virtud» de la siguiente manera: Es un hábito electivo que consiste en un término 

medio relativo a nosotros, regulado por la recta razón en la forma que lo regularía el 

hombre verdaderamente prudente. Desde esta perspectiva el «vicio» sería un hábito 

electivo que consiste en los términos extremos de la virtud, sea por exageración o por 

defecto. Para ver la clasificación medieval de las virtudes humanas véase nota no. 69. 


                                                           
81

 Para la información que viene en seguida, cfr., id., Soy amado, luego existo..., e. c., II, 148-345. 

Aristóteles definió la «virtud» de la siguiente manera: Es un hábito electivo que consiste en un término 

medio relativo a nosotros, regulado por la recta razón en la forma que lo regularía el hombre 

verdaderamente prudente. 



 

 

77 

Fortaleza
82

: La fortaleza no usa su fuerza como una arma que hiere, sino como un 

bálsamo que cura. La fortaleza ayuda a perseverar. Nada que valga la pena se ha 

aprendido en diez lecciones fáciles. Por el contrario, según Montaigne, la dificultad da 

valor a las obras. La persona que se levanta es aún más grande que la que no ha caído 

por nunca haber intentado subir. El riesgo de errar es también el riesgo de acertar. 

Quien no se decide a actuar por miedo a equivocarse, también tiene miedo a acertar. El 

mayor error de todos es no intentar nada nuevo, o nada de nuevo. No hay que 

conformarse con las migajas y la carroña. Hay que reconocer que el chacal cree haberse 

dado un gran banquete cuando sólo ha tragado los restos que dejó el león. La fortaleza 

ayuda a ser magnánimo, aceptando con cariño que «es de reyes hacer el bien y recibir 

calumnias».  

 

La fortaleza ayuda a forjar una cabeza de hielo, un corazón de fuego y unos brazos de 

hierro. De hecho, la inconstancia acarrea más daños que la terquedad. Cuando un viejo 

anciano escaló la cima de un monte del Himalaya durante el crudo invierno, alguien le 

preguntó con asombro cómo lo había hecho. Y el anciano respondió: «mi corazón llegó 

primero». La fortaleza ayuda a consolidar las aspiraciones elevadas, a mantener las 

expectativas moderadas y las necesidades pequeñas.  

 

La fortaleza no es soberbia. El soberbio siempre quiere tener razón, busca valer a cualquier 

precio, desprecia a los demás, admira sus propios defectos y no sabe pedir perdón. Se 

parece a un gallo que estaba convencido de que era la potencia y la belleza de su canto lo 

que hacía salir el sol cada mañana. La presunción, la ambición y la vanidad son familiares 

de la soberbia. El presuntuoso cree poder hacer aquello que supera sus propias fuerzas sin 

requerir auxilio de nadie. La ambición consiste en buscar la honra que no se merece y que 

no se puede alcanzar. La vanidad busca a toda costa el reconocimiento por parte de los 

demás. La jactancia, la ostentación y la hipocresía descienden de la soberbia y de la 

vanidad. Quien se jacta habla de sí mismo buscando la propia alabanza. Este tipo de 

personas se parecen al caracol que miró el rastro que dejaba su propia baba y exclamó 

ufano: ¡Ahora comprendo que dejaré huella en la historia! La ostentación busca llamar la 

atención con fastuosidad. Al ostentoso, viajar no le sirve para ensanchar su mente, sino 

para propagar por más sitios su estrechez de miras. El ostentoso usa más palabras de las 

necesarias para decir más cosas que las que sabe en realidad. Convendría decirle a este 

tipo de personas: «si lo que vas a decir no es más bello que el silencio, mejor cállate». La 

hipocresía intenta adornarse con apariencias de virtud para ocultar las propias faltas y 

limitaciones.  

 

Templanza
83

: Es el arte de poner el placer al servicio de la alegría. Esta virtud da 

auto/control para que nunca haya demasiado de nada. La templanza se necesita en todo, 

                                                           
82

 La filosofía tradicional definía la «fortaleza» como virtud propia del apetito irascible que activa la 

firmeza moral en las reacciones de temor y audacia. 
83

 La «templanza» era considerada en la filosofía tradicional como la virtud propia del apetito concupiscible 

que asegura la temperación (moderación) en las reacciones de conservación y desarrollo de la vida 

(alimento, sexualidad). 



 

 

78 

también en la forma de hablar. A quien le falta profundidad verbal, le sobra extensión. 

La templanza modera teniendo presente que «lo bueno si breve, dos veces bueno; 

incluso lo malo, si poco, no tan malo». La templanza ayuda a controlar la ira, pero 

cuando ésta se desata, a la persona se le encoge el cerebro. ¿Cómo mantener el 

auto/control? Conservando la tranquilidad, escribiendo lo que uno siente, dominando el 

lenguaje, verbalizando las razones del propio enojo, aplazando la discusión. El 

temperante, incluso duerme mejor. Quien pierde el control pierde ante los demás la 

poca o mucha razón que pudiera asistirle. 

 

Prudencia
84

: Deriva según Cicerón de «providentia», que traduce la aristotélica 

ro/nhsij. La prudencia es recta ratio agibilium o el arte de elegir los medios más 

adecuados a un fin, o para evitar con discreción el peligro y preservar la propia 

situación de tranquilidad. Sin la prudencia no habría ninguna virtud. Las virtudes que le 

acompañan son: eubulia, sýnesis, gnome y epiqueia. Un ingrediente que perfecciona la 

prudencia, es la «solertia», que es la sagacidad o astucia para reaccionar ante lo 

inesperado y súbito. El prudente prevé y provee su propia defensa frente a cualquier 

lobo; incluso tiene presente el lobo que lleva dentro. Imprudente es aquél que descuida 

el presente mientras traza planes para el futuro. El prudente sabe que después que han 

saqueado el campamento ya no sirve vigilar cuarenta días y cuarenta noches. El 

prudente vigila con cuidado a tiempo. Sabe que «de las cosas más seguras, la más 

segura es dudar». El prudente sabe que «el no y el sí son breves de decir, y que exigen 

pensar mucho». Calla a tiempo; por ejemplo, cuando advierte el primer síntoma de 

fatiga en los oyentes. El prudente sabe que «el cocodrilo que desea comer no enturbia el 

agua». 

 

Todas la virtudes culminan en la discreción, cuyo arte está en «sin mentir, no decir todas la 

verdades». La prudencia no es miedo. No aparenta, como el niño que hablaba como una 

persona mayor, mostrando que no era más que un pobre viejo prematuro.  

 

Justicia
85

: Es desconcertante y, porqué no decirlo, absurdo que haya seres humanos 

justos que en nuestro mundo sufran injustamente, y otros injustos que nunca padezcan 

las consecuencias de sus acciones. Hay asesinos que son tratados con privilegio, e 

inocentes que son condenados. Hay personas justas que son tratados como perros, y 

otros que se comportan peor que muchos perros y, sin embargo, son tratados con 

deferencia. Los que esperen justicia están invitados a trabajar por ella ahora. No es 

correcto esperar lo que no se ha buscado. Quien ha vivido como cerdo ¿cómo puede 

esperar un futuro angélico? ¿Para qué quiere un paraíso la gente rastrera? Cuando 

alguien es un oportunista rastrero se guía por algunas de las siguientes pautas: no confía 

demasiado en los amigos y sabe utilizar a los enemigos, consigue que otros hagan el 

                                                           
84

 La definición clásica de «prudencia» la consideraba como recta ratio agibilium, es decir, de lo que debe 

hacerse en cada caso. 
85

 Para la información que viene en seguida, cfr., id., Justicia humana y justicia divina, en Communio: 

Revista Católica Internacional, año 23 [1/2001] (Encuentro, Madrid 2001) 4-11; id., La virtud de la 

justicia, en Communio: Revista Católica Internacional, año 23 [1/2001] (Encuentro, Madrid 2001) 12-26. 



 

 

79 

trabajo y sólo él se lleva el mérito, hace que la gente dependa de él, actúa como un 

amigo pero trabaja como un espía, mantiene las manos limpias pero sólo las manos, 

hace que los logros propios parezcan realizados sin esfuerzo, consigue que los demás 

jueguen con las cartas marcadas que él conoce, remueve las aguas para pescar.  

 

El derecho y el Estado son dos mediaciones importantes de la justicia, sin embargo, a 

veces más bien la obstaculizan. En esos casos, el derecho se convierte en la fuerza de los 

más bestias, la democracia parece simplemente el nombre que la ley invoca cada vez que 

el poder necesita del pueblo, y el Estado deviene cúspide de la pirámide de los sacrificios 

victimarios. El derecho hace falta para que la justicia sea eficaz, pero la justicia no se 

reduce a aquél. Aunque, ciertamente, la ley ayuda a ser pacíficos y cooperadores a aquéllos 

que son violentos por naturaleza. La justicia nos motiva a buscar que los verdugos no 

triunfen definitivamente sobre sus víctimas. La justicia prefiere perdonar que castigar mal. 

Es capaz de superar el odio. La justicia es más justa cuanto más amorosa es. Por este 

camino, la justicia deviene justificación. La justicia, además de darle a cada uno lo suyo
86

, 

consiste en ayudar más a quien más necesita. Por ello, quien más puede o más tiene, más 

debe ayudar. Paul Ricoeur incluye tres elementos en la noción de justicia: a) lo bueno, 

como aspecto teleológico, b) lo legal, como aspecto deontológico, c) y lo equitativo, como 

elemento trágico, dramático o narrativo.  

 

2) Richard Rorty, por su parte, hace una defensa muy sui generis al modo liberal, de la 

democracia y de la solidaridad, en contra de la crueldad de nuestro mundo. 

 

3) Alasdair MacIntyre analiza con desilusión la situación de la virtud en nuestro tiempo. 

Según él, las virtudes tradicionales han sido abandonadas; hoy sólo existe la virtud en 

singular, entendida por cada cual a su manera. En la sociedad contemporánea, tal como ha 

estructurado su propio êthos, ya no es posible hablar de virtudes. Hay que elaborar una 

propuesta que vuelva a hacer comprensible el discurso de las virtudes con un horizonte 

que devuelva la unidad y sentido a la vida humana. MacIntyre asegura que toda propuesta 

moral sobre las virtudes depende de una tradición contextual de racionalidad.  

 

Afortunadamente no todo está perdido en el mundo liberal, hay destellos que alientan a 

criticar las morales emotivistas y a difundir nuevas propuestas solidarias, aunque sea en 

pequeñas comunidades. Nuestra situación es comparable a la vivida en la última época 

crítica del Imperio Romano de Occidente. Entonces fue San Benito quien organizó un 

nuevo orden moral que duró casi un milenio. San Benito asumió los valores religiosos y 

comunitarios. Hoy estamos a la espera, no de Godot, sino de un nuevo San Benito. 

 

* Conclusión: las propuestas de Carlos Díaz, Richard Rorty y Alasdair MacIntyre son 

sugerentes. No obstante, la primera parece ofrecer más alternativas para reinterpretar 

                                                           
86

 La definición tradicional de «justicia» era la siguiente: iustitia est habitus secundum quem aliquis 

constanti et perpetua voluntate ius suum unicuique tribuit [= La justicia es el hábito según el cual se da 

(retribuye) a cada uno su propio derecho con una voluntad constante y perpetua]. 



 

 

80 

los aportes de la tradición filosófica y encauzarlos en el contexto de un  procedimiento 

ético que ayude a valorar moralmente a cada persona y sus acciones humanas, y que 

favorezca la educación moral de cada ser humano. 

 

 

1.4.7.2 Procedimiento ético de educación moral 

 

 

Teniendo en cuenta lo anterior, es necesario ahora especificar el modelo pedagógico que 

puede servir para una educación moral. Los errores que hay que evitar para que el modelo 

pedagógico sea operativo son los siguientes:  

 

a) Superar la educación autoritaria y coactiva que hasta ahora ha prevalecido, teniendo en 

cuenta que la meta ética de la educación moral no es la obediencia, sino la humanización 

de la persona mediante la autonomía moral y la justicia. 

 

b) Educar para que las personas sean crecientemente críticas y reflexivas, incluso de las 

propias tradiciones heredadas.  

 

c) Optimizar la práctica pedagógica para que la educación no se reduzca a instrucción, 

para que las escuelas no sean academicistas, ni los maestros sólo profesores, ni los grupos 

dirigistas, ni la familia paternalista, sobreprotectora o autoritaria. En fin, para que los 

educadores no sean policías, ni los formadores detectives. 

 

El problema fundamental respecto a este asunto consiste en que el modelo pedagógico 

utilizado hasta ahora en la educación moral corresponde a una cultura autoritaria. No cabe 

la menor duda acerca de lo siguiente: todo intento de renovación en la educación moral no 

será duradero ni transformador si no deja de ser autoritario. Y esto desde el seno de la 

familia. Por lo tanto, si los papás no cambian de modelo pedagógico nunca cambiarán las 

otras instituciones, a saber: la escuela, la universidad, las empresas, el Estado, las iglesias 

y los seminarios, entre otros. Si no se asume una nueva pedagogía todo intento ético 

transformador quedará frustrado porque no logrará formar seres humanos autónomos ni 

ciudadanos participativos. 

 

Esta propuesta no quiere escandalizar a nadie, ni tampoco que cada uno se quede tranquilo 

tal como suele estar. Si alguien se siente incómodo, qué bueno. Lo malo es reaccionar con 

ira, hipocresía, escándalo o indiferencia. Esta propuesta no pretende ocasionar una crisis ni 

en la familia, ni en la escuela, ni en las casas de formación en general. Las únicas 

instituciones que se eclipsarán de modo irreversible serán aquéllas que se empeñen en 

seguir siendo autoritarias y se organicen como tales. En otras palabras, sólo las 

instituciones autoritarias entran en crisis, no por ser instituciones, sino por ser autoritarias. 

 

La familia tradicional tiene por cuna el autoritarismo. Los padres suelen impartir una 

educación autoritaria que supone no tener en cuenta el valor de los niños como personas. 



 

 

81 

Los somete a una radical sumisión o al conformismo, destinándolos a un infantilismo 

revivido y perpetuado en su mayoría de edad. Se les educa para ser incapaces de pensar, 

sentir y actuar de modo autónomo y libre. Y, en cambio, se les exige ser siempre 

obedientes por siempre, exaltando con interés el estilo lacayuno como verdadera virtud. 

Los papás no pretenden conscientemente hacer un mal a sus hijos. Así los educan 

inconscientemente, con toda la buena fe de su credulidad. Sin embargo, frenan el 

desarrollo de sus hijos privándoles de una genuina formación para la autonomía. 

 

Analicemos la educación familiar autoritaria desde una doble perspectiva: 1º) explicación 

psico/afectiva del poder autoritario de los padres, 2º) y explicación socioeconómica del 

autoritarismo familiar. 

 

1º) Explicación psico/afectiva del poder autoritario de los padres 

 

La inicial desigualdad del niño: Es innegable que el niño nace con una desproporción 

si se le compara con el mundo de los adultos. Hay una desigualdad biológica. El niño es 

un desvalido, un menesteroso, un desprovisto y un dependiente. Sin la ayuda de los 

adultos perecería. Su desigualdad biológica unida a las otras le hacen vivir en una 

situación de dependencia total. 


El niño y el mundo de los adultos. El mundo de los adultos le protege, le da calor, 

alimento, cariño, salud, placer, seguridad y defensa. Pero también es el mundo que le 

prohíbe, le limita, le frustra y le exige obediencia. La madre, sobre todo, aparece como 

la todopoderosa porque le proporciona directamente todo. De hecho, el niño depende 

totalmente de su madre. El padre entra en la vida del niño para ampliar el círculo de la 

relación dual que mantiene el niño con su madre, para mostrarle un mundo más 

objetivo, más exigente, competitivo, con obligaciones anexas a los derechos. 


¿Cómo asume el niño su situación? Cuando intenta afirmar espontáneamente su 

iniciativa personal, advierte en su intento de auto/afirmación que sus padres se oponen 

a su independencia. Los padres apoyan, prodigan, consienten y satisfacen; pero también 

niegan, reprueban, desautorizan, privan y producen frustraciones. El niño pronto 

descubre esta ambivalencia en la relación con sus padres. Cuando sus padres 

desaprueban su acción, siente que su yo es frenado, que su iniciativa es cercenada, que 

no puede hacer lo que a él le gusta. Si el niño se revela encuentra inconscientemente en 

sus padres un obstáculo e incluso un enemigo. Entonces el niño aplaza su agresividad y 

se somete. ¿Por qué? Abandona sus intentos de autonomía porque ve que nada puede 

hacer; que el único efecto que podría provocar por parte de ellos sería el abandono, la 

pérdida de su amor, el quedarse solo, sin recursos, sin seguridad ni protección. El niño 

se somete y abandona sus intentos de autonomía.  El temor a verse abandonado le 

obliga a someterse. 


Postura de los adultos ante la desigualdad del niño. Los adultos cometen el disparate 

de explotar la desigualdad del niño sometiéndolo bajo su enfática superioridad. Las 



 

 

82 

facultades idealizadas de los adultos se engrandecen más de lo necesario. El niño de 

repente percibe que su mundo infantil es menospreciado. No siendo suficiente lo 

anterior, los adultos utilizan una actitud aplastante guiada por la siguiente condición: 

«Si no te portas bien, ya no te vamos a querer». El niño es chantajeado con una 

alternativa irracional: o se somete o se quedará solo.  Esta forma de coacción le cierra al 

niño el camino de la autonomía porque los adultos le obligan a hacer lo que ellos 

quieren. La autonomía se ahoga con sus primeros balbuceos. 


Los resultados del chantaje anterior. Son básicamente dos: 1) El niño ha sido 

sometido tan autoritariamente que difícilmente volverá a reclamar su autonomía. Sus 

primeros intentos han fracasado. 2) El niño es adiestrado para obedecer, sometiéndose 

siempre. Cuando sea adulto seguirá actuando como un niño inconscientemente. Por 

tanto, parece que la mayoría de los seres humanos han sido educados desde pequeños 

para callar y someterse por miedo a ser abandonados o quedarse solos.  

 

2º) Explicación socioeconómica del autoritarismo familiar


 En la mayoría de las sociedades actuales el carácter fundamental  del poder y del 

dominio reside en el varón. Están estructuradas para frustrar a la mayoría de las mujeres y 

a someter a todos los niños, que son dependientes y están sometidos al padre. En las clases 

altas, el niño más que persona es heredero. Su personeidad es sometida a la primacía de su 

posición social. En su familia el niño es económicamente nulo y profesionalmente 

incapacitado. Su dependencia económica le hace insignificante comparado con su padre. 

Por otra parte, en las clases bajas el niño suele ser simplemente una carga, y aunque sea 

querido no deja de ser una carga; o como se escucha comúnmente, una panza más que 

alimentar. Afortunadamente la «tercera mujer» va alcanzando su autonomía 

socio/económica y psico/afectiva rompiendo la milenaria dependencia del padre o del 

esposo. 

 

En el momento actual el autoritarismo familiar e institucional está en crisis. El 

autoritarismo se desmorona, y con él el tipo de familia autoritaria y las instituciones 

autoritarias. Hoy se proclama la muerte de la familia autoritaria y la muerte de las 

instituciones autoritarias. Ya no hay más argumentos de autoridad que sustenten, legitimen 

y mantengan en pié por más tiempo ese tipo de orden añejo. Muchos seres humanos van 

cobrando conciencia de su valor y de su dignidad desmitificando ese orden milenario 

montado arbitrariamente. Un orden que no puede ser ni natural, ni intocable, y mucho 

menos divino. 

 

Una vez que los seres humanos van aprendiendo a emanciparse de su arcaica minoría de 

edad ha aparecido un nuevo peligro alterno al autoritarismo: «el principio de eficacia». 

Este principio va sustituyendo al ineficaz «principio de autoridad» apoyándose en el 

ingente desarrollo tecnológico. Su objetivo es la competencia encarnizada, la rentabilidad 

máxima y el aumento de las inversiones. La mayoría de los seres humanos están siendo 

educados de acuerdo a este nuevo principio que por desgracia resulta peor que el 



 

 

83 

autoritarismo porque no tiene la fuerza de cohesión social de aquél. Es decir, que tiene por 

resultado un hiper/individualismo sibarita y la instrumentalización del ser humano que es 

sometido a la ley de la eficacia y del rendimiento. Este nuevo orden amenaza con ser tan 

despersonalizador o más que el orden autoritario. Por este rumbo nos está orientando la 

nueva dictadura tecnocrática.  

 

La nueva familia no autoritaria tiene una gran tarea que cumplir. A partir de este tipo de 

familia se pueden modificar las instituciones autoritarias. Muchos adultos dan síntomas de 

decadencia. Por ejemplo, utilizan tranquilizantes, somníferos o antidepresivos; incluso les 

vemos utilizar la agresión, la envidia o el ataque por la espalda para dañar a las nuevas 

generaciones que les están sustituyendo. Somos testigos de su derrota, de su falta de 

confianza en sí mismos y de su impotencia ante los nuevos retos. Muchos papás, mamás o 

directivos no tienen prestigio ante sus hijos o ante sus supuestos dirigidos. Los nuevos 

jóvenes no autoritarios se encuentran ante instituciones cansadas que no tienen un rumbo 

claro. Por primera vez en la historia los jóvenes tienen la oportunidad de orientarlas por un 

nuevo rumbo que introduzca significativas transformaciones.  

 

Sin embargo, esta oportunidad puede ser frustrada por la manipulación de las ideologías si 

a los jóvenes les falta el vigor entrañable de una nueva pedagogía no autoritaria, o si, 

después de haber buscado este cambio, se traicionan a sí mismos. 

 

En estas circunstancias, hay que reconocer el valor que tiene el conflicto. Contra el 

autoritarismo hay que reclamar el valor de la igualdad de dignidad entre todos los seres 

humanos. Los dictadores, necios o locos se creen dueños del mundo, y pretenden dar la 

última palabra ellos solos. Se creen con el derecho omnímodo a mandar sin contar con los 

demás. La gente autoritaria y dogmática elude a toda costa el conflicto, no quiere 

discusión, crítica ni oposición; quiere sumisión y servilismo.  

 

Contra el dictamen autoritario que reprime la pluralidad, es valioso sostener un conflicto 

inteligente que desarticule la pedagogía represiva de las instituciones que promueven la 

desigualdad. Desde la familia se puede educar a los hijos para comprender que nadie 

puede vivir solo. La presencia de varios interlocutores válidos implica pluralidad y 

conflicto inteligente. Desde esta perspectiva, el conflicto es inevitable, irreversible y 

valioso. Nadie puede arrogarse el derecho de trazarle a otro su camino y su futuro, 

usurpando su autonomía y su libertad responsable. El autoritario debe reconocer que él 

mismo no puede estar en la pura verdad, ni los otros en la pura mentira. Que los demás no 

están completamente equivocados ni desviados, que no son una planta ni un animal que 

necesita ser enderezado o adiestrado. Que los menores de edad no son unos minusválidos 

que siempre tengan que obedecer, sino que hay que ayudarles a ser autónomos y libres. 

Todos tienen derecho a hablar, a preguntar, a cuestionar, a discutir, a exponer sus razones 

y a que los demás reconozcan como válido lo que alguien propone con argumentos 

convincentes.  

 

 



 

 

84 

1.4.7.3 Objetivo y meta de la educación moral 

 

1) Objetivo o fin próximo. El «objetivo» es el fin próximo que opera como causa material. 

Algunos autores consideran que los diversos objetivos de la educación moral se pueden 

sintetizar así: lograr que la persona adquiera la madurez moral mediante la evolución 

armónica y el desarrollo justo de su potencial ético. Sin embargo, la madurez es un 

término ambiguo relativo al desarrollo de cada quien. Así pues, por nuestra parte, hay que 

reconocer que las diversas tareas pedagógicas se orientan hacia un objetivo: la conquista 

procesual de la autonomía moral. Este es un logro de las búsquedas modernas que 

querían conseguir la mayoría de edad de cada ser humano. Los dos indicadores que 

expresan el cumplimiento de este objetivo son: a) la calidad de auto/realización, b) y la 

calidad de hetero/realización.  

 

2) Meta o fin remoto. La «meta» es la finalidad que inspira el objetivo de la educación 

moral; es decir, el fin remoto e influye como causa final. La meta de la educación moral es 

la humanización de cada persona gracias a la conquista procesual de su autonomía 

solidaria comprometida con la justicia. Por tanto, no se trata de una autonomía que tiende 

paulatinamente al individualismo, sino hacia una tarea social conjunta dentro de una 

comunidad ilimitada de comunicación y de vida. Al respecto escribe Adela Cortina: 

 
“El proceso de moralización de una persona concreta ha de contar con sus 

comunidades reales de comunicación, en las que aprende a comportarse a través del 

humus de tradiciones, pero también con una comunidad ideal de comunicación, que 

hace referencia a todo hombre en cuanto tal. Es este último modelo moral el que hoy 

compone la estructura intersubjetiva de la ética cívica, que late en el pulso de los 

distintos ámbitos de la ética aplicada”
87

.  

 

Hay que elegir la comunidad con la que se quiere compartir un mundo vital (lebenswelt) 

con su respectiva ética de máximos. No obstante, la ética de mínimos debe ser acordada 

procedimentalmente en un macronivel cívico e intercivilizacional. La inconmensurabilidad 

entre las diversas versiones rivales de la ética existe en las éticas de máximos. El consenso 

racional, en cambio, es posible para las éticas de mínimos. 

 

* Observación final: «La moral no se enseña, se practica». «La ética se piensa, la moral se 

vive».  

 

 

1.5 NECESIDAD DE UNA ÉTICA CÍVICA MUNDIAL E 

INTERCIVILIZACIONAL (2 hrs.)  
 

 En nuestra época es imposible vivir juntos y sobrevivir sin una ética cívica mundial 

e intercivilizacional. La autodestrucción amenaza a nuestras sociedades. La convivencia 

                                                           
87

 CORTINA ORTS,  Adela, Ética aplicada y democracia..., e. c., 194. 



 

 

85 

global requiere una paz intercivilizatoria que incluye un esfuerzo ecuménico de diálogo 

entre las diversas religiones. Aquellas que se empeñen en mantener una actitud regresiva o 

represiva no tienen futuro a largo plazo. En las nuevas circunstancias, no es necesario 

compartir un mundo vital ni una ideología unitaria, bastan unos mínimos indispensables 

para convivir como seres humanos. Estos mínimos contenidos se pueden concretar 

procedimentalmente en algunas normas, valores y fines compartidos de modo vinculante 

con una máxima exigencia. Para que en una sociedad plural puedan convivir diversas 

cosmovisiones, es preciso un consenso fundamental entre ellas, unos contenidos mínimos 

con máxima exigencia. “Sin un consenso básico minimal sobre determinados valores, 

normas y actitudes, resulta imposible una convivencia humana digna”
 88

. 

 

En efecto, hay que abandonar el monólogo subjetivo e instaurar el diálogo inter/subjetivo 

entre las diversas tradiciones de investigación y de vida, sean religiosas o a/religiosas. 

Dichas tradiciones se hacen históricas en las grandes civilizaciones de nuestro mundo, a 

saber: occidental, síntica, islámica, hindú/budista, latinoamericana, ortodoxa y africana. 

Las religiones podrían prestar efectivamente su apoyo alentando, inspirando y orientando a 

los millones de personas que las practican de manera que difundieran una ética cívica 

mundial e intercivilizatoria. Un ejemplo de ello fue la declaración de la Conferencia 

Mundial de las Religiones en favor de la Paz, celebrada en 1970 en Kioto, Japón. En 

nuestro tiempo, somos más conscientes de nuestra responsabilidad global por el futuro de 

la humanidad y de la naturaleza. De hecho, ¡es imposible sobrevivir sin una ética cívica 

mundial e intercivilizatoria!  

 

Sin embargo, las religiones no pueden establecer una ética cívica mundial, sino promover 

un diálogo interreligioso cuyos esfuerzos compartidos posibiliten una ética cívica mundial. 

Es decir, las religiones no son el árbitro ni la plataforma que ofrece un contenido al 

diálogo sobre cuestiones ético/morales. Ellas son sólo interlocutores en situaciones 

equitativas de participación. En este sentido, la ética es el juez de las religiones que les 

ayuda a evaluar si han estado a la altura de su tarea humanizadora. Las religiones deben 

prestar un buen servicio a la consecución de una paz justa sostenible y duradera. Sin paz 

entre las religiones es imposible la paz mundial entre las civilizaciones.  

 

La convivencia humana también está siendo amenazada por la globalización formal 

excluyente. Es decir, la globalización formal del capital incluye sólo a los que pueden 

competir económicamente en un mercado liberal; en cambio, excluye a los derrotados que 

se convierten en víctimas de un sistema que no los necesita. Por desgracia, las víctimas 

son la mayoría de la humanidad. El «sistema-mundo» en que vivimos se está globalizando, 

excluyendo paradójicamente a la mayoría de la humanidad como víctimas del «sistema-

mundo» postcapitalista. Los verdugos en realidad son minoría, mientras que las víctimas 

son mayoría. La globalización formal del capital especulativo tiene un revés: la exclusión 

material y discursiva de las víctimas.  

 

                                                           
88

 KÜNG, Hans, Proyecto de una ética mundial (Planeta Agostini, Barcelona 1994) 46. 



 

 

86 

La nueva ética de la liberación es una ética que toma partido por, desde y en favor de las 

inmensas mayorías de la humanidad excluidas por la globalización mundial. La categoría 

levinasiana del «Otro», anteriormente considerado como pobre latinoamericano, es 

ampliada con la noción de «víctima», dentro de un contexto mundial. La muerte de las 

víctimas exige una ética de la vida, por ello, la nueva filosofía de la liberación ha pasado 

de la muerte a la vida, de la violencia a la argumentación, y del resentimiento a la 

autoestima. 

 

Gracias a la filosofía intercultural de Fornet Betancourt, se ha intentado «subsumir» los 

aportes de todas las culturas, antiguas y contemporáneas, con el fin de dialogar a partir de 

un panorama más amplio de mundialidad; por ejemplo, incluyendo a la cultura egipcia, 

mosopotámica, persa, indoeuropea, china, sudasiática, africana, mediterránea, europea 

(central y periférica), latinoamericana y norteamericana. La Modernidad, fruto del 

«sistema-mundo» que tuvo como centro a Europa, ha entrado en crisis. El debate entre 

modernos y postmodernos está centrado en el centro del «sistema-mundo» minoritario. 

Desde la mayoría periférica se puede favorecer la transición hacia la transmodernidad, 

que supone la liberación de las víctimas. En este sentido, la nueva ética de la liberación se 

considera a sí misma como transmoderna. La filosofía de la liberación intenta no sólo 

ayudar a las víctimas; también es una liberación de la filosofía, superando el 

occidentalismo euroamericano y el academicismo universitario. Por ejemplo, en lugar de 

afirmar «Je pense, donc je suis», un afro/americano puede sostener «Je danse, donc je vie».  

 

 

 

1.6 CONTENIDO MATERIAL: LA VIDA COMO VALOR Y VERDAD 

FUNDAMENTAL (2 hrs.) 
 

 

Después de haber fundamentado filosóficamente la ética hay que cerrar este largo 

recorrido con tres puntos suspensivos, cada uno de los cuales se refiere respectivamente al 

contenido material, al procedimiento formal y a la factibilidad de la ética. Analicemos el 

primero de estos puntos. El contenido material de la ética es la verdad práctica de la 

vida, es decir, la obligación de producir, reproducir y desarrollar la vida humana de cada 

sujeto ético en comunidad. Los procesos autoorganizados de la vida son imprescindibles 

para comprender el sentido de la corporalidad orgánica de la existencia ética. La 

autoconciencia sólo puede surgir cuando la corporalidad, por las funciones superiores del 

cerebro (la mente), se comprende y puede nombrarse a sí misma como un yo o un 

nosotros. El cerebro es la base biológica de las emociones, sentimientos, decisiones, 

argumentos y valoraciones. La ética necesita una comprensión unitaria de la corporalidad y 

espiritualidad humana. La razón es el fruto del desarrollo de la «astucia de la vida».  

 

La vida exige alimento, casa, seguridad, libertad, soberanía, valores, identidad cultural, 

autorrealización espiritual. El criterio material universal de verdad práctica ética puede 

formularse así: «quien actúa humanamente incluye en su acción alguna mediación para la 



 

 

87 

producción, reproducción y desarrollo autorresponsable de la vida». El principio material 

universal de la ética puede formularse así: «quien actúa éticamente debe producir, 

reproducir y desarrollar autorresponsablemente la vida». La aplicación del principio 

material de la ética exige no sólo el discernimiento de la conciencia solitaria, ni 

únicamente el ejercicio de la virtud de la prudencia (ro/nhsij); exige necesariamente un 

principio moral formal de racionalidad práctica, discursiva, intersubjetiva y consensual, de 

manera que la verdad material alcance la validez plausible mediante procedimientos de 

diálogo. 

 

La ética tiene una alta tarea crítica que sirva de palabra de aliento dirigida a todos aquellos 

rostros que están al bordo de la muerte clamando vida. Esos rostros son los de las víctimas 

(intencionales y no intencionales) del sistema vigente que supuestamente pretende buscar 

el «bien». A partir de las víctimas la verdad se descubre como no verdad, lo válido como 

no válido y lo factible como no eficaz, es decir, lo actualmente «bueno» se presenta como 

una concreción del mal moral. Esto exige el ejercicio negativo de la razón ético-crítica, es 

decir, la ética reclama una tarea deconstructiva que critique la totalidad del sistema de 

eticidad vigente que excluye a las víctimas reduciéndolas a la nada. Las víctimas son seres 

humanos que no pueden desarrollar su vida porque han sido excluidos del diálogo 

comunicativo siendo afectados por alguna situación de muerte: se les niega 

materialmente la vida y se les excluye formalmente de la participación discursiva. El 

reconocimiento de las víctimas es el reconocimiento de la alteridad del Otro «como otro 

distinto del sistema» vigente. La totalidad establecida se ha convertido en un sistema 

clauso, de muerte, y camina heroico y paranoico hacia el suicidio colectivo. 

 

La ética critica al sistema vigente desde la negatividad de las víctimas. Pone de manifiesto 

que la vida les está siendo negada a las víctimas (el obrero, indio, esclavo, africano, 

explotado asiático, corporalidad femenina, raza no blanca, generaciones futuras que 

padecerán el deterioro ecológico, viejos sin futuro en la sociedad de consumo, niños de la 

calle, inmigrantes refugiados, extranjeros marginados), especialmente en relación con su 

corporalidad sufriente. La verdad del sistema vigente es negada desde la imposibilidad de 

vivir padecida por las víctimas. Mientras la mayoría de la humanidad es víctima, una 

minoría constituye la élite dominante.  

 

El criterio crítico-material de la ética de la liberación parte del hecho de la existencia real 

de las «víctimas» que pueden articularse en una «comunidad crítica de las víctimas».  En 

cambio, el principio crítico-material de la ética de la liberación prescribe el deber moral 

de liberar a la víctima. Las víctimas demandan suplicantemente y exigencialmente «re-

sponsabilidad» (sic) solidaria. Si hay que producir, reproducir y desarrollar la vida humana 

en general, hay razón para reproducir y desarrollar la vida negada a la víctima por el 

sistema vigente. Los responsables de la aplicación del principio crítico-ético son los 

miembros de la misma comunidad constituida por las víctimas que se autorreconocen 

como dignas y se afirman como autorresponsables de su liberación. 

 

 



 

 

88 

1.7 PROCEDIMIENTO FORMAL: LA VALIDEZ DE LA ARGUMENTACIÓN 

ÉTICA (2 hrs.) 

 

 
El procedimiento formal da validez intersubjetiva a la ética, es decir, ésta es 

validada por el procedimiento intersubjetivo de diálogo racional. La participación de todos 

los interesados y afectados, como comunidad de vivientes, asegura la defensa de la vida de 

todos, inclusive de las víctimas. Los procedimientos formales son indispensables para 

obtener la validez intersubjetiva de la verdad práctica de la vida. La universalidad 

intensiva de la verdad práctica se relaciona con el contenido material de la ética. En 

cambio, la universalidad extensiva de la validez procedimental se relaciona con el 

consenso formal de la moral. La ética de la liberación puede subsumir todos los aportes de 

la intersubjetividad procedimental puramente formal, pero tomando en cuenta la cultura 

concreta de los excluidos materialmente en los procesos actuales de globalización, dichas 

víctimas viven en un capitalismo periférico. 

 

El criterio moral de validez formal es la pretensión de alcanzar la intersubjetividad actual 

acerca de enunciados verdaderos, como acuerdos logrados racionalmente por una 

comunidad (de víctimas y de sujetos hegemónicos solidarios con las víctimas). El 

principio moral de validez formal podría enunciarse así: «quien argumenta acepta las 

exigencias morales procedimentales por las que todos los afectados deben participar 

fácticamente en la discusión argumentativa, dispuestos a llegar a consensos sin otra 

coacción que la del mejor argumento, enmarcando dicho procedimiento y el consenso en 

el horizonte del principio ético material de la vida». La aplicación del principio de validez 

moral es posible gracias a la factibilidad real del bien. 

 

La ética crítica propugna la validez antihegemónica de la comunidad de las víctimas. La 

consensualidad crítica de las víctimas promueve el desarrollo de la vida humana. Este 

nuevo criterio de validez discursiva es aportado por la validez crítica de la razón 

liberadora, desarrollada gracias a los aportes de hombres y mujeres excluidos como 

Rigoberta Menchú, Paulo Freire, Michel Foucault y Ernst Bloch. 

 

El criterio (juicio de hecho) formal procedimental crítico de la ética de la liberación es un 

criterio de validez, de participación intersubjetiva de los excluidos en una nueva 

comunidad de comunicación de las víctimas. La validez crítica de los acuerdos entre las 

víctimas se establece en relación a tres niveles: el de la crítica material, el de la crítica 

formal y el de la crítica instrumental o de factibilidad. El principio (juicio de valor o 

principio normativo) crítico-discursivo de validez según la ética de la liberación puede 

formularse así: «quien obra ético-críticamente debe participar en una comunidad de 

comunicación de víctimas, que habiendo sido excluidas se reconocen como sujetos éticos, 

interactúan simétricamente para fundamentar la validez crítica de los acuerdos racionales, 

pero a partir de motivaciones pulsionales solidarias y creadoras». Las víctimas excluidas 

asimétricamente de la comunidad de comunicación hegemónica deben reunirse en una 



 

 

89 

comunidad crítico-simétrica convirtiéndose en sujetos responsables de su propia 

liberación. La ética de la liberación invita a formar comunidades de comunicación entre 

los sujetos hegemónicos solidarios y las víctimas. Los primeros pueden participar al 

menos como «intelectuales orgánicos» solidarios, que podrían solidarizarse con las 

víctimas aunque actualmente pertenezcan al sistema. Las dos tareas prioritarias del 

ejercicio comunitario de la razón crítico-discursiva son: la crítica científica o 

deconstructiva de la eticidad vigente y la proyección creativa de una utopía factible. 

Dussel dedica el último capítulo de su libro a una reflexión sobre la realización eficaz de 

la utopía liberadora.  

 

 

 

1.8 FACTIBILIDAD DEL BIEN VERDADERO Y VÁLIDO (2hrs.) 

 

 
La factibilidad de las mediaciones materiales y formales especifica lo efectivamente 

bueno para la vida. El bien factible tiene un aspecto material (la vida) y otro formal 

(consenso racional). Lo válidamente acordado formalmente acerca del contenido material 

de la verdad ética, ahora es juzgado en su factibilidad real por la razón instrumental y 

estratégica. El pragmatismo norteamericano (Charles Sanders Peirce, William James, H. 

Mead, John Dewey) reflexionó acerca de la necesidad de aplicar las teorías filosóficas con 

intereses pragmáticos. Las intuiciones fundamentales del pragmatismo son plenamente 

subsumibles por la Ética de la Liberación. Sin embargo, los aportes del pragmatismo son 

replanteados desde la comunidad política crítica y desde las víctimas excluidas de la 

periferia.  

 

La factibilidad del bien verdadero y válido nos recuerda que comer es necesario, y que 

quien no come por largo tiempo se muere. La muerte es el límite de todas las necesidades 

no cumplidas. La Ética de la liberación reconoce que la mayoría de la humanidad corre 

el riesgo de morir de hambre y exclusión. Franz Hinkelammert, ha reflexionado 

abundantemente sobre la cuestión de la factibilidad de las condiciones concretas 

efectivamente posibles de realización en beneficio de la vida. Todos los fines posibles 

tienen condiciones materiales de posibilidad técnica y económica. No todos los fines 

concebibles técnicamente y realizables materialmente son también factibles a nivel 

económico.  

 

Todo aquello que no favorezca la vida debe ser descartado, porque ejecutarlo sería una 

acción suicida. Para poder vivir hay que satisfacer las necesidades humanas. Sin embargo, 

el «sistema-mundo» liberal no distingue entre la satisfacción de las necesidades 

imperativas de la vida, y la satisfacción de las preferencias que la hacen agradable. Para 

que sea agradable antes necesita ser posible. En el ámbito del capitalismo periférico 

muchas cuestiones materialmente verdaderas y formalmente válidas, no son factibles, 

por el subdesarrollo tecnológico, por la incapacidad económica y por la falta de 



 

 

90 

autonomía política, entre otras circunstancias. Lo bueno y justo al final es imposible de 

realizarse por falta de factibilidad. Entre el deber y el ser realizado media el poder 

realizarlo. 

 

Los diversos niveles de posibilidad factible son: posibilidad lógica, posibilidad empírica, 

factibilidad técnica, posibilidad económica, posibilidad ética, proceso efectivo de 

realización, consecuencias a corto, mediano y largo plazo, y proceso de legitimación y 

coerción legal. El criterio de factibilidad podría enunciarse así: «quien proyecta efectuar o 

transformar no puede dejar de considerar las condiciones de posibilidad de su realización 

efectiva (materiales, formales, empíricas, técnicas, económicas, políticas, éticas, entre 

otras)». Sin embargo, no todo lo factible a nivel tecno/económico es ético-moralmente 

posible y aceptable. En este punto se necesita un principio de operabilidad o principio 

ético de factibilidad, formulado en los siguientes términos: «quien opera o decide 

éticamente debe cumplir a) con las condiciones de factibilidad lógica, empírica, técnica, 

económica y política, b) y con las exigencias materiales de verdad y formales de validez».  

 

El utopista cae en peligrosos irrealismos voluntaristas y en la falta de consideración de las 

condiciones reales de factibilidad. Intenta eliminar las condiciones reales perversas en 

nombre de las mediaciones perfectas, pero imposibles para seres finitos como el ser 

humano. El resultado del utopismo es la muerte de sujetos inocentes que encarnan las 

instituciones, y la muerte del anarquista utópico suicida. El utopista anárquico, en nombre 

de las instituciones perfectas, comete crímenes irracionales y anti/éticos. El reino de la 

muerte se impone en nombre del reino de la libertad. Nada más lejos de una Ética de la 

Liberación que es una ética de la vida y de la argumentación, no de la muerte y de la 

violencia. Los resultados factibles deben ser «sostenibles» a largo plazo. El cínico alcanza 

el éxito a corto plazo. Lo fácticamente posible debe ser sostenible en el largo plazo de la 

reproducción y desarrollo de la vida humana. La sostenibilidad no es la simple 

sobrevivencia. 

 

La aplicación concreta de los tres principios (material, formal y de factibilidad) no exige 

respetar el orden pedagógico y sistemático anteriormente utilizado. Más bien puede ser 

considerado como un espiral donde se entrecruzan los tres principios. En sentido estricto, 

las normas no son buenas, sino materialmente verdaderas, formalmente válidas o factibles. 

En cambio las acciones humanas y los sujetos sí son buenos o malos. Lo 

verdadero/válido/factible es lo bueno desde el punto de vista ético-moral. Una acción 

absoluta o perfectamente «buena» es empíricamente imposible para un ser humano. Toda 

acción es aproximadamente buena dentro de un marco de posibilidades. A partir de aquí, 

se propugna un pluralismo no relativista, sino racionalmente universalista. Dentro de este 

marco es posible una tolerancia activa, respetuosa, democrática y no rigorista. 

 

El aspecto factible de la ética crítica hace operativa la praxis de liberación. Para 

construir alternativas factibles con ayuda de la razón utópica (contra la razón conservadora 

y anarquista), es necesario un desarrollo creativo y liberador de las estrategias para 

promover la vida. El aspecto material y formal de la ética crítica desembocan en la 



 

 

91 

factibilidad del horizonte de la vida. La praxis crítica de la liberación es una acción 

comunicativa crítica y estratégico-práctica. Karl Marx y Rose Luxemburg han hecho 

valiosos aportes en relación con la organización participativa y simétrica de las víctimas 

excluidas, quienes deben convertirse en los sujetos sociohistóricos de la transformación 

liberadora. La ética de la liberación rehabilita el papel del sujeto, ya que considera que el 

sujeto humano viviente, gracias al reconocimiento solidario del Otro en la comunidad de 

las víctimas, es el criterio de verdad y validez insustituible de la ética. 

 

Las víctimas son los sujetos sociohistóricos de la transformación liberadora. Esa es la 

consideración de los ciudadanos como protagonistas. El término «transformación» indica 

la praxis crítico liberadora de la ética propugnada por Dussel contra la razón 

conservadora reformista-funcional y contra la razón anarquista utopista. La acción 

de la ética de la liberación no es la revolución violenta y mortífera sino la transformación 

viviente del sistema hegemónico totalitario. Además de mantener la vida y desarrollarla 

hay que transformarla liberándola de los mecanismos de muerte. La Ética de la Liberación 

también podría ser llamada «Ética de la Transformación». Las instituciones tienen 

derecho a contar con medios jurídicos e instrumentales suficientes, acordados 

discursivamente por los afectados en una situación de simetría, que permitan reproducir y 

desarrollar la vida de cada sujeto ético. La coacción legítima se transforma en violencia 

cuando pierde legitimidad. Por ello, el término «violencia» debería reservarse 

exclusivamente para referirse a la rebelión ilegal e ilegítima del anarquista o a la coacción 

legal conservadora que se ha tornado ilegítima. La ética de la liberación rechaza tanto el 

anarquismo anti-institucionalista como el reformismo integracionista. 

 

El criterio de transformación ético-crítico es un criterio de factibilidad en referencia a las 

posibilidades de liberación de las víctimas ante los sistemas dominantes. Por su parte, el 

«principio liberación» enuncia el deber-ser que obliga éticamente a realizar dicha 

transformación, exigencia que debe ser cumplida por la propia comunidad de las víctimas. 

Dussel considera que todas las reflexiones anteriores deben ser fundamentadas desde un 

horizonte mucho más rico, especialmente desde los diversos «frentes de liberación» 

concretos. 

 

 

 



 

 

92 

APÉNDICE 
 
I) Virtudes humanas 

 

1) Virtudes intelectuales 

 

 a) Virtudes del intelecto especulativo 

 intelecto o entendimiento: hábito de los primeros principios especulativos 

 sindéresis: hábito de los primeros principios morales 

 sabiduría: búsqueda de las causas últimas 

 ciencia: búsqueda de las causas próximas 

 

 b) Virtudes del intelecto práctico 

 

{*  = virtudes CARDINALES, principales o fundamentales} 

 

 prudencia*: recta ratio agibilium (acción); su uso específico es el IMPERIO  

 prudencia individual: virtudes cuasi-integrales 

 memoria: recuerdo del pasado 

 inteligencia o comprensión: intuición penetrativa del presente 

 eustochia: solercia, sagacidad o vigilancia 

 docilidad (intelectual) 

 razonamiento: discursivo 

 providencia (proveer y prever): previsión (de los medios y 

bienes), diligencia o solicitud 

 circunspección: consideración de todas las circunstancias 

 precaución o cautela: ante las dificultades y los males 

 prudencia social: virtudes esenciales (especies, clases o tipos de 

prudencia) 

 prudencia familiar o económica 

 prudencia estatal 

 gubernativa: directiva o legislativa (de los 

gobernantes) 

 cívica o política: de los ciudadanos 

 militar o logística: en las estrategias de combate o 

guerra 

 virtudes potenciales auxiliares o complementarias: para el CONSEJO o el 

JUICIO 

 eubulia o rectitud en el consejo:  

 sýnesis o sensatez: para juzgar los casos ordinarios 

 gnome o perspicacia: resolución equitativa para juzgar los 

casos extraordinarios 

 

La prudencia aplicada como arte se convierte en DIPLOMACIA 

 

 vicios opuestos a la prudencia 

 opuestos por defecto 

 imprudencia 

 precipitación: opuesto a la eubulia 

 inconsideración: opuesto a la sýnesis y a la gnome 

 inconstancia o negligencia: opuesto a la providencia 



 

 

93 

 opuestos por exceso 

 narcisismo en el cuidado corporal 

 astucia 

 dolo o engaño: es la realización o ejecución de la 

astucia 

 fraude 

 solicitud excesiva o superflua por los bienes 

 

 arte o técnica: recta ratio factibilium (producción) 

 

2) Virtudes morales 

{*  = virtudes CARDINALES, principales o fundamentales} 

 

a) justicia* (voluntad): su uso específico es el DÉBITO a los otros 

 virtudes partes subjetivas, tipos subjetivos o especies de justicia 

o justicia distributiva: en los honores y beneficios que la autoridad concede a los 

ciudadanos 

 vicio opuesto a la distributiva: acepción de personas 

o justicia conmutativa: en las transacciones y en las relaciones interpersonales 

 vicios opuestos a la conmutativa 

 injurias con hechos: homicidio, encarcelamiento, golpes, 

amputación, violación, hurto, rapiña 

 injurias con palabras 

o en el tribunal: condena injusta, calumnia, prevaricación (fraude 

y traición), tergiversación (dimisión, desistir), simulación (de 

la verdad legal), apelación injusta, falso testimonio, mentira 

oficiosa, defender causa injusta, cobro injusto 

o fuera del tribunal: contumelia o deshonra, detractación o 

difamación (infamia), susurración o murmuración (intrigas 

contra los amigos), burla o escarnio, maldición (imperativa o 

desiderativa) 

 en las transacciones: fraude en la compraventa, usura en los 

préstamos (lucro como único fin) 

 virtudes o partes cuasi-integrales 

o hacer el bien justo 

 vicio opuesto: la omisión 

o evitar el mal injusto 

 vicio opuesto: trasgresión 

 virtudes o partes potenciales 

o religión: Dios 

 vicios opuestos: irreligiosidad, idolatría, superstición 

o piedad: padres y patria 

o observancia: autoridades 

 vicio opuesto: la desobediencia 

o gratitud:  

 vicio opuesto: ingratitud (al bienhechor) y venganza (al malhechor) 

o veracidad 

 vicios opuestos: mentira, simulación o hipocresía, jactancia, ironía 

o afabilidad 

 vicios opuestos: adulación, litigio 

o liberalidad o generosidad 

 vicios opuestos: avaricia, prodigalidad o derroche 



 

 

94 

o epiqueya o equidad legal 

 vicios opuestos: legalismo, laxismo legal 

 

b) fortaleza* (apetito irascible): activante ante lo arduo o difícil 

 

{*  = virtudes CARDINALES, principales o fundamentales} 

 

 vicios opuestos 

 por exceso de temor: timidez o introversión 

 por defecto de temor: descaro, cinismo extroversión 

 por exceso de audacia: temeridad 

 por defecto de audacia: cobardía 

 virtudes anexas 

o magnanimidad o esplendidez (honor) 

 vicios opuestos 

 por exceso: presunción, ambición, vanagloria 

 por defecto: pusilanimidad o mediocridad 

o magnificencia o excelsitud (riqueza) 

 vicios opuestos 

 por exceso: derroche o despilfarro 

 por defecto: mezquindad o tacañería 

o paciencia 

 vicios opuestos 

 por exceso: morosidad 

 por defecto: impaciencia o intransigencia 

o perseverancia 

 vicios opuestos 

 por exceso: terquedad o pertinacia 

 por defecto: molicie o blandura 

 

 

c) templanza* (apetito concupiscible): temperante ante el deseo 

 

{*  = virtudes CARDINALES, principales o fundamentales} 

 

 vicios opuestos 

 por exceso del deseo: intemperancia 

 por defecto del deseo: insensibilidad 

 

 virtudes integrantes o partes cuasi-integrales 

o pudor: su vicio opuesto es la impudicia o desvergüenza 

o honestidad: su vicio opuesto es la deshonestidad o indecencia 

 virtudes o partes subjetivas 

o abstinencia (comida): su vicio opuesto es la gula 

o sobriedad (bebida): su vicio opuesto es la embriaguez 

o castidad: su vicio opuesto es la lujuria 

o virginidad: su vicio opuesto es la lujuria 

 virtudes o partes potenciales 

o continencia (sexualidad): su vicio opuesto es la incontinencia 

o mansedumbre: su vicio opuesto es la ira 

o clemencia: su vicio opuesto es la crueldad 



 

 

95 

o modestia: humildad, estudiosidad, eutrapelia (en las diversiones), austeridad (en el 

vestir) 

 vicios opuestos: soberbia, curiosidad, apasionamiento, suntuosidad  

 otras: liberalidad (dinero), filotimia (honor), afabilidad (amistad y amabilidad), 

veracidad (franqueza) 

 

 

II) Virtudes teologales 

 

 fe 

 esperanza 

 caridad 

 

 



 

 

96 

  

GLOSARIO 

 

 

Acción voluntaria: [def.] “Es aquella que procede de un principio intrínseco con 

conocimiento formal del fin”. 

 

Estructura del acto voluntario: 

 

Actos de la inteligencia    Actos de la voluntad 

 

1º Simple aprehensión    2º Simple querer 

3º Se juzga racionalmente    4º Se quiere conseguir  

(=intención) 

juicio concreto de valor 

 5º Deliberación (de los medios)   6º Consentimiento 

         (=aceptación de los 

          medios) 

 7º Juicio práctico práctico    8º Elección 

  (juzga cuál es el medio más adecuado) 

 9º Imperium (=imperativo)    10º Uso activo de las potencias 

         operativas voluntarias 

         (=ejecución) 

 11º Uso pasivo (ejecución por las diversas  12º Gozo (=fruitio) 

  facultades influenciadas por la voluntad) 

 

 

Virtud: [def.] “Hábito operativo bueno” (=Habitus operativus bonus) 

Hábito: “Principio del acto bueno” 

Moralidad del acto humano en general: depende de la moralidad: del objeto, de las 

circunstancias y del fin. 

Virtudes humanas: 

1) intelectuales 

 a) intelecto especulativo: 

  intelecto o entendimiento: hábito de los primeros principios especulativos 

  sindéresis: hábito de los primeros principios morales 

  sabiduría: búsqueda de las causas últimas 

  ciencia: búsqueda de las causas próximas 

 b) intelecto práctico: 

  prudencia: recta ratio agibilium (acción) [eubulia, synesis, gnome,] 

  arte o técnica: recta ratio factibilium (producción) 

2) morales 

 a) justicia (voluntad) 



 

 

97 

 b) templanza (apetito concupiscible): temperante 

 c) fortaleza (apetito irascible): activante 

* tendencias apetitivas sensibles o sensitivas 

 

Virtud: “Es un hábito electivo que consiste en un término medio relativo a nosotros, 

regulado por la recta razón en la forma que lo regularía el hombre 

verdaderamente prudente” (Aristóteles). 

Prudencia: Recta ratio agibilium (de lo que debe hacerse en cada caso). 

Fortaleza: Es la virtud propia del apetito irascible que activa la firmeza moral en las 

reacciones de temor y audacia. 

Templanza: Es la virtud propia del apetito concupiscible que asegura la temperación 

(moderación) en las reacciones de conservación y desarrollo de la vida (alimento, 

sexualidad). 

Justicia: Iustitia est habitus secundum quem aliquis constanti et perpetua voluntate ius 

suum unicuique tribuit [= La justicia es el hábito según el cual se da (retribuye) a 

cada uno su propio derecho con una voluntad constante y perpetua]. 

 

 



 

 

98 

BIBLIOGRAFÍA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

ARANGUREN, José Luis, Ética (Revista de Occidente, Madrid 1994
3
). 

BILBENY, Norbert, La revolución de la ética: hábitos y creencias en la sociedad digital 

(Anagrama, Barcelona 1997). 

CORTINA, Adela, Ética aplicada y democracia radical (Tecnos, Madrid 1996
2
). 

CORTINA, Adela, Ética mínima: introducción a la filosofía práctica (Tecnos, Madrid 

1996
5
). 

CORTINA, Adela, Ética sin moral (Tecnos, Madrid 1995
3
). 

DÍAZ HERNÁNDEZ, Carlos, Soy amado, luego existo (Herder, Barcelona 2000) v. II 

[Yo Valgo, Nosotros Valemos]. 

DUSSEL, Enrique, Ética de la liberación en la era de la globalización y de la exclusión 

(Trotta, Madrid 1998). 

HABERMAS, Jürgen, Conciencia moral y acción comunicativa (Península, Madrid 

1991). 

HABERMAS, Jürgen, Aclaraciones a la ética del discurso (Trotta, Madrid 2000). 

LIPOVETSKY, Gilles, El crepúsculo del deber: la ética de los nuevos tiempos 

democráticos (Anagrama, Barcelona 1996
3
). 

MACINTYRE, Alasdair, Historia de la ética (Piadós, Barcelona 1994). 

MACINTYRE, Alasdair, Tres versiones rivales de la ética (Carlos Lohlé, Buenos Aires 

1994). 

MARINA, José Antonio, Ética para náufragos (Anagrama, Barcelona 1999
2
). 

RICKEN, Friedo, Ética general (Herder, Barcelona 1993
4
). 

RODRÍGUEZ DUPLÁ, Leonardo, Ética, (B.A.C., Madrid 2001). 

RODRÍGUEZ LUÑO, Ética general (EUNSA, Pamplona, 1996
3
). 

SAVATER, Fernando, Invitación a la ética (Anagrama, Barcelona 1998
3
). 

SAVATER, Fernando, Ética como amor propio (Grijalbo Mondadori, Barcelona 1998). 

SAVATER, Fernando, Ética para Amador (Ariel, México 1997
21

). 

SIMON, René, Moral (Herder, Barcelona 1990
6
). 

 

 

 
 

  

 

 



 

 

99 

ESQUEMAS 

PARA UNA SÍNTESIS DE 

ÉTICA I 

 

I. FUNDAMENTACIÓN DE LA ÉTICA  

 

1.1 TERMINOLOGÍA 

1.1.1 Ética y moral 

* DEFINICIÓN: «ética» es la reflexión fundamentada sistemática y 

metodológicamente acerca de las cuestiones morales. En 

cambio, «moral» es el ejercicio existencial del bien elegido 

humanamente. 

1.1.2 Tareas de la ética 

 

1º) Contenido filosófico peculiar 

a) La sociología 

b) El Derecho  

c) La Política 

d) Las religiones  

e) La ética es distinta de la sociología, del Derecho, de la política y de la religión.  

 

* LA ÉTICA TIENE UN TRIPLE ASPECTO  

* OBJETO MATERIAL Y FORMAL DE LA ÉTICA  

* ARTICULACIÓN:  

 

2º) Fundamentación metódica y sistemática 

3º) Aplicación específica de los consensos válidos y factibles 

 

1.2 INTERPRETACIONES (5 hrs.) 

1.2.1 Sociedad desmoralizada 

1.2.2 Cambio en la estimativa moral 

1.2.3 Crisis entre valores 

1.2.4 La post/moralidad 

1.2.5 La trans/moralidad 

1.2.6 La distal/moralidad 

 

* Balance:  

 

1.3 RAÍCES (2 hrs.) 



 

 

100 

 

1.3.1 La existencia humana 

1.3.2 La psicología del ser humano 

1.3.3 Las estructuras socio/culturales 

1.3.4 La historia de la filosofía 

1.3.4.1 Retrospectiva 

1) El tiempo homérico pre/filosófico 

2) Transición hacia la filosofía: los sofistas y Sócrates. RELATIVISMO 

ANTIGUO DE LA SOFÍSTICA 

3) Platón: doctrina del Gorgias, de la República y del Simposio  

4) EUDEMONISMO: Las Éticas de Aristóteles (384-322 a.C.)  

5) Las otras éticas helénicas: ESTOICOS Y EPICÚREOS 

6) Hinduismo, Budismo, Confucionismo, Hebraísmo, Cristianismo e Islam 

a) Hinduismo  

b) Budismo 

c) Confucionismo  

d) Hebraísmo 

e) Cristianismo  

f) Islam 

7) Niccolò Machiavelli (1469-1527), Martin Luther (1483-1546), Jean Cauvin o 

Calvino (1509-1564), Thomas Hobbes (1588-1679) y Baruch Spinoza (1632-

1677) 

8) Los valores modernos 

9) Las propuestas británicas del siglo XVIII. RELATIVISMO EMPIRISTA 

10) Las propuestas francesas del siglo XVIII  

11) Immanuel Kant Reuter (1724-1804): MORAL KANTIANA 

12) Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) y Karl Marx (1818-1883) 

13) De Sören Aabie Kierkegaard (1813-1855) a Friedrich Nietzsche (1844-

1900) 

14) Reformadores, utilitaristas e idealistas 

15) La ética británica del siglo XX: el PRAGMATISMO  

 

* Sobre este humus retrospectivo se ha construido la reflexión ética actual dejando 

múltiples prospectivas abiertas. A continuación se despliegan esas posturas 

hodiernas. 

 

1.3.4.2 Actualidad y prospectiva 

 

 La ética neo/escolástica de las virtudes de Josef Pieper. 



 

 

101 

 La ética filosófica de inspiración judeo/cristiana de Paul Ricoeur, Emmanuel 

Lévinas y Hans Küng. 

 La ética pre/discursiva de la liberación del primer Enrique Dussel, Franz 

Hinkelammert y Paulo Freire.  

 La ética pragmática neoliberal de John Rawls, Ronald Dworkin y Richard Rorty.  

 La ética de la responsabilidad anti/utópica de Hans Jonas.  

 La ética postmoderna de Giovanni Vattimo, Gilles Lipovetsky y Xavier Rubert 

de Ventós. 

 La ética axiológica del personalismo de Max Scheler, Karol Wojtyla, Luis 

Capilla y Carlos Díaz. 

 La ética comunitarista post/analítica de Alasdair MacIntyre. 

 La ética mexicana en proceso de diálogo con los pensadores contemporáneos de 

J. Francisco Gómez Hinojosa y Mauricio Beuchot Puente. 

 La ética neo/eudemónica de José Antonio Marina. 

 La ética autónoma post/religiosa de Fernando Savater y Paolo Flores d’Arcais. 

 La ética discursiva procedimental de Karl Otto Apel, Jürgen Habermas y Adela 

Cortina. En este contexto Mauricio Urrea ha hecho algunas observaciones acerca 

de la teoría habermasiana de la verdad. 

 La ética post/discursiva latinoamericana de Raúl Fornet Betancourt y del 

segundo Enrique Dussel. En México Jesús Serrano ha hecho algunas 

aplicaciones teóricas a las políticas de las éticas públicas. 

 La ética propuesta por Norbert Bilbeny para la era digital de acuerdo con el giro 

distal de nuestra cultura. 

 Los aportes de Charles Taylor desde la tradición ética cultivada recientemente en 

Norteamérica.           

 

Conclusión 

 

1.4 CATEGORÍAS (8 hrs.) 
 

1.4.1 Arquetipo antropológico 

 

1.4.2 Ejes antropológico/existenciarios  

 

1) El ser humano es «ser en el tiempo»: in der Zeit Sein  

 

a) un proceso integral de humanización  

b) un proyecto personal y social  

c) duración de la existencia vital  

d) un entretejido unitario e íntimo  



 

 

102 

e) es dramática  

f) ser narrativo en el tiempo;  

g) es espiritualidad encarnada o corporeizada temporalmente 

h) historicidad 

 

2) El ser humano es «ser en el mundo»: in der Welt Sein  

 

3) El ser humano es «ser con» los otros y con lo otro: mit Sein 

 

4) El ser humano es «ser sexuado humanizadamente» 

 

5) El ser humano es un «ser para sí mismo» de un modo único y original: selbst 

Sein 

 

1.4.3 La libertad responsable 

 

1.4.3.1 ¿Es libre el ser humano?  

 

1.4.3.1.1 La voluntad humana libre 

 

1.4.3.1.2 Libertad y determinismos 

 

1.4.3.1.3 Argumentos filosóficos acerca de la libertad 

 

1) Argumentos de tipo a posteriori 

 

2) Argumentos de tipo a priori 

 

3) Prueba fenomenológica existencial 

 

1.4.3.2 ¿Es responsable el ser humano? 

 

1.4.3.2.1 La libertad responsable  

 

a) El sentimiento afectante  

 

b) La volición tendente  

 

c) La inteligencia sentiente  

 



 

 

103 

d) El yo ejecutivo  

 

Conclusión:  

 

1.4.3.2.2 La responsabilidad libre 

 

1º) Propuesta tradicional: aristo/escolástica y neoescolástica 

 
Actos de la inteligencia    Actos de la voluntad 

 

1º Simple aprehensión del fin   2º Simple volición del fin 

3º Juicio de su posibilidad    4º Intención de conseguirlo  
o juicio concreto de valor 

 5º Deliberación de los medios   6º Consentimiento 
         o aceptación de los medios 
 7º Último juicio práctico    8º Elección 
  acerca del medio más adecuado 
 9º Imperativo      10º Uso activo de la voluntad 
         o compromiso voluntario 
 11º Ejecución o uso pasivo     12º Gozo o fruición 

de las diversas potencias corpóreas  

 

*DEFINICIÓN DE ACTO HUMANO 

 

2º) Propuesta fenomenológica de Paul Ricoeur 
 

3º) Propuesta integrante de José Antonio Marina 

 

la motivación, la deliberación, la elección y la ejecución  

 

1.4.4 Dimensión objetiva de la moralidad de las acciones humanas  

 

1.4.4.1 Los valores ético/morales 

 

1) ¿Qué es un valor ético/moral? 

 

a) Objetividad ontológica real 

b) Referencia subjetiva a la persona 

c) Dinamismo ideal auto/trascendente 

d) Exigencia existencial de realización  

 

2) Jerarquía de los valores 



 

 

104 

 

3) Estimativa de los valores 

 

a) Cerca/lejos 

b) Arriba/abajo 

c) Grande/pequeño  

d) Pronto/tarde 

e) Fines/medios 

f) Mío/tuyo 

g) Bueno/malo 

 

4) Vivencia de los valores 

 

1.4.4.2 Las ‘normas’ ético/morales 

 

1) ¿Qué es una norma ético/moral? 

 

2) ¿Para qué sirven las normas ético/morales? 

 

3) ¿Cómo se legitima una norma ético/moral? 

 

4) La norma, la autonomía, y la autonomía solidaria 

 

1.4.4.3 Los juicios valorativos o juicios ético/morales 

 

1.4.4.3.1 Distinción entre juicios valorativo/prescriptivos y juicios 

valorativo/descriptivos 

 

 

1º) Los juicios valorativos pueden ser:  

a) Valorativo/prescriptivos o valorativo/normativos 

b) Valorativo/descriptivos o valorativo/aseverativos  

 Ético/morales 

 Amorales  

 

2º) Y los juicios fácticos 

 

1.4.4.3.2 Solución al problema ético de la «falacia naturalista» 

 

1.4.4.3.2.1 Fundamentación material 



 

 

105 

 

«1} W está comiendo» 

«1a} W es un ser humano viviente que está comiendo» 

«1b} W puede comer» 

«2} W necesita comer para vivir» 

«2a} Para vivir es necesario comer» 

«3} W, que es un ser humano viviente que está comiendo, debe comer para vivir» 

«3a} W, y todo X similar a W, debe comer para vivir».  

 

1.4.4.3.2.2 Fundamentación formal 

 

«4} W, además de comer es capaz de intercambiar acciones comunicativas, e 

incluso, en el mejor de los casos, es capaz de argumentar como yo».  

«4a} Es posible convocar una comunidad de vida y de comunicación para 

intercambiar acciones comunicativas entre yo y W» 

«5} Yo, W y todo X similar a W y a mí, podemos convocar una comunidad de vida 

y de comunicación interactiva para intercambiar acciones comunicativas, e 

incluso para argumentar y consensar algunos mínimos indispensables para 

poder convivir entre nosotros humanamente» 

«6}La argumentación y el consenso racional implican seguir formalmente algunos 

procedimientos discursivos que nos ayuden al consenso de algunas normas 

vinculantes para todos los participantes».  

«7} Todos los que compartimos con W la vida humana debemos comer para seguir 

viviendo» 

«7a} No debemos dejarnos morir, ni debemos matar a nadie» 

«7b} W, todo X de nuestra comunidad y todo Z que pueda ser incluido en ella, 

deben vivir para intercambiar acciones comunicativas» 

«7c} Ningún X debe matar a W ni a ningún Z con una acción Y» 

«7d} Si algún X mata a W o a algún Z realiza una acción Y inválida» 

«7e} Toda acción Y inválida es además un embate contra la verdad material de 

la vida, y dado que es inválida y ataca la verdad material de la vida no debe 

ser realizada».  

«8} Matar es una forma de exclusión contra W, X o Z» 

«9} No tomar en cuenta a W, X o Z también es una manera de excluirlos» 

«9a} Si W, X o Z han sido excluidos de los procedimientos discursivos, serán 

afectados por las conclusiones consensadas por los procedimientos 

discursivos, y no estarán obligados a aceptarlas vinculantemente» 

«10} La validez de las normas consensadas depende de la argumentación 

inter/subjetiva, y por tanto, exige que W, X y Z participen con acciones 

comunicativas e incluso que argumenten en el mejor de los casos» 



 

 

106 

«10a} W, X y Z pueden participar y podemos invitarlos a nuestros 

procedimientos discursivos» 

«11} W, X y Z deben participar con acciones comunicativas e incluso deben 

argumentar en el mejor de los casos para que las normas consensadas que les 

vinculan sean válidas». 

 

1.4.4.3.2.3 Fundamentación de la factibilidad o viabilidad de los juicios 

 

«1} W está comiendo» 

«2} W necesita comer para vivir» 

«12} W, que es una víctima del desempleo, solicita trabajo» 

«4} W, además de comer es capaz intercambiar acciones comunicativas, e incluso 

capaz de argumentar como yo» 

«8} Matar es una forma de exclusión contra W, X o Z» 

«9} No tomar en cuenta a W, X o Z también es una manera de excluirlos» 

«13} El desempleo es una forma de exclusión» 

«13a} El desempleo excluye del respaldo que dan las condiciones materiales 

para poder participar formalmente en los procedimientos discursivos, 

incluyendo la privación de lo necesario para comer, por tanto, de lo 

indispensable para vivir» 

«13b} El desempleo permanente quita el respaldo material ordinario para 

saciar el hambre, y tiene como último desenlace la muerte» 

«14} Teniendo en consideración los niveles de posibilidad lógica, empírica, técnica 

y económica, es factible, es decir, se le puede dar trabajo a W» 

«15} Si se le da trabajo a W tendrá lo materialmente necesario para seguir viviendo 

dignamente como ser humano» 

«16} Hemos decidido inter/subjetivamente darle trabajo a W» 

«17} Nuestras condiciones laborales coinciden con las de W, por eso hemos 

decidido inter/subjetivamente darle trabajo a W, y W ha decidido aceptarlo» 

«18} Dado que es posible en estos niveles de factibilidad, y éstos continúan siendo 

viables, podemos dar trabajo a todo X que reúna las condiciones de W» 

«19}Por lo tanto,  

[19a} 1º} si W debe seguir comiendo para vivir (=contenido material de 

verdad); 

2º} si teniendo en cuenta a los afectados hemos consensado 

inter/subjetivamente (=procedimiento formal de validez) que W y 

otros X deben ser incluidos en nuestra comunidad de comunicación 

y de vida;  

3º} y si podemos factiblemente (=niveles de viabilidad o factibilidad) 

darle trabajo a W y a otros X]; 



 

 

107 

[19b} dado que lo anterior es verdadero, válido y viable],  

[19c} es bueno darle trabajo a W y otros X]» 

«20} Si esto debe ser éticamente así y es bueno que así sea, negarse a realizarlo es 

un mal moral». 
 

1.4.4.3.3 Verdad, validez y viabilidad de los juicios valorativos  

 

1.4.4.4 Los principios ético/morales 

 

 Regla de oro o propositiva:  

 Regla de plata o prohibitiva:  

 Regla de bronce o ley del talión 

 Primer precepto de la ley natural 

 Principio estoico 

 Imperativo categórico kantiano  

 Principio utilitarista  

 Principio preferencial  

 Principio personalista  

 Principio procedimental de una ética universal  

 Principio de la ética discursiva  

 Principios post/discursivos  

 

1.4.4.5 La recta razón intersubjetiva: norma próxima, objetiva y homogénea de la 

moralidad, o CRITERIO OBJETIVO DE LA MORALIDAD 

 

FUENTES OBJETIVAS DE LA MORALIDAD DE LAS ACCIONES 

HUMANAS 

 

1.4.5 Dimensión subjetiva de la moralidad de las acciones humanas 

 

1.4.5.1 La conciencia moral 

 

1.4.5.1.1 Base psicológica 

 

1.4.5.1.2 Acceso a la conciencia moral 

 

1.4.5.1.2.1 ¿Qué es la conciencia moral? 

 

1.4.5.1.2.2 ¿Cómo se gesta la conciencia moral de cada ser humano? 

 



 

 

108 

1.4.5.2 El dictamen de la conciencia moral: CRITERIO SUBJETIVO DE LA 

MORALIDAD 

 

1.4.5.3 Desviaciones que pueden afectar a la conciencia 

 

1º) Cuatro desviaciones normales o comunes 

 

1a) El maximalismo  

 

1b) El minimalismo  

 

1c) El fariseísmo  

 

1d) La perplejidad  

 

2º) Desviación intermedia: el escrúpulo.  

 

3º) Las desviaciones patológicas  

 

1.4.6 Dimensión inter/subjetiva de la moralidad de las acciones humanas 

 

 

1.4.7 Procedimiento ético de valoración y educación moral: FORMACIÓN DE 

LA CONCIENCIA MORAL 
 

1.4.7.1 Procedimiento ético de valoración moral 

 

1) Carlos Díaz 

 

1a) Valores:  


Saber 

 

Querer-cariño 

 

Querer-voluntad 

 

Deber 

 

Poder 

 



 

 

109 

1b) Virtudes 


DEFINICIÓN DE VIRTUD 


Fortaleza  

 

Templanza 

 

Prudencia 

 

Justicia 

 

2) Richard Rorty 

 

3) Alasdair MacIntyre  

 

* Conclusión 

 

1.4.7.2 Procedimiento ético de educación moral 
 

a) Superar la educación autoritaria y coactiva  

 

b) Educar para que las personas sean crecientemente críticas y reflexivas  

 

c) Optimizar la práctica pedagógica  

 

Analicemos la educación familiar autoritaria desde una doble perspectiva 

 

1º) Explicación psico/afectiva del poder autoritario de los padres 

 

La inicial desigualdad del niño 


El niño y el mundo de los adultos 


¿Cómo asume el niño su situación? 


Postura de los adultos ante la desigualdad del niño 


Los resultados del chantaje anterior 

 

2º) Explicación socioeconómica del autoritarismo familiar



 

 

110 

 

1.4.7.3 Objetivo y meta de la educación moral 

 

1) Objetivo  

 

2) Meta 

 

* Observación final: «La moral no se enseña, se practica». «La ética se piensa, la 

moral se vive».  

 

1.5 NECESIDAD DE UNA ÉTICA CÍVICA MUNDIAL E 

INTERCIVILIZACIONAL (2 hrs.)  

 

1.6 CONTENIDO MATERIAL: LA VIDA COMO VALOR Y VERDAD 

FUNDAMENTAL (2 hrs.) 

 

1.7 PROCEDIMIENTO FORMAL: LA VALIDEZ DE LA ARGUMENTACIÓN 

ÉTICA (2 hrs.) 

 

1.8 FACTIBILIDAD DEL BIEN VERDADERO Y VÁLIDO (2hrs.) 

 



 

 

111 

GUÍA PARA EL EXAMEN FINAL 

DE ÉTICA I 
 

1. ¿De qué términos greco/latinos provienen las palabras «ética y moral»? ¿Qué 

significan desde un punto de vista etimológico? 

2. ¿Qué es el «carácter» y el «temperamento» desde un punto de vista psicológico? 

3. ¿Qué significa «pa/Joj, pa/Jeoj»? También tradúcelo al lenguaje 

heideggeriano y estructuralista. 

4. ¿Cuál es el uso técnico que se le da a las palabras «ética y moral» en filosofía 

gracias a su distinción formal? 

5. ¿Cuáles son las tareas esenciales de ética filosófica? 

6. ¿De qué otras cuestiones se distingue el contenido filosófico peculiar de la ética? 

7. ¿En que consiste la meta/ética para algunos? 

8. ¿Por qué la factibilidad es una exigencia ética apremiante? 

9. ¿Cuáles son las cinco interpretaciones actuales más relevantes respecto a las 

cuestiones morales? 

10. ¿Que significa que la sociedad vive desmoralizada? 

11. ¿Cuáles son las tres variantes de la interpretación acerca de una sociedad 

desmoralizada? 

12. ¿Qué observaciones críticas hicimos a la primera interpretación (una sociedad 

desmoralizada)? 

13. ¿Qué es el cambio en la estimativa moral? 

14. ¿En qué consiste la crisis entre los valores? 

15. ¿En qué consiste la post/moralidad? 

16. ¿En qué consiste la trans/moralidad? 

17. ¿Cuáles son las cuatro interpretaciones que parecen más convincentes respecto 

a las cuestiones morales? 

18. ¿Cuáles son las cuatro raíces de la ética? 

19. ¿Explica el valor de la existencia humana como raíz de la ética? 

20. ¿Explica el valor de la psicología del ser humano como raíz de la ética? 

21. ¿Explica el valor de las estructuras socio/culturales como raíz de la ética? 

22. ¿Explica el valor de la historia de la filosofía como raíz de la ética? 

23. Menciona quince personajes que han influido retrospectivamente en la historia 

filosófica de la ética   

24. ¿Qué aportes nos ha legado el tiempo homérico pre/filosófico para la ética? 

25. ¿Qué significa a)gaJo/j, a)reth/ y dikaiosu/nh durante el tiempo homérico 

pre/filosófico? 

26. ¿Que significa a)reth/ para los sofistas? 

27. ¿Cuáles son los cuatro escritos platónicos que tienen un interés ético? 



 

 

112 

28. ¿Cuáles son los tres escritos aristotélicos que tienen un interés ético? 

29. ¿Cuál es la diferencia entre la antigua ética griega y la ética moderna? 

30. ¿Qué propone la ética naturalista de los estoicos? 

31. ¿Qué propone la ética epicúrea? 

32. ¿En qué sentido la a)pa/Jeia y la a)taraci/a son inútiles desde el punto de 

vista ético? 

33. ¿Qué coordenadas éticas aporta el hinduismo? 

34. ¿Qué coordenadas éticas aporta el budismo? 

35. ¿Qué coordenadas éticas aporta el confusionismo? 

36. ¿Qué coordenadas éticas aporta el hebraísmo? 

37. ¿Qué coordenadas éticas aporta el cristianismo? 

38. ¿Qué coordenadas éticas aporta el Islam? 

39. ¿Qué figura surge con altivez gracias a Machiavelli y Luther? 

40. ¿Qué aportes hicieron Thomas Hobbes y Baruch Spinoza a la ética? 

41. ¿Qué consecuencias trajeron para la ética los nuevos valores económicos de la 

Modernidad? 

42. ¿Qué autores británicos presentaron sus propuestas éticas en el siglo XVIII? 

Escribe al menos cinco. 

43. ¿Qué autores franceses presentaron sus propuestas éticas en el siglo XVIII? 

Escribe al menos tres. 

44. ¿Qué propone la ética de Immanuel Kant Reuter? 

45. ¿Qué propone Hegel y Marx para la ética? 

46. ¿Qué propone Kierkegaard y Nietzsche para la ética?  

47. Menciona al menos diez de las propuestas éticas más relevantes del presente, 

especialmente aquéllas que parecen prometer solidez prospectiva. 

48. Menciona el nombre de tres de los pensadores británicos del siglo XX que 

reflexionaron acerca de la ética. 

49. Menciona al menos diez de las propuestas éticas más relevantes del presente, 

especialmente aquéllas que parecen prometer solidez prospectiva. 

50. Menciona el nombre de tres de los pensadores británicos del siglo XIX que 

reflexionaron acerca de la ética. 

51. ¿Cuáles las (6) categorías ético/morales basilares que fundamentan la reflexión 

ética? 

52. ¿Cuál es el arquetipo antropológico que está a la base de nuestra reflexión 

filosófica acerca de la ética? 

53. ¿Cuáles son los cuatro rasgos característicos en los que se despliega la 

existencia personal del ser humano? 

54. ¿Cuáles son los cuatro aportes de Paul Ricoeur a los rasgos característicos en 

los que se despliega la existencia personal del ser humano? 



 

 

113 

55. ¿Qué concluye Carlos Díaz después de especificar el tipo de relaciones auto y 

hetero/realizantes? 

56. ¿Cuáles son los cinco ejes antropológico/existenciarios fundamentales? 

57. ¿Qué caracteriza la «temporeidad»? 

58. ¿Qué es la «mundaneidad»? 

59. ¿Qué es la «intersubjetividad»? 

60. ¿Qué es la «sexuidad»? 

61. ¿Qué es la «unicidad»? 

62. ¿Por qué hay que justificar filosóficamente si el ser humano es libre y 

responsable al momento de fundamentar la ética? 

63. ¿Cuál es la distinción formal entre voluntad, libertad y responsabilidad moral? 

64. ¿Qué diferencia hay entre «actus hominis et actus humani»? 

65. ¿Qué tipo de determinismos hay? 

66. ¿Qué observaciones se pueden hacer para mostrar que la libertad y 

determinismo se complementan, o no se excluyen? 

67. ¿Cuáles son los tres tipos de argumentos filosóficos acerca de la libertad? 

68. ¿Enuncia los primeros cuatro argumentos insuficientes a cerca de la libertad? 

69. ¿Enuncia la prueba fenomenológica existencial acerca de la libertad? 

70. ¿En dónde reside el núcleo específico de la libertad según la prueba 

fenomenológica? 

71. ¿Cuáles son las tres estructuras antropológicas que posibilitan toda acción 

voluntaria? ¿Quién las cohesiona intrínsecamente? 

72. ¿Qué criterios útiles ofrece José Antonio Marina para evaluar nuestros 

sentimientos desde un punto de vista ético? 

73. ¿Qué es el yo ejecutivo? 

74. Explica en qué consiste la responsabilidad libre. 

75. ¿Cuáles son las tres propuestas dignas de consideración que analizan la 

estructura de la acción humana voluntaria?  

76. ¿Qué definición de «acción voluntaria» daba la propuesta tradicional? 

77. ¿Cuál es la debilidad más notoria de la propuesta tradicional respecto a la 

estructura de la acción humana voluntaria? 

78. ¿Cuáles son los tres constitutivos fundamentales que intervienen en las acciones 

voluntarias según Paul Ricoeur? 

79. ¿Cuáles son los tres aportes más valiosos de Ricoeur respecto al tema de la 

acción humana voluntaria? 

80. ¿Cuáles son los cuatro constitutivos de la estructura de la acción humana 

voluntaria según J.A. Marina? 

81. ¿Cómo articula J.A. Marina la unidad entre inteligencia y voluntad? 

82. ¿Qué es la «nolutad»? 



 

 

114 

83. ¿Qué elementos constituyen el contenido de la dimensión objetiva de la 

moralidad de las acciones humanas? 

84. ¿Por qué razón la norma y el valor no son disyuntivos? 

85. ¿Cómo se pueden integrar el aspecto deontológico y teolológico en la ética? 

86. ¿Qué relación entre bien y valor? 

87. ¿Qué es un valor ético/moral? 

88. Según el filósofo mexicano Jesús Herrera ¿cuáles son las cuatro dimensiones 

constitutivas del valor? 

89. ¿Cuál es el constitutivo esencial del  valor ético/moral? 

90. ¿Cuál es la escala jerárquica de valores que los seres humanos parecen haber 

establecido en líneas generales después de tantos vaivenes propios de cada 

época? 

91. Explica la ambigüedad que se presenta en la estimativa de los valores. 

92. ¿Qué criterios prudenciales ayudan a conciliar el conflicto entre los valores? 

93. ¿Por qué el placer es importante en la vivencia de los valores? 

94. ¿Cómo definió Tomás de Aquino la «ley»? 

95. ¿Qué observaciones críticas podemos hacer a la noción tomasiana de «ley»? 

96. ¿Qué es una norma ético/moral? 

97. ¿Qué significa la siguiente frase: la norma es sólo una mediación, no el 

fundamento de la exigencia ético/moral? 

98. ¿Para qué sirven las normas ético/morales? 

99. ¿Cómo se legitima una norma ético/moral? 

100. ¿Qué distinción hay entre los juicios valorativo/prescriptivos y los juicios 

valorativo/descriptivos? 

101. Detalla la clasificación precisa de los juicios valorativos. 

102. ¿Cómo se puede solucionar en líneas generales el problema ético de la «falacia 

naturalista»? 

103. ¿Es posible fundamentar materialmente los juicios valorativos a partir de los 

juicios fácticos? Desarrolla la fundamentación material. 

104. ¿Es posible fundamentar formalmente los juicios valorativos a partir de los 

juicios fácticos? Desarrolla la fundamentación formal. 

105. ¿Es posible fundamentar la viabilidad de los juicios valorativos a partir de los 

juicios fácticos? Desarrolla la fundamentación de la factibilidad de los juicios. 

106. ¿Cómo interviene el poder, entre el ser y el deber ser, para superar la falacia 

naturalista? 

107. ¿Qué es la verdad, la validez y la viabilidad de los juicios valorativos? 

108. ¿Qué reglas prácticas pueden ser discutidas y consensadas discursivamente 

como recursos de mediación en todo diálogo racional? Especifica al menos 

cinco. 

109. ¿Qué son los principios ético/morales? 



 

 

115 

110. ¿Son incompatibles las normas comunitarias de máximos tradicionales y los 

principios mínimos de justicia universalizable? ¿Por qué? 

111. ¿Qué opina Adela Cortina acerca de la ética latinoamericana de la liberación 

de línea post/discursiva? 

112. ¿Qué metamorfosis significativa se ha presentado en la ética latinoamericana 

de la liberación gracias a Dussel y Fornet Batancourt?  

113. ¿A qué se debe la mutación hermenéutica de los principios ético/morales? 

114. Enlista el inventario de los principios ético/morales fundamentales. Escribe al 

menos siete. 

115. ¿Cuáles son los tres principios post/discursivos de la ética latinoamericana de 

la transformación propuestos por Enrique Dussel? 

116. ¿Cuál es la norma de moralidad a la que se deben adecuar las acciones 

humanas? 

117. ¿Qué es la recta razón? 

118. ¿En qué consiste el dictamen de la recta ratio? 

119. ¿Cuáles son las tres «fuentes objetivas de la moralidad»? 

120. ¿Cuáles son los tres principios post/discursivos de la ética latinoamericana de 

la transformación propuestos por Enrique Dussel? 

121. ¿Cuáles son los tres temas que incluye la dimensión subjetiva de la moralidad 

de las acciones humanas? 

122. ¿Qué significaba «conscientia» o sunei/dhsij en el mundo latino y griego? 

123. ¿En qué consiste la base psicológica de la conciencia moral? 

124. ¿En que consiste la conciencia gnoseológica?  

125. ¿Qué es la conciencia moral?  

126. ¿Cómo se gesta la conciencia moral de cada ser humano? 

127. ¿Qué es el estadio del espejo? 

128 ¿Qué es el acceso al «Nombre-del-Padre»? 

129. ¿Qué itinerario sigue la conciencia moral en su proceso de maduración?  

130. ¿Cuáles son los cinco despliegues concéntricos a través de los cuales se va 

gestando la conciencia moral de cada ser humano en condiciones normales? 

131. ¿Qué enseñaba la filosofía tradicional acerca del dictamen de la conciencia 

moral?  

132. ¿Qué significa que el dictamen de la conciencia sea el criterio subjetivo, 

último e inmanente de la moralidad?  

133. ¿Por qué la importancia ética de la conciencia moral se convierte en una grave 

responsabilidad de formarla  educativamente?  

134. ¿Cuáles son los tres tipos de desviaciones que pueden afectar a la conciencia? 

135. ¿Cuáles son las cuatro desviaciones normales o comunes que pueden afectar a 

la conciencia? 

136. ¿Qué es el maximalismo? 



 

 

116 

137. ¿Qué es el minimalismo? 

138. ¿Qué es el fariseísmo? 

139. ¿Qué es la perplejidad? 

140. ¿Qué es el escrúpulo? 

141. Menciona al menos diez neurosis y psicosis que pueden desviar 

patológicamente a la conciencia moral.  

142. El procedimiento ético de valoración y educación moral se puede reducir a un 

código de deberes incondicionados, preceptos heterónomos o virtudes rancias? 

¿Por qué? 

143. ¿Qué valores y qué virtudes se pueden conjuntar en el procedimiento ético de 

valoración y educación moral, según Carlos Díaz? 

144. ¿En qué consiste el saber como valor?

145. ¿En qué consiste el querer-cariño como valor? 

146. ¿En qué consiste el querer-voluntad como valor? 

147. ¿En qué consiste el deber como valor? 

148. ¿En qué consiste el poder como valor? 

149. ¿En qué consiste la fortaleza según la interpretación de C. Díaz? 

150. ¿En qué consiste la templanza según la interpretación de C. Díaz? 

151. ¿En qué consiste la prudencia según la interpretación de C. Díaz? 

152. ¿En qué consiste la justicia según la interpretación de C. Díaz? 

153. Cuáles son los dos valores propuestos por Richard Rorty? 

154. ¿Qué opina Alasdair MacIntyre acerca de la situación de la virtud en nuestro 

tiempo?  

155. ¿Cuáles son los tres errores que hay que evitar para que el modelo pedagógico 

moral sea operativo?  

156. ¿Qué se puede decir del modelo pedagógico correspondiente a una cultura 

autoritaria? 

157. ¿Por qué se dice que la familia tradicional tiene por cuna el autoritarismo? 

158. ¿Cómo se puede explicar el poder autoritario de los padres desde una 

perspectiva psico/afectiva? 

159. ¿Cómo se puede explicar el autoritarismo familiar desde una perspectiva 

socioeconómica? 

160. ¿Cuál es el objetivo y la meta de la educación moral? 

¿Por qué es necesaria una ética cívica mundial e intercivilizacional? 

¿En qué consiste el contenido material de la ética? 

¿En qué consiste el procedimiento formal de la ética? 

¿En qué consiste la factibilidad de la ética?
  

 


