CUESTION ETICO-ANTROPOLOGICA
La teoria y la praxis

ETICA I:
FUNDAMENTACION CIVICA,

INTER/SUBJETIVA, POS/DISCURSIVA E
INTER/CIVILIZACIONAL

Para aquéllos que han estado a punto de
cometer una sandez y, sin embargo, han
resuelto diferir. TU sabes a qué me refiero.

FACULTAD DE FILOSOFIA

UNIVERSITAT INNSBRUCK
Nivel: Licenciatura 3er Semestre

Profesor:
Pbro. Dr. Roberto Garcia Gonzalez

Collegium Canisianum, Innsbruck, 2015



ETICA I: FUNAMENTACION CIVICA,
INTER/SUBJETIVA, POS/DISCURSIVA E
INTER/CIVILIZACIONAL

I. FUNDAMENTACION DE LA ETICA

1.1 TERMINOLOGIA
1.1.1 Etica y moral

El término «ética», desde un punto de vista etimoldgico, nos remite a los vocablos
griegos «fdog, MOeoc» (modo de ser y de vivir) y «€8og, £9eoc» (modo de
comportarse). Por una parte, «qd0oc» en el mundo helénico significaba «caracter,
«temperamento», «disposicion connatural», «modo de ser», «morada» «lugar habitable»;
en cambio, «€00¢» se podria traducir por «costumbre», «habito», «usanza». Aristoteles
nos ayuda a darle la primacia al primer término, nada menos porgue escribio tres éticas, a
saber: MOkwy Eudnuiwy, ndikwy MEyoiwy, fdikov Nikopoyeiwv'. Por los
titulos de estas tres obras aristotélicas se puede asegurar que en la filosofia griega la raiz
del término «Md0c¢» era privilegiada. Ademas, hay que restringir con mas precision el uso
filoséfico de esta palabra.

La psicologia ha distinguido entre «caracter», y «temperamento». Este designa la
«disposicion connatural» o naturaleza psicolédgica predeterminada independientemente de
la eleccidn y esfuerzo del ser humano. En cambio, el caracter es el «modo de ser» del que
vamos apropiandonos a lo largo de nuestra existencia® gracias a nuestras elecciones y
esfuerzos. Es decir, el «temperamento» seria la naturaleza psicoldgica inconsciente,
predeterminada sin responsabilidad moral. En cambio, el «caracter» seria la segunda
naturaleza psicoldgica que los seres humanos podemos pulir con responsabilidad moral a
partir de la primera que es padecida, de ahi que algunos pensadores le llamen «mod0g,
madeog» 0 «talante», que es la condicion padecida o recibida pasivamente sin
responsabilidad moral, aquel existenciario que Heidegger le denominé «da Sein», es decir,
«ser ahi» 0 «estar ahi» arrojado en el mundo sin previa eleccion; incluso podria referirse a
las estructuras inconscientes que estan a la base del yo consciente, propuesta filosofica
ampliamente desarrollada por Claude Lévi Strauss, Louis Althuser, Michel Foucault y
Jacques Lacan. El moidoc y el 0o no se excluyen; por el contrario, se implican
reciprocamente, porque el segundo construye consciente y responsablemente la vida
humana sobre la base originaria del Tol80g ya establecido inconscientemente.

! Para la edicion de los textos griegos puede consultarse: ARISTOTELES, Hixwy Evdrjuiwy (Firmin
Didot, Paris [s.a.]) I, 184-242; id., Hikwy ueyaAwy (Firmin Didot, Paris [s.a.]) I, 131-183; id.,
Hvixkwv Nixoudyetwy (Firmin Didot, Paris [s.a.]) 1, 1-130.

2 Cfr., CORTINA ORTS, Adela, Etica aplicada y democracia radical (Tecnos, Madrid 1997%) 162.



Desde el punto de vista etimoldgico los términos castellanos «ética» y «moral» tienen un
significado muy parecido por el contenido del vocablo latino «mos, moris», del cual deriva
moral. «Mos» puede ser traducido como «costumbre», «modo de vivir», «caracter»,
«norma vigente», «precepto establecido». No obstante la similitud etimoldgica entre
«0C», «€B0C» y «mos», el término latino ha heredado connotaciones regionalistas,
sociologicas y heteronomas, por ello, desde la perspectiva etimolégica es preferible utilizar
el término «ética» y no el vocablo «moral» para designar la reflexion filoséfica sobre la
accion humana responsable sin reduccionismos regionalistas, ni socioldgicamente
costumbristas o heteronomos, dado que la ética aspira a la universalidad civica,
fundamentando las opciones humanas de modo critico ante las costumbres sociales ya
establecidas, y buscando un modo de vida humana autébnomamente responsable.

Ciertamente el lenguaje ordinario suele utilizar «ética» y «moral» como sinénimos. Sin
embargo, el uso técnico de estos términos en la historia de la reflexion filosofica ha ido
haciendo necesaria la distincién® entre ambos. De acuerdo con las precisiones etimoldgicas
y filoséficas anteriormente asentadas se pueden distinguir formalmente dos niveles: el
nivel moral de la vida cotidiana, y el nivel ético de la reflexion filosofica acerca de la vida
moral. Sin duda estan intimamente implicados, pero la distincion formal entre moral y
ética se hace necesaria desde el punto de vista filos6fico. En breve: «moral» indica el
ejercicio existencial del bien elegido humanamente contextualizado y referido realmente a
un mundo de la vida; en cambio, «ética» designa la reflexion fundamentada sistematica y
metodoldgicamente acerca de las cuestiones morales, es decir, una reconstruccion racional
de caracter formal. Por esta misma razon algunos consideran que la ética tiene
pretensiones de universalidad reflexiva, y que la moral se enclaustra en un modo de vivir
ya establecido en una comunidad concreta.

*  DEFINICION: «ética»___es __la__reflexion__ fundamentada __sistematica __y

«moral» es el ejercicio existencial del bien elegido humanamente.

1.1.2 Tareas de la ética

Las tareas esenciales de ética filoséfica son: 1°) precisar el contenido filoséfico
peculiar distinguiéndola de otros saberes teérico/practicos como la sociologia, el derecho,
la politica y la religién; 2°) tematizar la fundamentacién metddica y sistematica de si
misma como disciplina filoséfica; 3°) convocar a los procedimientos de didlogo orientados
a la aplicacion especifica de los consensos validos y factibles.

% Cfr., Ibid., 163.



1°) Contenido filosofico peculiar. Aunque algunos incluyen la reflexion de la Politica y
del Derecho dentro de la ética es necesario deslindar el contenido filoséfico de ésta, sobre
todo distinguiéndola de las cuestiones socioldgicas, juridicas, politicas y religiosas.

a) La ética tiene en cuenta las costumbres socioldgicas de los grupos humanos como datos
informativos y como retos que hay que orientar y humanizar. Sin embargo la ética es
distinta de la sociologia. Esta se limita a formular juicios facticos o de hecho; en cambio,
la ética se compromete a proponer juicios estimativos o de valor. En otras palabras, la
sociologia describe «lo que es»; y la ética prescribe «lo que debe ser» de acuerdo con «lo
que es posible o factible». Por lo tanto, la sociologia tiene un alcance descriptivo, mientras
que la ética tiene competencia prescriptiva. Algunos consideran que entre los juicios
facticos y los juicios valorativos hay una «falacia naturalista». Por el contrario, otros,
como Hans Jonas y Enrique Dussel, han intentado superar este 6bice”.

b) La ética se interesa por lo que es correcto, licito o legal desde el punto de vista del
derecho positivo. Incluso algunas propuestas éticas pueden llegar a alcanzar un nivel de
consenso racional que pueden llegar a ser positivadas legalmente. EI Derecho y la ética
son instancias normativas. Sin embargo, la legalidad o correccion juridica y la invitacion
ética son distintas. En efecto, muchas propuestas éticas no son positivadas juridicamente, y
muchas leyes pueden ser criticadas por la ética.

c) La ética se hace presente implicitamente en la Politica, especialmente ofreciendo
valores civicos, como la libertad y la justicia, que sean exigibles por las instituciones
politicas como derechos o como deberes de los ciudadanos. Sin embargo, la politica no
absorbe a la ética que debe ser una instancia racional para criticar las instituciones y sus
decisiones politicas que no sean plausibles para el bien comin o no respondan a las
aspiraciones universalizables porque s6lo benefician a una minoria que pretende imponer
sus intereses a costa de la mayoria de los ciudadanos.

d) Las religiones implican algunas exigencias éticas. Todas las religiones ofrecen algunos
cddigos de conducta a sus fieles. No obstante, la ética necesita autonomia epistémica que
le haga tomar distancia metodoldgica de las propuestas religiosas porque si quiere servir
de plataforma de dialogo civico, inter/religioso y ecuménico no debe identificarse con una
sola de las propuestas religiosas, ya que cada una de ellas reclama el derecho de arbitro
para si misma.

e) La ética es distinta de la sociologia, del Derecho, de la politica y de la religion. ¢Cual
es, entonces, el contenido filoséfico peculiar de la dimension ética del ser humano?
Aquél que corresponde a la realizacion del bien (aspecto factible), reflexionando qué debe
hacerse para conseguirlo (aspecto formal), y justificando como, porqué y para que

* Hans Jonas se pregunta especificamente como se pasa del querer al deber. Y responde: “El paso de uno a
otro esta mediado por el fenémeno del poder [...]. Lo que enlaza el querer y el deber, el poder, es lo
mismo que coloca a la responsabilidad en el centro de la moral”. JONAS, Hans, El principio de
responsabilidad: ensayo de una ética para la civilizacién tecnoldgica (Herder, Barcelona 1995) 213-214.



realizarlo (aspecto material). Segun se acentlen estos aspectos de la dimensién ética del
ser humano la reflexion filosofica ird adquiriendo rasgos deontolégicos o teleoldgicos, es
decir, exigencias formales o de contenidos materiales.

* LA ETICA TIENE UN TRIPLE ASPECTO: a) El aspecto factible consiste en la

* ARTICULACION:
a) La ética es un despliegue de la antropologia filosofica o filosofia del hombre,
porque las acciones morales corresponden a un ser humano que las realiza como
agente, autor y sujeto. El arquetipo de ser humano que esta a la base de nuestra

se concentra el holograma de la concepcion antropoldgica incubada en esta
reflexion ética.

b) La antropologia filoséfica es la mediacion entre la ética y la critica del
conocimiento porque el ser humano es quien es bueno realizando el bien y quien
puede buscar y conocer la verdad. Por otra parte, sélo se puede querer y realizar
voluntariamente aquel bien que se conoce inteligentemente como verdadero. Desde
esta perspectiva, la ética y la critica del conocimiento se co/implican
reciprocamente, tal como lo hacen la volicion tendente y la inteligencia sentiente.

¢) Laantropologia filoséfica también sirve de mediacion entre la ética y la ontologia o
metafisica porque el bien buscado por el ser humano es un tema comun a la ética 'y
a la metafisica. En efecto, la ética reflexiona acerca de la bondad de las acciones
humanas en una perspectiva practica, mientras que la metafisica considera el bien
desde un plano especulativo en cuanto trascendental del ser.

> No todas las acciones tienen una valor moral de interés ético. Sélo lo tienen las acciones inteligentemente
deliberadas y voluntariamente libres. Por ello, los fil6sofos escolésticos distinguieron entre «actus hominis
et actus humani», es decir, entre «acciones del hombre y acciones humanas», de las cuales s6lo las
segundas son inteligentemente deliberadas y voluntariamente libres.



2°) Fundamentacion metddica y sistematica. La ética necesita fundamentarse a si misma
como disciplina filosofica, es decir, precisa de un método y de una sistematizacion que le
dé coherencia racional a sus propuestas. Por tanto, la ética debe preguntar por las razones
para que exista una disciplina filosofica que investigue lo moral o argumentar que no las
hay. A esta tarea de fundamentacion algunos le llaman meta/ética.

3°) Aplicacion especifica de los consensos validos y factibles. Esta tarea es una urgente
exigencia post/discursiva porque la mayoria de las éticas se han conformado con la
parénnesis de los buenos consejos o de las buenas intenciones. Otras se han quedado
expuestas en los libros o nunca pasan del didlogo procedimental a la accion factible.
Evidentemente que hay que descartar la estéril casuistica de la ingenieria recetaria. La
factibilidad es una exigencia ética apremiante porque la mayoria de los seres humanos
estan siendo victimas de la muerte promovida en nuestra era globalizada y excluyente.

1.2 INTERPRETACIONES (5 hrs.)

La crisis de sociedad de nuestra época ha desencadenado una crisis de la politica
mundial denominada por Samuel P. Huntington como «choque de civilizaciones», una
crisis econdmica que ha afectado a todos los mercados con la recesion, una crisis cultural
que dice adios a las pretensiones titanicas de la modernidad y declara la muerte prematura
de la postmodernidad, una crisis epistemol6gica desilusionada por el deterioro ambiental
del planeta. Podrian enunciarse otras crisis, pero para nuestro propdésito basta enmarcar la
crisis que la misma filosofia presencia en el interior de sus disciplinas sisteméticas. La
metafisica entr6 en crisis desde el s. XVIII de Kant; el siglo X1X presencid la crisis de la
teologia filosofica a raiz de las sospechas de Marx, Nietzsche y Freud; en el siglo XX la
cosmologia sufrié una revolucion cientifica gracias a Einstein, Plank y Hawking; la teoria
del conocimiento fue revisada por los epistemdélogos contemporaneos como Popper, Khun,
Lakatos, Feyerabend y Laudan, por los fildsofos del lenguaje como Russell, Wittgenstein y
Davidson, y por los hermeneutas como Gadamer, Ricouer, Beuchot, Derrida y Vattimo.

El siglo XX también fue testigo de la proclamacion de la muerte del hombre como sujeto
autonomo, promulgada por los estructuralistas como Strauss, Althuser, Foucault y Lacan.
De manera que no extrafia que también la ética se encuentre en crisis, muestra de ello es la
enorme cantidad de libros publicados al respecto con propuestas filosoficas distintas y
distantes: personalistas (Diaz), postmodernas (Lipovetsky), neopragmaticas (Rorty),
neoliberales (Rawls), irenéticas (Kuing), antiutopicas (Jonas), comunitaristas (Maclntyre),
neoeudemonistas (Marina), procedimentales (Apel, Habermas, Cortina) y postdiscursivas
(Dussel), entre otras. Esta patente crisis muestra que es necesario reconstruir todo el



edificio sistematico de la filosofia por el rumbo de una filosofia intersubjetiva. En México
ha sido José Francisco Gémez Hinojosa quien ha invitado a colaborar en esta tarea®.

El conjunto de estas crisis ofrece un horizonte propicio para la aparicion de un conflicto de
interpretaciones ante las cuestiones morales. Cada una compite por nuestra preferencia.
Sin embargo, por separado solo ofrecen un acercamiento parcial al estatuto de la ética en
nuestro tiempo, e incluso hay algunas que alcanzan un grado de validez superior a otras
mas miopes. A continuacion se ofrece un catalogo de las interpretaciones mas relevantes:
la desmoralizacion, el cambio en la estimativa moral, la crisis entre los valores, la
post/moralidad, la trans/moralidad y la distal/moralidad.

1.2.1 Sociedad desmoralizada

En el presente, la mayoria de la sociedad vive desmoralizada, es decir, en una
involucion moral de decadencia. Esta interpretacion se despliega, a su vez, en tres
variantes: inmoralidad, amoralidad y permisividad. a) En el presente la mayoria de los
seres humanos es inmoral: la mayoria son malos. Segun esta variante en la sociedad actual
se percibe un aumento cuantitativo del mal moral. b) Actualmente los hechos son
considerados amorales: esta interpretacion considera que el conjunto de la sociedad vive
sin prejuzgar los hechos porque opina que nada es bueno y nada es malo, simplemente hay
hechos que se pueden describir. ¢) En nuestra época solemos ser permisivos: la mayoria de
los seres humanos han roto los antiguos tabules, son méas tolerantes y se dan ciertos
permisos que antes parecian prohibidos.

La primera variante es una interpretacion superficial porque atiende Unicamente a los datos
cuantitativos o estadisticos tan ideol6gicamente relativizados y manipulables. Si hay mas
males es porque actualmente habemos mas, porque los medios de comunicacion lo
publican y las personas lo exhiben; en cambio, antiguamente se mantenian en secreto. Hoy
en cambio, el ser humano se ha convertido en una exhibicionista «bestia de confesion»,
segun la expresion de Michel Foucault. La segunda variante olvida que ordinariamente los
seres humanos pueden distinguir entre el bien y el mal, aunque intenten ocultarlo
estratégicamente. Y la tercera no toma suficientemente los cambios en la forma de vivir
ocasionados por las nuevas sociedades pluralistas y abiertas.

1.2.2 Cambio en la estimativa moral

En los nuevos tiempos, vivimos un cambio en la estimativa moral. Estamos no
solo en una época de cambios, sino en un cambio de época. Este cambio epocal ha influido

® Cfr.,, GOMEZ HINOJOSA, José Francisco, Hacia una filosofia intersubjetiva: de la relacion sujeto-
objeto, a la relacion sujeto-sujeto, retos y tareas de la filosofia mexicana de cara al 2000, en Efemérides
Mexicana [XV1/48] (U.P.M., México 1998) 347-378.




para que los seres humanos seamos mas sensibles a los problemas sociales y a los valores
individuales que a los intimistas como el «honor», tan sobrestimado en otras épocas. Una
muestra de este cambio en el modo de apreciar los valores éticos son: el individualismo
responsable y la tele/caridad de Lipovetsky, la responsabilidad antiutopica de Jonas, la
solidaridad irénica de Rorty, el protagonismo de la sociedad civil y de los ciudadanos de
Habermas y Cortina, y el compromiso transformador con las victimas de Dussel, entre
otros.

1.2.3 Crisis entre valores

Actualmente somos testigos de la crisis entre los valores. Estos compiten por
nuestra preferencia, como las marcas de los productos. Las antiguas escalas de valores han
colisionado, y las nuevas propuestas parecen una jungla de valores en conflicto, a tal punto
que cuando alguien intenta asirse de un inamovible punto arquimédico éste se le escurre
como mercurio por las hendeduras del pufio. La crisis entre los valores tiene como marco
la crisis de la ética y la crisis de sociedad. Afortunadamente el ser humano ha demostrado
histéricamente que en las épocas de crisis es cuando mas crece en todas sus dimensiones.

1.2.4 La post/moralidad

A finales del siglo XX 'y comienzos del XXI presenciamos el triunfo y el ocaso de
la post/moralidad. Esta coyuntura histérica proclamé como slogan: «el eclipse
crepuscular del autosacrifico y la ética sin deber»’. La post/moral del post/deber propone
una ética para los nuevos tiempos democraticos tan indolora, antiesencialista y efimera
como el imperio de la moda. Las nuevas generaciones consideran que la liturgia del deber
y los imperativos heroicos estan «out». Viven una moral sin obligacion ni sancion,
librdndose de los deberes incondicionados. Hoy se anuncia solemnemente la llegada de la
época del postdeber. Nuestra cultura ya no esta irrigada por los imperativos hiperbélicos
del deber sino por el bienestar y la dinamica de los derechos subjetivos. Surge una
nueva ética débil, tenue y minima, sin obligacion ni sancion. En nuestro tiempo muchos se
han desvalijado de las prédicas maximalistas y parennéticas otorgando crédito sélo a una
vida ética indolora y «light».

El nuevo «individualismo responsable» es humanista porque, mas que buenas voluntades
incompetentes, se empefia en alcanzar mejores acciones «interesadas» para cada uno, pero
capaces de mejorar facticamente la suerte de los hombres. Hoy se busca contender en
favor de una ética inteligente porque el culto ingenuo al deber ya no tiene credibilidad
social. El individualismo responsable no es sinGnimo de egoismo, no destruye la ética; por

" El analisis siguiente puede ampliarse con la lectura de LIPOVETSKY, Gilles, Le crépuscule du devoir:
[’éthique indolore des nouveaux temps démocratiques (Gallimard, Paris 1992) [trad. cast. de BIGNOZZI,
Juana, El crepusculo del deber: la ética indolora de los nuevos tiempos democraticos (Anagrama,
Barcelona 1996°)].



el contrario, genera un altruismo indoloro de masas dando lugar a una ética minima e
intermitente de la solidaridad, compatible con la primacia del ego. Un ejemplo de ello es
la beneficencia medidtica de masas, donde el corazon y el show se entremezclan para
promover la solidaridad irénica que exhibe simultaneamente el oropel del ego. Vivimos
tiempos de «tele-caridad» en los que la moral se ha convertido en una fiesta. Las estrellas
han reemplazado a los predicadores, y los shows a los sermones del clero.

Hoy se busca una felicidad «soft and light». Después de haber abandonado el imperativo
categorico moderno, el imperativo narcisista es glorificado sin cesar por la cultura
higiénica y deportiva, estética y dietética. Los nuevos imperativos son: juventud, salud,
esbeltez, forma, ocio, sexo inteligente; en suma, la autoconstruccién de uno mismo. El
fisiculturismo ha devenido fisiconstructivismo. EIl placer ya no esta proscrito, sino
masivamente valorado y normalizado. El placer postmoderno ya no es trasgresor, por el
contrario, esta gestionado y funcionalizado, es sensatamente «soft and light». El placer
esta al servicio de una ética inteligente.

Al respecto, Fernando Savater, un filésofo que no es postmoderno, considera lo siguiente®
en una ética que dirige a un mundo adolescente desengafiado: Nada hay de malo en lo que
haga disfrutar a alguien, sin dafiar a nadie, ni siquiera a él mismo. El que se averglienza de
su propia capacidad gozosa es un bobo. ¢Por qué algunos le tienen tanto miedo al placer?
Tal vez porque les gusta demasiado. Sin embargo, nada es malo sélo por el hecho de dar
gusto hacerlo. El puritanismo es la actitud mas opuesta a la ética. Hay que retener con
todas nuestras ufias y dientes el uso de los placeres de la vida. Hay que gozar el presente
sin buscar hoy todos los placeres. Mas bien hay que buscar todos los placeres de hoy,
percibiendo el guifio placentero de todo lo que hay. Lo bueno es usar los placeres teniendo
cierto control.

El placer es muy agradable pero tiene una fastidiosa tendencia a lo excluyente. Sin control
es capaz de irnos dejando sin nada con el pretexto de pasarla bien. El abuso del placer
empobrece la vida a tal punto que llega a no interesar ya la vida sino sélo un placer
particular. Por supuesto que es valido que alguien diga «me muero de gusto», pero una
cosa es «morirse de gusto» y otra muy distinta que el gusto consista en morirse, o al
menos en ponerse «a morir». Cuando un placer mata o va matando la humanidad de la
vida, es un castigo disfrazado de placer, una vil trampa de la muerte. Por ello, hay que
buscar placeres que no nos empujen a huir de la vida, sino que la hagan mas intensamente
grata. EI mayor placer que puede darnos la vida es la alegria, que consiste a un «si»
espontaneo al deseo de vivir bien. Cuando en un placer se comienza a perder la alegria
seguramente se huye de la buena vida. Al arte de poner el placer al servicio de la alegria se
le llama virtud de la templanza, que nos ayuda a disfrutar inteligentemente. Savater
escribe: “Procura elegir... aquellas opciones que permiten luego mayor nimero de otras

opciones posibles... Elige lo que te abre... Evita lo que te encierra y lo que te entierra™®.

8 Cfr., SAVATER, Fernando, Etica para Amador (Ariel, México 1997%') 148-160.
9 -
Ibid., 188.



10

Por otra parte, en el plano social la propuesta de la ética postmoderna ha despertado la
sensibilidad de la «conciencia verde» ecoldgica. Se expresa la vivencia de que somos
cosmopolitas o ciudadanos de nuestra planeta; se invita a salvaguardar el patrimonio
comun de la humanidad. No se quiere comprometer las condiciones para la supervivencia
de la humanidad en la tierra, y esto por un interés del ego individualista. La ética
postmoderna reclama una responsabilidad a largo plazo. La nueva moral ecoldgica de
minimos no prescribe el olvido de uno mismo ni ningun sacrificio supremo, sélo consumir
con calidad y sin derroche. Desde esta perspectiva se comprende la promocion del
ecoconsumo Y de los econegocios que han dado paso al «shopping» ecoldgico, a la fiebre
de los productos «bio», a la dietética sana, a la higiene bioldgica, a las terapias suaves, a
los «spas» y al turismo verde o ecoturismo.

La ética postmoderna tiene como consecuencia, a nivel politico, la expansion de una
organizacion tecnocrética de las democracias, es decir, se desarrolla como una ética sin
ciudadanos participativos. A nivel econdmico se celebran las bodas de la ética con el
«business», mejor conocida como «ética de los negocios». En la actualidad la legitimidad
de la empresa se construye y se vende, estamos en la era del «marketing» de los valores y
de las legitimidades promocionales™. La ética se ha convertido en vector estratégico para
las ventas: la ética vende.

1.2.5 La trans/moralidad

La trans/moralidad no se hizo esperar. Es una propuesta que amplia los
horizontes de la estrechez hermenéutica: a) del ingenuo objetivismo ético de la
pre/modernidad, b) de la conciencia subjetiva moderna que se encapsulé enquistada y
autopoiéticamente en el yo al buscar prometeicamente una autonomia a ultranza, c) y del
hiperindividualismo narcisista de la postmodernidad emotiva que implica una
post/moralidad solitaria y anti/solidaria. La trans/moralidad promueve un estilo
intersubjetivo de racionalidad ética. Es decir, los peritos deben aprender a razonar
intersubjetivamente incluyendo en el dialogo a los interesados y a todos los afectados por
sus propuestas como interlocutores validos. La verdad y el bien son una busqueda comdn,
nunca una conquista definitiva de un experto anacoreta, y mucho menos de los déspotas
asilvestrados. A ningan ser humano le estd permitido reclamar para si mismo un firme
punto arquimédico fuera del horizonte ideologico. La trans/moralidad ha renunciado al
sofa de confort metafisico colocado en una colina inamovible y aséptica desde la cual se
pueda observar el funcionamiento de los engranes de la ideologia. Nadie puede exigir para
si, con honestidad intelectual, el privilegio del punto de vista del Ojo de Dios, ni siquiera
la pretension de ser el Gran Arquitecto de la Cultura ni la Distribuidora de Apartamentos y
Bungalows. Es decir, el ser humano trans/moral se ha curado la obsesion de

0°Cfr., LIPOVETSKY, Gilles, El crepiisculo del deber ..., e. c., 261.



11

autoconstituirse en administrador, consejero o ejecutivo de la multinacional «Necessity &
Method Corporation».

Por consiguiente, los valores de la objetividad quedan subsumidos por la validacion
intersubjetiva, la subjetividad anacoreta debe aprender a dialogar con todos los interesados
y afectados reconociéndolos como interlocutores validos, y el emotivismo
hiper/individualista es invitado a argumentar, porque el irracionalismo es un verdadero
peligro para la humanidad. Ciertamente la razon moderna fue una parcializacion de la
razén humana, y ésta, una reduccion de los amplios horizontes de la inteligencia. La
transmodernidad propone la tarea de buscar inter/subjetivamente algo més que una ética
racional, a saber: una ética inteligente. Esta supone la convocacion de una comunidad
ilimitada de comunicacion interactiva sin fronteras ideoldgicas. A los interlocutores se les
pide, no una €mox 1 o suspension metddica de los pre/juicios, sino tomar conciencia de
todas las ideologias explicitas e implicitas desde las cuales cada uno argumenta. Inclusive
de aqueéllas provenientes del peculiar mundo de la vida o Lebenswelt, segin la
terminologia pulida por los autores alemanes contemporaneos.

Todo ser humano es un virtual interlocutor valido porque cuenta con la capacidad de
entablar acciones comunicativas humanas, es decir, emisiones susceptibles de
comprension como procedentes de un interlocutor que puede comunicarse de modo
humano. La accién comunicativa menos ambigua es la argumentacién. Pero no es la
Gnica'’ de que disponen los interlocutores vélidos, que necesitan la oportunidad de
aprender a argumentar o de mejorar su calidad argumentativa. En esto, la filosofia esta
dispuesta a prestar su servicio pedagdgico. La comunicacidn inter/activa necesita
procedimientos de argumentacién en los que todos los interlocutores respeten las cuatro
pretensiones de validez indispensables para una didlogo inteligente, a saber: verdad,
correccion, credibilidad e inteligibilidad.

El discurso dialégico presupone la intencion de llegar a un consenso racional. Por ello, la
filosofia transmoderna y la transmoralidad implicada, se ubican en una situacion
post/convencional. En otras palabras, han superado las propuestas del convencionalismo o
del llamado acuerdo estratégico, que pacta diplomaticamente s6lo cuando los propios
intereses estan a salvo y cuando le conviene utilitariamente una negociacion aunque no sea
universalizable, e incluso irracional para otros interlocutores inteligentes. En cambio, el
consenso racional es fruto del asentimiento inteligentemente motivado por la fuerza no
coactiva del mejor argumento plausible y universalizable. En otras palabras, se supera la
etapa tiranica de las mayorias cuantitativas y manipulables, y se exige una comunicacién
cualificada sin las distorsiones que, bajo la insignia de la manipulacion y de la
desigualdad, han empujando el dialogo racional fuera de las vias de la libertad y de la
verdad, y han favorecido las relaciones instrumentales de violencia, poder y dominio.

11 «Quien no pueda comprender una mirada no podra comprender un largo discurso»: Carlos Diaz.



12

Para evitar la pérdida indtil de tiempo y de esfuerzos humanos, antes de enfrascarse en las
discusiones a cerca de temas que no sean consensuables o estén motivados sélo por el afan
esnobista de ocasionar polémica, gresca y pandemonium, hay que hacer caso a aquellos
sentimientos que nos ayudan a evaluar conscientemente la situacion, de modo que acerca
de aquellos asuntos que no prometan implicitamente un consenso, méas vale no discutir
porque los conflictos se harian més graves. Al respecto se podria parafrasear el final
wittgensteiniano del Tractatus: «de lo que no se puede consensuar, mejor es callarse». Lo
consensuable supone la eleccion de aquellos temas indispensables para vivir
humanamente. El contenido minimo asumido es vinculante con la maxima exigencia.

La argumentacion consensual es el procedimiento gracias al cual se valida toda propuesta
ética, gracias a la participacién de todos los interesados y afectados. Sin embargo, los
contenidos verdaderos y validos necesitan ser confrontados con su realizabilidad factible.
Por ello, la ética que pretenda indicar el camino del bien tendra que someterse a los
siguientes niveles de factibilidad: el nivel 16gico, empirico, técnico, econémico y ético,
asegurando la continuidad del proceso efectivo de realizacion, atendiendo a las
consecuencias a corto, mediano y largo plazo, y sosteniendo un impulso procesual de
legitimacion y coercidn legal en contenidos minimos de civilidad. La factibilidad del bien
conjuga la accion comunicativa y la accién instrumental, a tal punto que no basta que una
accion sea valida desde el punto de vista procedimental; se necesita también que sea viable
de acuerdo a los niveles de factibilidad. Esto también se aplica en el caso contrario, porque
no basta que una accion sea factible; se necesita que también sea valida por su procedencia
intersubjetiva. Lo éticamente bueno implica tres requisitos: que sea verdadero, valido y
viable.

Los interlocutores deben argumentar y actuar con autonomia individual y personal,
asediando los colectivismos comunitarios y los individualismos misantropos, e
impugnando los ghettos y pandillas organizados para distorsionar la comunicacion que
haya sido encauzada por las vias de la violencia, la mentira y de la represion. El dialogo
procedimental estimula a los claustros identitarios para que se abran a la alteridad de las
macro/tribus humanas, es decir, a las civilizaciones como la occidental, sintoista, islamica,
latinoamericana, hindu/budista, ortodoxa y africana. Gracias a ello, el didlogo
procedimental se convierte en una conversacion inter/civilizacional que desacredita todos
los «centrismos» identitarios y des/occidentoxica la actual globalizacion excluyente. Los
interlocutores deben ser capaces de manejar toda la informacion disponible con claves
descodificadoras provenientes de sus respectivas «tradiciones de investigacion». En
ningln asunto deben pactar estratégicamente si no hay argumentos que favorezcan el
consenso con su fuerza no coactiva. Es decir, deben saber decir no. Dicho disenso sera
muestra de que los interlocutores tienen dignidad y no precio. En suma, los interlocutores
que aprendan a actuar comunicativamente asi, habran trascendido los limites
academicistas de la educacion que hasta ahora ha sido vehiculo para difundir ideologias de
pertenencia que pretenden anular las diferencias.



13

1.2.6 La distal/moralidad

La distal/moralidad indica la revolucion a la que se han sometido las relaciones
interpersonales en la nueva era digital. Esta ha propiciado una ética y una moral de lo
provisional que ha nos ha convertido en los paparazzis de la expectativa y de lo «snob».
En efecto, estd surgiendo una cyber/moralidad y una snob/ética de relaciones
instrumentales centradas en el intercambio de informacién y en el intercambio cultural que
implican una libertad y una proximidad virtuales. Las relaciones proximales han devenido
relaciones distales y anonimas, y la accién presencial se ha convertido en interaccion
virtual distanciada con texto, pero sin gesto; con imagenes pero sin cuerpos; con sonidos,
pero sin vinculos interpersonales. En la nueva era digital, el software de la ética necesita
ser reinstalado con una nueva version compatible. Norbert Bilbeny ha protagonizado esta
tarea con su propuesta del minimo comtn moral*2.

* Balance: las cinco interpretaciones que parecen mas convincentes son el cambio
en la estimativa moral, la crisis entre los valores, la post/moralidad, la
trans/moralidad y la distal/moralidad. La primera interpretacion resulta
declaradamente falsa.

1.3 RAICES (2 hrs.)

La ética debe fundarse sobre bases reales, no sobre la arena movediza de las
necesidades creadas, ni sobre invenciones especulativas. Es decir, la ética no esta
cimentada en el vacio, sino enraizada en el suelo nutricio de la existencia humana, de la
psicologia y de las estructuras socio/culturales, y absorbe los nutrientes procedentes de una
larga historia de la filosofia que nos precede como una hecho ineludible. En seguida se
distiende cada una de estas raices del tronco fundamentante de la ética.

1.3.1 La existencia humana

En la existencia humana humanizada hay una experiencia del bien y del mal
morales. El ser humano no soporta vivir sin sentido por largo tiempo, por eso interpreta.

12 cfr., BILBENY, Norbert, La revolucién de la ética: hébitos y creencias en la sociedad digital
(Anagrama, Barcelona 1997) 170.



14

La interpretacion de la experiencia que tiene acerca de su existencia es una busqueda del
sentido de su propia vida. Si ese sentido no existe como una dato preestablecido entonces
el ser humano lo disefia y lo inventa. Un ejemplo de los nuevos disefiadores del sentido de
la existencia son Paolo Flores d’Arcais y Fernando Savater.

El primero escribe: «Aunque los egipcios sabian acerca de las causas de la muerte mucho
menos de lo que nosotros sabemos, al menos conocian el sentido de sus vidas. Sin
embargo, “ésta es precisamente nuestra irrenunciable superioridad sobre ellos: que no
conocemos el sentido de nuestra vida. Y que no podemos saberlo. Que debemos
inventarlo, si somos capaces de hacerlo™*».

Por su parte, Fernando Savater escribe: «No es absurdo que la vida en su conjunto no
tenga sentido. La pregunta por el sentido carece de sentido. Lo realmente absurdo no es
que la vida carezca de sentido, sino empefiarse en que deba tenerlo. Mi propuesta
alternativa es la siguiente: El hombre cuerdo no se conduce éticamente a fin de conseguir
algin premio o retribucion eterna, porque le basta saberse mas razonablemente humano y
libre. En pocas palabras, no vive para la muerte o para la eternidad sino para vivir
plenamente en la brevedad del tiempo. La certeza de la muerte no aniquila la certeza de
estar vivo ahora. Todos hemos derrotado ya a la muerte. ;Como? Naciendo. “No habra
muerte eterna para nosotros, puesto que ya estamos vivos™* y alin vivimos. La muerte
podré algun dia impedir que sigamos viviendo, pero nunca que ahora estemos vivos ni que
hayamos vivido. EI mundo y la vida no tienen ningun sentido propio. El sentido es algo
que los humanos damos a la vida y al mundo. ¢La prueba? Que resiste todos los sentidos,
por diversos que sean. La filosofia ni salva ni resucita a nadie, sélo pretende llevar hasta
donde sea posible la aventura de vivir humanamente ahorax.

Cada quien puede encontrar el sentido de su existencia en diversos horizontes, y si no lo
encuentra es libre para disefiarlo. Lo cierto es que el ser humano no puede vivir
asiduamente sin sentido, por ello interpreta la experiencia de su propia existencia. Algunos
encuentran ese sentido en Dios, otros en la persona amada, otros en el saber, otros en la
creatividad artistica, otros en la accion social y politica. En fin, que éste no es un obstaculo
para seguir adelante dialogando con cualquier tipo de personas que busquen vivir bien la
vida humanizada. Cuando alguien ha elegido qué sentido darle a su vida, esa eleccion se
convierte en un valor cardinal que se inserta en un conjunto de otros valores morales y
valores humanos en general, como los econdmicos, estéticos, heroicos, intelectuales,
sociales, religiosos, e incluso a/religiosos o civicos.

La busqueda creativa de ese sentido orienta la existencia humana a «darse la buena vida
humanizada»™. Gracias a ello, se puede descubrir una raiz ética que se nutre de la misma

¥ FLORES D’ARCAIS, Paolo, Etica senza fede (Giulio Einaudi, Torino 1992) [trad. cast. de JORDA,
Joaquin, El desafio oscurantista: ética y fe en la doctrina papal (Anagrama, Barcelona 1994) 227]. El
subrayado y las negritas son mias.

Y SAVATER, Fernando, Las preguntas de la vida (Ariel, Barcelona 1999) 279.

15 Cfr., Id., Etica para Amador,... €. C., 16-77.



15

existencia humana. Incluso es posible aceptar que nuestra existencia crece en calidad
moral cuanto mas humanizada llegue a ser. Por ello, la ética nos ayuda a interpretar la
existencia para darle sentido a nuestro vivir humanizado. Quien es capaz de «darse la
buena vida humanizada» utiliza un lenguaje hipotecado de rasgos ético/valorativos. En los
grupos de personas con los que nos relacionamos hay estructuras ético/valorativas. Estos
datos de la existencia humana muestran la presencia del hecho moral en nuestra
experiencia cotidiana. La ética se apoya en esta raiz que se nutre del lenguaje ordinario y
de las estructuras socio/grupales ya vigentes, que son de naturaleza moral. Lo Unico que
hace es tematizarlos reflexivamente a nivel filoséfico.

1.3.2 La psicologia del ser humano

La experiencia originaria del bien y del mal morales se filtra psicologicamente en
los factores cognitivos, afectivos y motivacionales. La presencia incoada de lo moral en
los factores cognitivos se aprecia especialmente en la toma psicolédgica de consciencia de
si mismo™® y de los otros, en la prevision de las consecuencias de una conducta, en el
aprendizaje de conductas siguiendo algunas normas y en la coherencia en las actitudes
psicoldgicas del yo, entre otras. La presencia incoada de lo moral en los factores afectivos
se muestra en las relaciones de empatia con el otro, en las conductas miméticas y el
sentimiento de culpabilidad. La presencia incoada de lo moral en los factores
motivacionales se descubre en los estimulos que condicionan la conducta, en la influencia
de la presion social, en el mutuo reconocimiento y en la autoestima, entre otros.

16 Al respecto son ilustrativos los aportes de Jacques Lacan acerca del «estadio del espejo» y el valor
simbdlico del «nombre del Padre». Lacan entiende por «stade du miroir» aquella fase de constitucion del
ser_ humano, que se sitla entre los seis y los dieciocho meses, en el cual el nifio, ain en un estado de
inmadurez motriz, va conociendo la totalidad unitaria de su propio cuerpo, tomando progresivamente
conocimiento de si mismo. El estadio del espejo es importante en el conocimiento del yo. Este proceso de
conocimiento tiene lugar mediante una identificacion del nifio con otro simil (la madre, otro nifio, etc.) o
mediante la propia imagen especular. Las tres fases del reconocimiento de si mismo son: a) el nifio
confunde la imagen reflejada con la realidad; b) después comprende que lo que esta en el espejo es una
imagen, y no un ser real; c) y finalmente concluye que la imagen del espejo es la suya, distinta de la propia
del adulto con la cual se confundia inicialmente. Por tanto, el estadio del espejo ayuda a configurar un
primer boceto del yo, un embrién de subjetividad, y es un primer paso en la adquisicion de una totalidad
funcional de si mismo.

el proceso de superacion del complejo de Edipo, que tiene tres fases: a) relacion dual entre madre e hijo, b)
intervencién del padre con una castracion prohibitiva simbolica, ¢) y finalmente la identificacion con el

del padre, mediante la cual el nifio acaba por ser aquel que tiene el falo asumiendo su propio rol masculino
y dirigiéndose hacia la superacion del complejo de Edipo (proceso que en la nifia tiene su analogia).
Gracias a esta funcion simbolica se ubica en un lenguaje y en una civilizacion, reconociéndose como un
auténtico ser humano. Sélo a continuacién consigue hablar de si mismo como un «yo» en primera

persona. Por tanto, el hombre se constituye como sujeto sélo gracias a su ingreso al orden simbélico de la
lengua y de la sociedad. En el «<Nombre-del-Padre» se reconoce el soporte de la funcion simbolica.




16

1.3.3 Las estructuras socio/culturales

La libertad humana parece una linea trazada en un espacio de determinismos
bioldgicos, psicolégicos y socio/culturales. Es innegable que estas estructuras nos
preceden y condicionan nuestra conducta y las relaciones sociales y culturales que
establecemos con los otros. La moral estd incoada en las estructuras socio/culturales
porque de hecho forma parte de la cultura de todos las sociedades humanas, es decir, toda
cultura incluye una sensibilidad moral. La antropologia cultural y la sociologia estudian
estos hechos desde una perspectiva inductiva y deductiva. Desde una perspectiva
socio/cultural, lo moral se encarna en la historia de las sociedades humanas, en sus
instituciones, su saber tedrico y practico, sus ideales, en su arte y en el estilo de vida de
cada individuo de esa cultura.

Las estructuras socio/culturales pueden manipular la sensibilidad moral de los individuos
que forman parte de todo grupo humano. Los sintomas de que dicha manipulacion existe
en una cultura y en una sociedad son: la actuacién heterénoma de los individuos, una
educacidn autoritaria, actividades gregarias al estilo de una horda aduladora conducida por
un jefe, sometimiento melifluo al poder establecido, apoteosis de ciertos simbolos,
apologia enquistada del ghetto contra los otros grupos rivales, apelacion al bien de la
comunidad motivada por los deseos de un grupo que planea para que los demas hagan,
explicaciones dogmaéticas e intolerantes de la conducta moral. Todas esta manipulaciones
estan al servicio del poder establecido.

1.3.4 La historia de la filosofia

Una de las raices a partir de las cuales la ética se nutre es la historia de la filosofia
que nos precede como un escenario de posturas tedricas que han respondido a problemas
reales de cada época historica. Las diversas tradiciones de pensamiento nos ayudan a
replantear algunas soluciones que sean validas para nuestro tiempo. Gracias a esta historia
nos damos cuenta que no somos los Unicos, ni los primeros en preguntarnos por la ética.
No estamos solos ni en el vacio reflexivo. En seguida se despliegan dos enfoques del
desarrollo historico de la cuestion filosofica de la ética. El primero muestra
retrospectivamente la génesis y el desarrollo histdricos de la ética. EI segundo presenta el
panorama actual y la prospectiva de la reflexion ética.

1.3.4.1 Retrospectiva
1) El tiempo homérico pre/filosofico. La mirada retrospectiva a la historia de la ética

detenta una gran importancia porque las nociones éticas han estado encarnadas en formas
historicas de vida social. En la Grecia pre/filosofica “la palabra diyod0g, antecesora de



17

nuestro [término] bueno, fue originariamente un predicado vinculado especificamente con
el papel de un noble homérico™’. Para ser qyodd¢ se debia ser valeroso, habil y
afortunado en la guerra y en la paz. Una palabra relacionada con ésta es apetr, que es el
cumplimiento excelente de la funcion o papel que se le ha asignado socialmente a alguien.
Si se ejercita la apetn, se es dyad0c. Después alguien sera aryodog por su noble
nacimiento, y KoukO¢ si se es plebeyo. La dpetr| pierde su sentido social, y se convierte
en una cualidad personal, algo similar a una cualidad moral o virtud. La cpetn se
concentra en la dikotocvvn (=justicia), entendida como lo correcto segln el propio
status. Se es Gyo¥0g solo si se practica la dtkoitocvvn'™®. Poco a poco estas palabras
irian cambiando de significado.

hombre es la medida de todas las cosas; de las que son en cuanto que son, y de las que no
son, en cuanto que no son». Segun él, todo es relativo y depende de los acuerdos
estratégicos que se establecen en funcion de las necesidades sociales del momento. «Todas
las ocurrencias y opiniones son verdaderas, y la verdad es algo relativo».

Para los sofistas la dpetr| consistia en la buena actuacion en los foros publicos y el éxito
como ciudadano de la TOA1g, causando impresion en la asamblea y en los tribunales. El
Unico criterio de la petn es el éxito influyendo sobre el auditorio mediante la retdrica.
Segun los sofistas la apetr] depende del publico al que uno se dirija, es decir, no hay una
nocion universal de dpetr). Ante esta doctrina Socrates ofrece una alternativa buscando
conceptos universales (Opicocdatl ko3OLoL) a través del didlogo, especialmente para
la virtud.

3) Platon: doctrina del Mendn, Gorgias, de la Republica y del Simposio. EI Menén se
pregunta si la virtud es ensefiable. La Republica de Platén le dio solidez al esfuerzo del
Gorgias. En este didlogo Sdcrates asegura que lo bueno y lo malo no pueden ser
sinénimos de lo agradable y penoso. A un hombre malo le hace falta la habilidad para
KOWWVELY, es decir, para compartir una vida comin®®. La Reptblica busca una definicién
de dikortosvvn. Platén dice que la justicia en un Estado consiste en que todos se adecuen
a su posicion; en otras palabras, justicia es ajustamiento. Esta concepcion resulta
insatisfactoria porque no define lo que es la justicia. En el Simposio, el £pwg oscila entre
el «amor» y el «deseo», bajo la suposicion de que el €pwg homosexual griego es superior
al £€pwg heterosexual. El €pwg debe ascender hasta el amor al avTO TO KOAOV, es decir,
a la belleza en si que estd en el mundo de la ideas, como lo esta el Bien. Para Platon, el
Bien es una idea trascendente del supra/mundo, al cual s6lo puede acceder una minoria

Y MACINTYRE, Alasdair, A short history of ethics (MacMillan, New York) [trad. cast. de WALTON,
Roberto J., Historia de la ética (Paidds, Barcelona 1994) 15].

18 Cfr., Ibid., 19.

19 Cfr., Ibid., 41. Segtn Maclntyre esta especificacion constituye un paso adelante en la determinacion de lo
que es bueno. Algunos le han criticado a Maclntyre este tipo de comunitarismo.



18

entrenada intelectualmente. De hecho, Platon considera que la virtud es propia solo de la
clase de los gobernantes, es decir, la ética es propiedad aristocrética.

Méyodwv, Nikopdyewwy. Aristoteles escribe en el primer parrafo de la fOikwy
Nikopoyxelwwv, dedicada a su padre y compilada por su propio hijo: “han definido
pulcramente el bien como aquello hacia lo que tienden todas las cosas™®, porque el bien es
atractivo y seductor. Para Aristdteles la g0dapovia, que es el bien supremo, es la
finalidad de la ética y de la politica. ¢(En que consiste la eb3apLoviot? En comportarse
bien y vivir bien, y ambos aspectos considerados de modo inseparable. La e0dapovia. es
una meta final y un bien autosuficiente fruto del desarrollo de la excelencia humana, es
decir, de sus virtudes intelectuales y morales. La virtud es el justo medio entre dos vicios
extremos. Para Aristoteles la virtud principal es la ¢povnotig, traducida al latin por
prudentia, que es la virtud del intelecto practico que ayuda a aplicar los principios
generales a las situaciones particulares® (recta ratio agibilium). La ppdvnoig es la clave
de todas las virtudes, sin ella no se puede ser virtuoso. Segln Aristdteles, la Sewpio es el
nivel mas alto de felicidad al que pueden aspirar los seres humanos mas selectos, por ello
el fin (téhog) mas excelente de su vida consiste en la contemplacion metafisica de la
verdad. Es evidente que el auditorio de Aristdteles es sélo una pequefia minoria ociosa de
filésofos. Aristoteles presupone una estructura politica que excluye a la mayoria de los
seres humanos como interlocutores validos.

antigua ética griega y la ética moderna es ésta: mientras los antiguos se preguntan «;qué
hay que hacer para vivir bien?», los modernos se preguntan «;qué se debe hacer para
actuar correctamente?». La diferencia entre ambos es la misma que hay entre una ética
teleoldgica y una deontoldgica. La historia del aryodog griego y la del deber moderno
difieren tanto como las sociedades de las que provienen. Ninguno de ambos términos
logré escapar de la moral vigente de su época; por ello, la ética debe buscar la manera de
subsumirlos. La historia de la filosofia antigua nos ensefia que la felicidad y la virtud no
pueden ser simplemente idénticas ni completamente independientes, aunque algunos
intentaron reducir la otra a la una. Es el caso de los antiguos socraticos menores, como
Didgenes el cinico (0 xvwv) y Aristipo el cirenaico, que influyeron en la ética
post/aristotélica de estoicos y epicureos. En general, la ética griega vincula la felicidad con
los fines, y la virtud con el deber. Los que separan el deber y la felicidad hacen que la
virtud y la felicidad se excluyan mutuamente. En cambio, quienes olvidan el deber reducen
la virtud a la felicidad, y ésta al mero equilibrio de placeres.

20 «] KOA®C Gmeerivovto TAyoddy, oL mdvt €eieton”. ARISTOTELES, Hdixwy

Nixoudyewwy, Lib. 1, cap. | (Firmin Didot, Paris [s.a.]) I, 1.
2L Cfr., MACINTYRE, Alasdair, Historia de la ética,... e. c., 89. En su momento, los escolésticos
consideraran las siguientes virtudes como auxiliares de la prudencia: eubulia, synesis, gnome y epiqueia.



19

La ética naturalista de los estoicos tiende a separar el deber y el placer, reduciendo la
felicidad al deber. Consideran que ésta se consigue actuando de acuerdo con la naturaleza,
de acuerdo con la razén y el deber. El ideal del sabio es llegar a la amodelo
(autodominio, impasibilidad o indiferencia) propia de la vida ascética, cultivando una
impasible ausencia de deseo y despreciando el placer y el dolor. Cuando alguien desprecia
todas las atracciones exteriores no se expone al dolor de su pérdida. Asi asegura la paz del
espiritu.

La ética de Epicuro de Samos y Lucrecio separa la virtud del deber y reduce la felicidad a
un equilibrio de placeres. Para los epiclreos la finalidad de la conducta moral es la
felicidad, la cual reside en «el placer (ndovr)) que es el principio y el fin de una vida
feliz». Quien busca el placer y huye del dolor descubre qué relacion dialéctica entre ambos
hace que uno siga al otro. De ahi que el ideal del sabio consista no en perseguir el placer
mas grande, que dejaria posteriormente un dolor mayor, sino en alcanzar un «equilibrio de
placeres» o moderacion, un estado de atapa&ial, de tranquilidad de animo o ausencia de
turbacion. La liberacion del deseo excesivo es una condicion del placer.

El epicureismo y el estoicismo enfatizaron la importancia del individuo sobre la oA,
son doctrinas consoladoras para los ciudadanos que tienden al aislamiento. Sin embargo,
la anadelo y la atapagion son consejos indtiles para las mayorias que carecen de
propiedades y patrimonio. Estos se siguen preguntando cémo han de vivir y qué podrian
ser la virtud y la felicidad para ellos. En Roma las religiones mistéricas y el cristianismo
ofrecieron una respuesta alternativa en su momento. Las demas religiones también lo han
hecho en otros contextos.

6) Hinduismo, Budismo, Confucionismo, Hebraismo, Cristianismo e Islam. Las dos
grandes civilizaciones mas antiguas son Mesopotamia y Egipto. Los origenes de
Mesopotamia se remontan al 5,000 a.C., su esplendor irradi6 en el 3,300 y su decadencia
fue contundente en el s. 1l a.C. Egipto inici6 su trayectoria cerca del 4,000 a.C., alcanzé la
cima en el 3,100, y se desplomé definitivamente en el s. I. a.C. La religién de ambas
civilizaciones murio, y sus valores éticos dejaron de vivenciarse. Por ello, se concentrara
la atencidn en otras civilizaciones que han demostrado su impetu para sobrevivir a través
de los siglos: hinduismo, budismo, confucionismo, hebraismo, cristianismo e Islam.

El hinduismo comenz0 a gestarse en el 3,500 a.C., esplendio cerca del 2,500 y decayo en
el 1,500 a.C. EIl budismo comenzo en el siglo VI a.C., y se expandié entre los siglos I-1X
d.C. Después decayo. La cultura China procede del 2,200 a.C., fulguré a partir del 1,800
a.C., y declin6 en el 1912 d.C. En este caso, el confucionismo ha pasado por las siguientes
etapas: formacion (s. VI-1I a.C.), desarrollo (s. llI-1 a.C.), neo/confucionismo (s. HI-VIII
d.C.), desafio de la modernidad (1905-1912) y afirmacién asiatica a partir de la segunda
mitad del siglo XX. El hebraismo se remonta al siglo XVIII, y mas propiamente al siglo

22 El estoicismo presenta tres etapas. a) Estoicismo antiguo: Zenén de Citio, Cleantes y Crisipo; b)
estoicismo medio: Panecio y Posidonio; ¢) y estoicismo posterior: Séneca, Epicteto y Marco Aurelio.



20

XVI a.C., con Moises, el fundador de ese pueblo. Su mejor época comienza en el siglo XI
a.C. y su decadencia a finales del siglo X a.C. El cristianismo, como es obvio, surge en el
s. |, se difundio con fuerza en el imperio romano a partir del siglo IV, llegé a América en
el siglo XV1, y desde el s. XIX ha sufrido algunos reveses. Finalmente el Islam surge en el
s. VII d.C. Desde entonces se ha ido expandiendo arrolladoramente. A finales del siglo XX
y comienzos del XXI, el Islam mantiene el indice demografico de crecimiento mas alto
que cualquier otra civilizacion.

De estas civilizaciones no nos interesa especificamente la lista de sus preceptos morales,
sino las coordenadas éticas que los inspira y les da sentido.

a) Hinduismo. El «dharma» y el «kharma» son dos categorias claves del pensamiento
indico. «Dharma» es la ley natural de indole moral que rige el cosmos. En cambio,
«kharma» es la ley cosmica universal de naturaleza fisica. El «dharma» debe armonizarse
con el «kharma» cosmico, como lo hace el deber al ser en la ética deontoldgica occidental.
El «samsara» es el ciclo de la existencias reencarnatorias de un individuo inserto en el
«kharma» por el cumplimiento del «dharma». Los grandes maestros del hinduismo han
realizado una gran sintesis del pensamiento indico recopilado en las seis «darsanas»,
escuelas u opiniones, a saber: mimansa/vedanta, nyaya/vaisesika y samkhya/yoga, de las
cuales, la dltima se propone como meta la unién del individuo con el cosmos. De esta
manera, quien practique la disciplina de las darsanas logrard fundir su samsara con el
kharma si cumple el dharma. La ley del kharma incluye el principio de retribucion, segun
la cual, quien la hace la paga. El hinduismo tiene como meta la «mokhsa» que es la
liberacion del samsara o ciclo reencarnatorio. La mokhsa se alcanza gracias a la accion
liberadora pasiva y a la accion liberadora activa. La primera es un tipo de gnosis contraria
al activismo occidental. En cambio, la segunda es el cumplimiento de los propios deberes
con perfecto desasimiento, algo similar a la o€l estoica, a la atopaio epiclrea y
al desasimiento cristiano en las manos del Padre.

b) Budismo. Sobre la base del hinduismo el Budismo hace las siguientes modificaciones a
la ética indica. La condicion de iluminado o «buda» s6lo se alcanza mediante la
meditacion intuitiva, no discursiva. Quien todavia no alcanza la condicion de buda se
reencarna, renace, vuelve a ser («punabbhava»). EI modo de existencia de cada uno es, en
parte, el resultado de los propios «kkamma» 0 «karman», que son las acciones. Los kamma
mas influyentes son los realizados en la existencia presente. Quien logra liberarse del
continuo renacer y remorir alcanza el nirvana. Este se consigue exclusivamente con los
propios esfuerzos, y consiste en la extincion del deseo, en el desinterés y el
renunciamiento total. Parece que los estoicos y epiclreos se acercan a estas fuentes. El
nirvana lo alcanzan aquéllos que se han vencido a si mismos, porque «mas que vencer mil
veces a mil hombres, la gran batalla consiste en vencerse a si mismo».

c) Confucionismo. K ung-fu-tzu (551/2-479 a.C. ca.) inici6 la busqueda de un sistema de
gobierno basado en el orden y la paz. Con este fin los soberanos deben gobernar el Estado
con la virtud. Tenia la firme conviccion de que el orden cosmico es también orden moral



21

de la virtud. Recurrié a menudo a la palabra jen (humanidad, bondad) para designar la
virtud perfecta. lIded una religion eminentemente politica, un sistema de educacion, y una
camino practico de desarrollo personal. 1°) La religion eminentemente politica ideada por
Confucio denomina «k’iun-tseu» (hombre superior, hombre principal), a quien realiza
verdaderamente el jen. Ve en él al gobernante ideal. Lo que lo distingue es la virtud,
porque s6lo un gobernante sabio y virtuoso puede conducir al pueblo. 2°) EIl sistema
educativo de Confucio gira en torno a estos valores: orden, disciplina, responsabilidad
familiar, trabajo duro, colectivismo, moderacion. 3°) Y el camino practico de desarrollo
personal, disefiado por el discipulo Tung Chung-shu, se basa en los siguientes principios:
li [moralidad, ritos y formas externas], jen [benevolencia, bondad desinteresada y amor a
todos los hombres como a uno mismo], hsiao [piedad filial, obediencia, relacion con los
demas en una jerarquia de yin y yang], i [sentido del deber, rectitud, honestidad].

Chu Hsi (1130-1200) introdujo en el confucionismo la nocion de 7T"ai-chi que es el punto
mas alla del cual nada hay, donde se da la unién de todos los principios. El T ai-chi es el
«Gran Gltimo» a partir del cual se crean los cinco elementos (madera, fuego, tierra, metal,
agua) que explican toda la realidad, como los puntos cardinales, las estaciones, colores,
notas musicales, relaciones sociales, seres sobrenaturales, virtudes, sacrificios domésticos,
los cinco soberanos y los cinco nimeros. El tao es la via, la verdad esencial del orden
universal y la ruta moral por la que el soberano y su gobierno deben conducir a los
humanos para que se establezca la concordancia con el tao del universo. El tao es la suma
de las dos modalidades cosmicas, el yin y el yang, que se suceden sin cesar. Estos
principios representan hasta hoy unas categorias fundamentales del pensamiento de los
chinos.

d) Hebraismo. Los hebreos se inspiran en la «berit» o Alianza para fortalecer la
obediencia a la Torah, concentrada en el decalogo mosaico, cuyo contenido es semejante a
los preceptos morales de las demas religiones. Los profetas anunciaron la paz (shalom)
mesianica, denunciaron la injusticia social y promovieron actitudes humanitarias como la
misericordia con el huérfano, la viuda y el extranjero, que después seran retomadas por los
mas recientes pensadores judios. La literatura sapiencial representa un implicito
acercamiento al pensamiento ético de los helenos.

e) Cristianismo. Los temas religiosos que inspiran y motivan la ética cristiana son los
siguientes: Dios es nuestro Padre, nuestro Hermano y nuestro Paréclito. Para ser bueno®
en el cristianismo hay tres modelos interpretativos: obedeciendo los preceptos de Dios que
es santo, siguiendo los consejos de Dios que es bueno, sometiéndose a la voluntad de Dios
que es omnipotente. En los tres casos la virtud alcanza la plena felicidad solo en el cielo.
Durante siglos el cristianismo intentdé cohesionar a la sociedad sobre el quicio de la
caridad. Sin embargo, poco a poco se convencio de que la fraternidad y la igualdad sélo
pueden realizarse en pequefias comunidades, y que su propuesta no es factible como
programa para toda la sociedad. La paradoja de la ética cristiana consiste en que siempre

%% La enciclica Veritatis Splendor se pregunta: «;Qué tengo que hacer para ser bueno?».



22

ha ideado un proyecto para toda la sociedad a partir de pequefias comunidades recluidas*.
Sobre esta base Agustin, Tomés y los otros pensadores cristianos del medioevo, han
expuesto sus reflexiones redisefiando los esquemas filosoficos de Platén y Aristoteles.

bien. Especialmente la ética de Tomas de Aquino gira en torno al concepto de «bonumy.
Desde un punto de vista metafisico el «bonum» esta relacionado con un fin y tiende hacia
él. La bondad de cada ente consiste en que se comporte conforme a su naturaleza. El
«bonum» humano se alcanzara si cada uno obra de acuerdo a la naturaleza humana que es
racional. Por ello, la naturaleza humana se convierte en un principio ético/moral. La
felicidad constituye el fin y la conclusion de la ética tomasiana. La felicidad se encuentra
en la perfecta Oewpio, es decir, en la contemplacion de Dios, que es la perfecta
«delectatio».

f) Islam. Esta religién invita a la sumisién («muslim») obediente, voluntaria e
incondicionada a Dios, que es el autor soberano del «gadar», es decir, del decreto que
prescribe el destino del hombre desde la eternidad. Los cinco pilares del Islam son
decididamente religiosos y rituales, por ello, no interesan directamente a la ética. Los
«hadits» (narraciones) de la «Sunna» (tradicion islamica) son demasiado anecdoticos, y
aunque motivan la moral musulmana, se quedan atrapados en las circunstancias de la
identidad islamica, sin una proyeccion universal hacia la ética civica.

Por otra parte, la jurisprudencia de la «sharia» (ley canénica) distingue cinco categorias de
acciones: aquello que estd prohibido, lo desaprobado, lo neutral, lo recomendado y lo
obligatorio. De estas cinco categorias las Unicas que se sustraerian al criterio ético serian
aquéllas que son consideradas neutrales. Aunque los musulmanes apoyan la «yihad» o
guerra santa, el Coran esta en favor de la «salam», que es paz y salud. Finalmente, hay que
reconocer que los musulmanes tienen en alto aprecio la «umma», es decir, la fraterna
comunidad islamica. Este valor les llevd a promover su propia Declaracién Islamica
Universal de los Derechos Humanos®®, promulgada por la Unesco el 19 de septiembre de
1981.

7) Niccoldo Machiavelli (1469-1527), Martin Luther (1483-1546), Jean Cauvin o
Calvino (1509-1564), Thomas Hobbes (1588-1679) y Baruch Spinoza (1632-1677).
Machiavelli y Luther agudizaron la crisis que hizo desplomarse las antiguas torres gemelas
de la ética platdnica y aristotélica. En ambos escritores surge con altivez una figura que
antes era irrelevante: el individuo situado solo ante Dios, de modo que todo depende de su
propia eleccién individual. Para ambos autores la comunidad ya no constituye el terreno
imprescindible para la vida moral. Machiavelli sostiene que los fines propios del individuo
constituyen los Unicos criterios de moralidad. EI gran aporte ético de Luther fue la defensa

24 Cfr., MACINTYRE, Alasdair, Historia de la ética, ... €. c., 117.
2 Cfr., UNESCO, La declaracion islémica universal de los derechos humanos, en Concilium, [LXV/253]
(Verbo Divino, Navarra 1994) 483-507.




23

de los derechos que tiene la autoridad secular para juzgar los delitos civiles. En cambio,
desde el punto de vista religioso el individuo debe someterse a lo que Dios ordena, porque
con su omnipotencia arbitraria hace que sus ordenes sean buenas y justas. Tomas de
Aquino casi habia logrado civilizar a Yahveh, convirtiéndolo en un aristotélico; en
cambio, Luther lo transforma en un padre despético?®. Luther y Cauvin escindieron la
moralidad, en mandamientos divinos absolutamente incuestionables, y en las leyes del
orden politico/econdmico de la autoridad secular.

Con la herencia del Renacimiento Hobbes disefié una teoria de la ética y de la politica en
la que el individuo es la dltima unidad social, y Dios, un ser cada vez mas irrelevante. Para
evitar el estado de guerra de todos contra todos (homo homini lupus), los individuos
instituyen una autoridad, un gran Leviatan, cuyos mandatos exigen obediencia y cada
individuo se somete pensando en su propio bienestar para satisfacer sus deseos. Es célebre
el lema spinoziano Deus sive natura sive substantia. Gracias a la identificacion que
Spinoza hace entre Dios y naturaleza, la ética deja de ser un estudio de los preceptos
divinos, y se convierte en una investigacion de la naturaleza humana. Para Spinoza, la
auténtica virtud consiste en la combinacion de conocimiento, libertad y felicidad. En
efecto, Spinoza fue el primer filésofo que en la ética otorga una posicion fundante a dos
valores tipicamente nuevos de la sociedad moderna: la libertad y el conocimiento racional.

8) Los valores modernos. Los nuevos valores de la Modernidad moldean una forma
distinta de vida social. Las diversas tendencias ocasionan una lucha entre criterios éticos
rivales. Las tres versiones rivales de la ética que co/existen en la Modernidad son: 1°) la
ética de bienes proveniente de la tradicion platénica y aristotélica, 2°) la ética del deber
exigida por la tradicién luterana, 3°) y la ética de la satisfaccion de los propios deseos
iniciada por los sofistas y rehabilitada por Hobbes. Las tres versiones no son
inconmensurables sino complementarias. Aunque la aristotélica parece superior a las otras,
el nuevo tipo de hombre econémico nacido con la Modernidad hace que la ética de
Hobbes sea mas atractiva ya que promueve la utilidad y el provecho en esta vida. Resulta
preferible porque «con dinero en el bolsillo se esta en casa en cualquier sitio».

El éxito de los valores econdmicos intensifica la importancia del papel del individuo. La
vida social se convierte en un terreno para las luchas y conflictos entre los individuos que
compiten, y que ante Dios comienzan a decir como el Satan de Milton, non serviam. La
propiedad privada da libertad econdémica. Sobre esta base se empiezan a promover las
libertades individuales. En el siglo XVIII la economia del mercado libre ayuda a destruir
los lazos socio/comunitarios que aun permanecian desde el Medioevo. Los derechos del
individuo se vincularon cada vez mas con el derecho a la libertad en la economia de
mercado.

mentalidad protestante y capitalista hizo que los vinculos entre el deber y la felicidad se

% Cfr., MACINTYRE, Alasdair, Historia de la ética, ... €. c., 124.



24

disolvieran gradualmente. Esto propicid la re/definicion de los términos morales. Por eso,
la felicidad se considera como la satisfaccion individual, sin referencia a la vida social?.
Segun John Locke (1632-1704) los crimenes pueden llevar a la sociedad a un estado de
guerra. Por ello es necesaria una autoridad civil a la que se pueda confiar la administracion
de la justicia y la proteccion de los derechos especialmente el derecho de propiedad. ¢Queé
es lo «bueno» en este tipo de sociedad? Aquello que causa placer o disminuye el dolor. ¢Y
lo «malo»? Aquello que causa dolor o disminuye el placer. Segun Anthony Ashley
Cooper, conde de Shaftesbury (1671-1713) y discipulo de Locke, las evaluaciones morales
son fruto de un sentimiento moral, no de la razon. «Bueno» es lo que satisface. Segln
Bernard de Mandeville (1670-1733) el resorte de la accion es el propio interés egoista y
privado. Los juicios morales son una evaluacion hecha desde el propio interés personal.

Francis Hutcheson (1694-1746) es un precursor del utilitarismo al considerar que «la
mejor nacion es la que proporciona la felicidad mas grande al mayor nimero, y la peor es
la que ocasiona miseria en forma semejante». Joseph Butler (1692-1752) opina que el
criterio para juzgar las acciones actuales de cada uno es la promocion de la felicidad futura
de la humanidad. Abraham Tucker (1705-1774) concibe la felicidad como si fuera algo
cuantitativo al modo del dinero. David Hume (1711-1776), el escocés y méas destacado de
los pensadores britanicos, considera que los juicios morales no son juicios facticos de la
razén sino de los sentimientos que evaltan el placer o dolor. Un juicio que sobrepasa los
limites descriptivos del ser hacia la prescripcién del deber ser es falaz. Después de Hume,
el Unico moralista britanico digno de mencion es su amigo Adam Smith (1723-1790),
quien apela a la simpatia como fundamento de la moral. Una conducta es adecuada o
apropiada cuando simpatizamos con ella, aunque no nos parezca Util. Los posteriores
sucesores de Hume fueron estériles desde el punto de vista ético. La razon de ello fue que
heredaron un conjunto de problemas insolubles®.

10) Las propuestas francesas del siglo XVIII. Charles Louis de Secondat, baron de la
Brede y de Montesquieu (1589-1755), se apart6 del utilitarismo y el individualismo de su
siglo. Considera que el individuo aislado es un mito gratuito y engafioso. La ética es de
interés social. Cada sociedad tiene sus propias normas. Claude Adrien Helvecio (1715-
1771) opina que todos desean el propio placer y nada mas. Denis d’Alembert (1713-1784)
insiste en la creacion de unas instituciones que permitan la libre expresion. Jean Jacques
Rousseau (1712-1778), el filosofo ilustrado francés mas destacado, pule para la ética un
concepto sencillo y poderoso: la «naturaleza humana». Segin Rousseau el ser humano es
bueno por naturaleza. La sociedad adquisitiva le va haciendo egoista y malo. De ahi que se
vea necesario un contrato social para crear instituciones politicas y legales que promuevan
la justicia y el bien comun. Gracias a ellas los seres humanos tienen que aprender a actuar
como ciudadanos, no sélo como individuos egoistas.

21 Cfr., Ibid., 164.
28 Cfr., Ibid., 173.



25

de los grandes hitos en la historia de la ética. Segun él, lo Unico incondicionalmente bueno
es una buena voluntad. La ética kantiana centra su atencidn en las intenciones de la
voluntad humana, no en las acciones, porque éstas no pueden ser la finalidad de la ética. El
unico movil de una buena voluntad es el cumplimiento categorico del deber por amor al
deber. El deber exige la obediencia a una ley universalmente valida, el imperativo
categorico, que es una ley ‘moral’ que los hombres se prescriben a si mismos como seres
racionalmente autonomos. El imperativo categorico es incondicionado, no depende de
ninguna motivacion interesada. El ser humano racional es éticamente autonomo. Cada uno
es su propia autoridad ética. Los mandatos de un ser divino s6lo deben realizarse si son
justos desde el punto de vista del juicio ético de la autonomia racional. La heteronomia no
puede proporcionar un criterio para la ética, ni aunque apele a la autoridad divina, a la
felicidad, a los deseos o necesidades. La evdapovic de Aristételes es tan indtil para la
ética como la ley de Cristo®.

No obstante lo anterior, Kant presupone una creencia en Dios, quien es capaz de premiar
el deber con la felicidad. La intencion de Kant no era prescindir éticamente de Dios, sino
asegurar la autonomia del individuo y la superacion de la heteronomia ética. Por esta
razon, el imperativo categdrico kantiano guarda silencio respecto a los fines. Esto hace
que la ética kantiana sea predominantemente deontologica y formal, sin olvidar que una de
las formulaciones del imperativo categérico era: «trata a cada hombre como si fuera un fin
y nunca como un medio». EI mismo Kant consideraba que detrds del deber subyacia la

persona. Esto redime la ética kantiana del formalismo que otros le han imputado.

12) Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) y Karl Marx (1818-1883). La ética
griega presuponia la estructura compartida de la TOA1g con una meta comun, en cambio,
la ética moderna es una propuesta para las sociedades que se han convertido en
colecciones de individuos. Esto es valido incluso para el sistema hegeliano, en el cual la
autoconciencia de los individuos se realiza gracias a sus roles sociales de sefior o siervo.
Los individuos deben sacrificar su contingencia dejandose absorber por el Estado absoluto
que encarna los valores sociales y morales en sus instituciones. Karl Marx, por su parte,
propone la creacion de un orden social completamente distinto al capitalista por medio de
la praxis revolucionaria del proletariado. Contra lo previsto por el mismo Marx, el nuevo
orden socialista terminaria convirtiendose, no en la dictadura del proletariado, sino en la
dictadura sobre el proletariado.

13) De Soren Aabie Kierkegaard (1813-1855) a Friedrich Nietzsche (1844-1900).
Kierkegaard le concede un papel fundamental a la decision del individuo existente. La
forma auténtica de existir como individuo es estar solo frente a Dios. Lo ético solo es un
prologo de lo religioso, que no depende de razonamientos sino de una decision individual
parecida a un salto en el vacio. Heinrich Heine (1799-1856) lucha contra el cristianismo y
su Dios moribundo. Creia que el cristianismo llegé a dominar hasta cierto punto el brutal

29 Cfr., Ibid., 190.



26

fervor guerrero de los alemanes, pero no pudo extinguirlo por completo®. Arthur
Schopenhauer (1788-1860) considera que el universo carece de sentido y que el individuo
no tiene valor. La vida es ciega, cruel y sin sentido. Segun él, el mundo es la expresion de
un esfuerzo ciego de la «Voluntad». También los seres humanos somos esencialmente
Voluntad ciega.

Friedrich Nietzsche critica al cristianismo porque ha contribuido a desvalorizar
sistematicamente este mundo y porque ha difundido valores débiles que resultan
destructivos para la ética de los fuertes. Por ello, anuncia la «transmutacion de los valores»
de la ética vigente. Los griegos llamaban «bueno» a los hombres nobles, poderosos y de
alta posicion. En cambio, lo judios y cristianos sustituyen la ética aristocratica por una
eticidad servil animada por la envidia de los resentidos. El error del cristianismo consistio
en exaltar las virtudes de los debiles. Al morir Dios también declinan los valores de sus
esclavos. La ética de Nietzsche es una ética para el Ubermensch (el hombre auto/superado)
no para el rebafio. Es decir, Nietzsche le da la espalda al resto de la sociedad. No s6lo
Nietzsche, sino todos los filésofos alemanes contribuyeron a que la sociedad le diera la
espalda a toda la ética tradicional.

14) Reformadores, utilitaristas e idealistas. Los reformadores del siglo XIX sdlo
rehabilitaron antiguas propuestas éticas; asi sucedié con Edmund Burke (1729-1797),
William  Godwin (1756-1836), Jeremy Bentham (1748-1832) precursor del
el mayor nimero, que terminara convirtiéndose en el principio ético de utilidad. Su
proposicion central consiste en evaluar el valor de una accion de acuerdo a las
consecuencias placenteras y dolorosas que acarrea. Segun Bentham no hay otro criterio
para describir lo que es virtud.

de que la felicidad personal no siempre coincide con la felicidad del mayor nimero. Por
ello, distingue entre placeres «superiores» e «inferiores», de los cuales se han de preferir
los superiores, porque «es preferible ser un Socrates insaciable que un cerdo satisfecho».
No sélo se debe tener en cuenta la cantidad de placer, sino también su calidad. Segun
Stuart Mill ‘el principio de la maxima felicidad, el fin Gltimo de todas las cosas y la
razon por la cual todas las demas son deseables es una existencia exenta de dolores en
el mayor grado posible y lo més rica en goces que sea posible’. Dicho de otra manera:
el Unico principio util de la moral es que las acciones son justas en la medida en que
tienden a promover la felicidad. Por felicidad se entiende placer, ausencia de dolor.

Todos queremos ser felices, pero cada quien lo entiende a su manera, por ello, la felicidad
se convierte en un término amorfo, ambiguo, camalednico y peligroso porque en su

éticamente pobre, a tal punto que el cerdo desea una felicidad de cerdo.

%0 Cfr., Ibid., 213.



27

Francis Herbert Bradley (1846-1924) y Thomas Hill Green (1836-1882) son dos
pensadores idealistas ingleses. ElI primero supone que el vocabulario ético s6lo puede
recibir un sentido coherente dentro del contexto de una forma de vida social con papeles y
funciones bien definidos. Green es consciente de que las ideas sobre ética son coherentes
dentro de un cierto tipo de sociedad. Ambos estan de acuerdo en que el vocabulario ético
solo puede ser comprendido sobre el fondo de un cierto tipo de vida social.

(1873-1958) se pregunta «qué clase de acciones deben ser realizadas», y responde:
«aquéllas que producirian un mayor bien en el universo en comparacion con las otras
alternativas posibles». Sin embargo, no es necesario que a estas acciones se les Ilame
«buenas», como si este calificativo constituyera una propiedad natural de las acciones.
Cuando lo «bueno» es considerado una propiedad natural de las acciones se tropieza con la
llamada «falacia naturalista». Esta expresion la han utilizado otros para indicar el salto
injustificado del «ser» al «deber ser». John Dewey (1859-1952) fue quien realiz6 la
conexion entre lo «bueno» y la accion casi borrando la distincion entre el «ser» y el «deber
ser», es decir, entre el hecho y el valor.

La filosofia de Charles Sanders Peirce (1839-1914) ha recibido el nombre de
pragmatismo ldgico. Peirce nos ofrece una regla pragmatica para clarificar nuestras
ideas: ‘una idea o concepto verdadero se demuestra exclusivamente en la conducta vital, la
veracidad de un concepto se reduce a sus efectos experimentales en la vida y en la
accién’. El pragmatismo de William James (1842-1910) es consecuencia de un
empirismo radical. Segin James, el pragmatismo representa la actitud filosofica
empirista, pero de una forma més radical. Aspira a la concrecidn, a los hechos, a la accion
y a la fuerza. El pragmatismo no es mas que un método, una actitud de busqueda. La
verdad de una idea se reduce a su capacidad de actuar. Para James una idea es
verdadera cuando nos permite avanzar actuando con seguridad. Tal es la concepcion
instrumental de la verdad segun la cual la verdad de nuestras ideas significa «capacidad de
actuar».

La filosofia de John Dewey (1859-1952) conlleva un abierto instrumentalismo. Segin
Dewey las ideas demuestran su valor en la lucha contra los problemas reales. Los valores
supuestos hay que enfrentarlos en la practica, y hay que aceptarlos, rechazarlos o
modificarlos responsablemente, basandose en el analisis de sus efectos. Dewey es
relativista, los valores son historicos, ‘son tan inestables como las formas de las nubes’.

Charles Leslie Stevenson (1908-) es un filésofo emotivista que opina que el vocabulario
valorativo es dindmico porque produce respuestas afectivas o emotivas en las personas.
Cuando alguien dice «esto es bueno», quiere decir, «esto me gusta, haz lo mismo». Por
ello, cuando hay un desacuerdo valorativo, no existe ningun procedimiento por el cual se
puedan resolver estos desacuerdos valorativos que son inconmensurables. EI emotivismo
deja la ética en los brazos de la irracionalidad sentimentaloide. Richard Marvyn Hare



28

(1919-) distingue entre lenguaje prescriptivo y lenguaje descriptivo. El prescriptivo es un
lenguaje imperativo que implica un deber. En cambio, el término «bueno» es un elogio
descriptivo, no una exigencia imperativa. Hay una gran diferencia entre una accion que es
buena, y otra que debe hacerse. A partir del «ser» no se puede inferir el «deber ser». Segun
Hare lo que debo hacer depende exclusivamente de mi eleccion arbitraria. Por ello, las
ocurrencias arbitrarias del individuo se convierten en la Gltima autoridad ética.

* Sobre este humus retrospectivo se ha construido la reflexion ética actual dejando
maltiples prospectivas abiertas. A continuacion se despliegan esas posturas hodiernas.

1.3.4.2 Actualidad y prospectiva

En nuestra época los acidos del individualismo han corroido nuestras estructuras
morales, tanto para bien como para mal. Afortunadamente también se respiran nuevos
aires intersubjetivos y post/discursivos en el habitat de la ética hodierna. No vivimos con
la herencia de una, sino de varias versiones rivales de la ética entre las cuales hay muchos
puntos de vista inconmensurables. En seguida se hace un muestreo de las propuestas éticas
mas relevantes del presente, algunas de las cuales parecen prometer solidez prospectiva.

» La ética neo/escoléastica de las virtudes de Josef Pieper.

> La ética filosofica de inspiracion judeo/cristiana de Paul Ricoeur, Emmanuel Lévinas y
Hans Kulng.

» La ética pre/discursiva de la liberacién del primer Enrique Dussel, Franz Hinkelammert
y Paulo Freire.

> La ética pragmatica neoliberal de John Rawls, Ronald Dworkin y Richard Rorty.

» La ética de la responsabilidad anti/utépica de Hans Jonas.

» La ética postmoderna de Giovanni Vattimo, Gilles Lipovetsky y Xavier Rubert de
Ventos.

» La ética axiologica del personalismo de Max Scheler, Karol Woijtyla, Luis Capilla y
Carlos Diaz.

» La ética comunitarista post/analitica de Alasdair Macintyre.

» La ética mexicana en proceso de dialogo con los pensadores contemporaneos de J.
Francisco Gomez Hinojosa y Mauricio Beuchot Puente.

> La ética neo/eudemonica de José Antonio Marina.

» La ética autonoma post/religiosa de Fernando Savater y Paolo Flores d’ Arcais.

» La ética discursiva procedimental de Karl Otto Apel, Jirgen Habermas y Adela Cortina.
En este contexto Mauricio Urrea ha hecho algunas observaciones acerca de la teoria
habermasiana de la verdad.

» La ética post/discursiva latinoamericana de Radl Fornet Betancourt y del segundo
Enrique Dussel. En México Jesus Serrano ha hecho algunas aplicaciones tedricas a las
politicas de las éticas publicas.

» La ética propuesta por Norbert Bilbeny para la era digital de acuerdo con el giro distal
de nuestra cultura.



29

» Los aportes de Charles Taylor desde la tradicion ética cultivada recientemente en
Norteamérica.

El contenido de cada una de las anteriores propuestas éticas no es desplegado
sintéticamente ahora, dado que su influencia ha sido subsumida en la presente
investigacion, y por tanto, los diversos aportes irdn apareciendo en este trabajo. No
obstante, pueden ser consultadas en el manual de Historia de la Filosofia Contemporanea
que utilizamos en nuestro curso®.

Conclusion: Las raices del tronco ético han mostrado que la reflexion filosofica no es una
superestructura montada sobre un vacio antropolégico. Por el contrario,
queda claro que en la existencia humana hay una dimension ética que
posibilita las acciones morales. Esta referencia real reclama una investigacion
filosofica a la que se le puede denominar reflexion ética.

1.4 CATEGORIAS (8 hrs.)

Después de haber encontrado una dimension ética inscrita en la condicién humana
hay que preguntarse por las categorias ético/morales que fundamentan la reflexién ética.
En primer lugar hay que especificar el tipo de ser humano que es autor de las acciones que
[lamamos morales. Después hay que especificar los ejes existenciarios que orientan y
condicionan las acciones humanas en el horizonte ético de nuestra vida. Luego hay que
preguntar si el ser humano es voluntariamente libre de modo que se le pueda atribuir
alguna responsabilidad moral a sus decisiones y acciones conscientes. Posteriormente se
debe reflexionar acerca de las acciones humanas desde una perspectiva objetiva, desde un
enfoque subjetivo y desde un angulo inter/subjetivo, respetando esta triple dimension que
escapa de los reduccionismos objetivistas, subjetivistas y conciencialistas en solitario.
Finalmente, también hay que considerar la posibilidad de un procedimiento que auxilie en
el despliegue de las capacidades valorativas del ser humano y en su educacion moral.

En sintesis, las categorias basilares que constituyen el bagaje inexorable sin el cual no se
puede fundamentar la ética son: un arquetipo antropoldgico, unos ejes antropologico/
existenciarios que sirvan como puntos cardinales de referencia, la libertad responsable,
una dimensién objetiva, una dimension subjetiva y una dimension inter/subjetiva de la
moralidad de las acciones humanas, y un procedimiento éetico valorativo y educativo. Estas
categorias constituyen las condiciones de posibilidad universales y necesarias sin las
cuales no se puede fundamentar la ética.

1.4.1 Arquetipo antropologico

La fundamentacion de la ética exige especificar la concepcion filosofica de ser
humano que se supone como autor de las acciones llamada morales. La ética es un

31 Cfr., GARCIA GONZALEZ, Roberto, Historia de la filosofia contemporanea ([s. n.], Jacona 2003).



30

despliegue de la antropologia porque las acciones morales corresponden a un ser humano
que las realiza como agente, autor y sujeto. El arquetipo de ser humano que esta a la base

antropoldgica incubada en esta reflexion ética.

Las tres estructuras antropoldgicas basicas son inteligencia sentiente, volicion tendente y
sentimiento afectante. Estas estructuras se recubren reciprocamente. Asi pues, el ser
humano es inteligencia sentiente, es sensacion inteligente, es inteligencia sentiente
volitivamente tendente y sentimentalmente afectante, es volicion tendente
inteligentemente sentiente y sentimentalmente afectante, es sentimiento afectante
inteligentemente sentiente y volitivamente tendente.

El ser humano despliega su existencia personal caracterizada por los cuatro siguientes
rasgos: intimidad espiritual, singularidad Unica, autonomia individual y capacidad de
relaciones auto y hetero/realizantes. Estos rasgos han sido enriquecidos por Paul Ricoeur®?
de la siguiente manera: a) persona es quien puede ser responsable desde el punto de vista
ético; b) persona es quien puede ser narrador o personaje desde el punto de vista de la
teoria de la narracion; c) persona es quien puede ser agente o paciente, es decir, verdugo o
victima desde el punto de vista de la teoria de la accion; d) y persona es quien puede ser
hablante o interlocutor desde el punto de vista de la teoria del lenguaje. Carlos Diaz,
especificando el tipo de relaciones auto y hetero/realizantes, considera que una persona es
capaz de reconocer invocativamente su propia menesterosidad, estableciendo relaciones
genitivas de pertenencia, dativas de autodonacion, ablativas de autoentrega incondicionada
en cualquier tiempo y en todo lugar. Y concluye: amor, ergo sum. “Quien nos ama nos
reconoce COMO personas, seamos quien seamos Yy estemos como estemos. ElI amor
dignifica y rescata del olvido y de la muerte. Da mas fuerza sentirse amado que creerse
fuerte. Asi de sencillo, asi de misterioso, pero asi de verdadero”®.

El despliegue de la existencia intersubjetiva del ser humano como interlocutor valido
implica la presencia de cuatro pretensiones de validez, a saber: verdad, credibilidad,
correccion e inteligibilidad en todo procedimiento en el que se intercambian
dialogicamente acciones comunicativas, de las cuales la menos ambigua es la
argumentacion.

El ser humano en cuanto individuo convocado a la convivencia y al didlogo instaura las
siguientes relaciones: a) con los otros [ser con o0 «mit Sein»] y con lo otro [ser en el mundo

%2 Cfr.,, RICOEUR, Paul, Amour et justice (Du Seuil, Paris 1990) [trad. cast. de DOMINGO
MORATALLA, Tomas, Amor y justicia (Caparrds, Madrid 1993) 105-124].

% DIAZ HERNANDEZ, Carlos, La virtud de la justicia, en Communio: Revista Catdlica Internacional,
afio 23 [1/2001] (Encuentro, Madrid 2001) 26.




31

0 «in der Welt Sein»], b) consigo mismo [ser si mismo «selbst Sein»], ¢) y con lo
trascendente [los valores, las utopias, la auto/trascendencia, un Tu absoluto, el
absolutamente Otro, el Desconocido, Dios]. A la relacion de exterioridad o extrovertiva
del primer inciso, otros le han denominado corporeidad, cuerpo, coua/copé, basar,
sthula sarira, buddha kaya, ching. A la relaciéon de interioridad e intimidad del segundo
inciso le han llamado animacién, alma, yvyn, o nefesh, ch’i. Y a la relacion de
auto/trascendencia correspondiente al ultimo inciso le han nombrado espiritualidad,
TVELULAL, ruah, suksma sarira, shen.

1.4.2 Ejes antropologico/existenciarios

Después de haber presentado el arquetipo antropologico que se infiltra en esta
reflexion ética como un holograma, ahora hay que especificar los ejes que orientan y
condicionan las acciones humanas en el horizonte ético de nuestra vida. Estos ejes son
existenciarios porque estan fundidos con la naturaleza humana a tal punto que se
convierten en condiciones universales y necesarias sin las cuales no se puede existir ni
actuar humanamente. Por la misma razon, estos existenciarios antropoldgicos condicionan
y orientan las acciones humanas y la valoracion que de ellas se puedan hacer mediante la
reflexion ética. Los cinco ejes antropoldgico/existenciarios fundamentales son: 1) el ser
humano es «ser en el tiempo» [in der Zeit Sein], 2) es «ser en el mundo» [in der Welt
Sein], 3) es «ser con» [mit Sein] los otros y con lo otro, 4) es «ser sexuado
humanizadamente», 5) es un «ser para si mismo» [selbst Sein] de un modo Unico y
original. A cada uno de estos cinco ejes antropoldgico/existenciarios también les
Ilamaremos respectivamente temporeidad, mundaneidad, intersubjetividad, sexuidad,
unicidad. Veamos porqueé.

1) El ser humano es «ser en el tiempox»: in der Zeit Sein

A este primer existenciario antropologico se le puede denominar «temporeidad».
La existencia humana es propia de un «ser en el tiempo». La acepcion antropoldgica de
tiempo es cualitativa, no cuantitativa al estilo del tiempo coésmico cuantitativo. La
«temporeidad» se caracteriza por: a) un proceso integral de humanizacion que se va
desplegando a lo largo de toda la vida de modo gradual y de acuerdo a la edad de cada
individuo. La ética debe tener en cuenta este proceso cuando se hace la valoracién de las
acciones humanas. b) La «temporeidad» implica la necesidad de elaborar un proyecto
personal y social planificado teniendo en cuenta la herencia del ayer, el compromiso de
hoy y la responsabilidad por el mafiana. La ética, que también es un proyecto en el cual se
busca la manera mas inteligente de ser inteligente, debe asimismo tener en cuenta esto.

c) La duracion de la existencia vital es asumida por la «temporeidad» porque el ser
humano se auto/realiza y hetero/realiza durando en el tiempo. La duracion es la



32

experiencia de esa auto/realizacion y hetero/realizacion del ser humano en el tiempo. Y
esto le interesa a la ética. d) La «temporeidad» es un entretejido unitario e intimo de
presencia actual, herencia memorial y expectativa proyectada. La ética ayuda a ello. €) La
«temporeidad» es dramatica porque el ser humano vive en el escenario patético del
mundo como un personaje del drama existencial, en el cual puede ser autor, director,
protagonista, actor secundario y/o espectador. En la accion dramatica se presenta la
posibilidad del mal, de lucha, de muerte, y también la oportunidad de elegir libremente el
bien. El desenlace del drama mantiene la expectativa hasta el Gltimo acto del drama. A la
ética le interesa esta accion dramatica.

) El ser humano es un ser narrativo en el tiempo; es narrador y personaje durante el lapso
intermedio entre el nacimiento y la muerte. Cada quien se va encontrando a si mismo a
través del desarrollo de la trama unitaria. La ética colabora a eso. g) El ser humano es
espiritualidad encarnada o corporeizada temporalmente. Nuestra encarnacion
espiritualizada se muestra en las instituciones que como especie hemos creado: el arte, la
ciencia, la tecnologia, la religion, el saber tedrico y préactico, la politica, el derecho, entre
otros. También se muestra en que la realizacion de cada ser humano necesita de la
corporeidad para auto/realizarse, y en que esto es perceptible aun en las actividades mas
reflexivas. La ética ayuda a encarnar el espiritu humano en las instituciones. h) La
«temporeidad» deviene historicidad, cuya médula estd constituida por la encarnacién
espiritualizada, la temporalidad y la intersubjetividad. ElI primer constitutivo ya se
desarroll6 en el pendltimo inciso, y la intersubjetividad sera explicada en el tercer inciso
de los ejes antropoldgico/existenciarios; por tanto, sélo falta precisar el contenido de la
temporalidad, que estd constituida por la presencia actual, la herencia memorial y la
expectativa proyectada. La ética atiende a la historicidad humana.

2) El ser humano es «ser en el mundo»: in der Welt Sein

La «mundaneidad» es el segundo existenciario antropoldgico. Podria describirse
con aquella célebre expresion heideggeriana: el ser humano, en cuanto ser ahi (da Sein), es
«ser en el mundo». En efecto, entre el ser humano y el mundo se da una retroalimentacién
reciproca de antropo/morfizacion y cosmo/morfizacion; es decir, el ser humano
antropo/morfiza al mundo, y éste le cosmo/morfiza a él. Esta retroalimentacion reciproca
la podemos constatar, por un lado, en la manera como hemos adaptado y re/disefiado el
mundo de acuerdo con nuestras necesidades y gustos. Aunque también le hemos hecho
pagar por nuestros errores y abusos. Por otro lado, el ser humano recibe diversas
influencias que proceden del mundo; por ejemplo, los determinismos y condicionamientos
de tipo biologico, psicologico y socio/cultural. Por su parte, el ser humano actua sobre
estas influencias recibidas que afectan tanto a la moral vivida como a la ética reflexionada.
La ética debe tener en cuenta la retroalimentacion reciproca entre el ser humano y el
mundo para ofrecer un proyecto inteligente y orientador que ayude a recibir las influencias
y a ejercerlas con responsabilidad.



33

3) El ser humano es «ser con» los otros y con lo otro: mit Sein

El tercer existenciario antropolégico que consiste en «ser con» los otros y con lo
otro, también recibe el nombre de «intersubjetividad». Designa ese entramado de
relaciones que estan a la base de la auto y hetero/realizacion del ser humano en cuanto
persona abierta a una comunidad. El yo y el ta constituyen el nucleo originario del que
parten estas relaciones. Entre ambos es posible una doble alternativa: una relacion
conjuntiva o una relacién disyuntiva. En el primer caso el otro es coagente, compariero,
asistente, amigo, bienhechor o beneficiario. En suma, alguien de quien puedo recibir y
alguien a quien puedo dar y darme. En este primer caso se instaura una relacion entre tu y
yo, en la que soy tuyo, y soy tu yo. No obstante, también es posible una relacién
disyuntiva, en la cual el otro es antagonista, contrincante, rival o enemigo. En este caso se
declara un conflicto guiado por el siguiente slogan: o tu o yo.

La conjuncion entre t0 y yo posibilita la génesis y la permanencia dindmica del nosotros.
La disyuncidn atiza el fuego de la exclusion entre «0 yo 0 ése», 0 entre «0 Nnos/otros o
ésos». Para quien fecunda las relaciones conjuntivas el otro es un interlocutor valido. Su
apertura a todo interlocutor le lleva a la intercomunicacion y a la interaccion. Por ello, es
posible que atienda a la convocacién que invita a articular una comunidad ilimitada de
comunicacion interactiva sin fronteras ideoldgicas. Todo interlocutor valido es persona y
forma parte de una comunidad ilimitada. En este contexto, se presenta la tension dinamica
entre persona y comunidad, y entre individuo y sociedad. En una comunidad la primacia
corresponde a la persona. En cambio, en una sociedad primero es la colectividad, y luego
el individuo. Estas precisiones semanticas han sido un aporte valioso de la filosofia
personalista y comunitaria, reformulada recientemente por Carlos Diaz. La comunidad
exige relaciones comunicativas. En cambio, la sociedad privilegia las relaciones
instrumentales.

Ambas, la persona y la comunidad, son «sujetos» morales para la ética en una doble
acepcion: a) son «agentes» responsables de la accion moral, b) y, en cuanto actores, estan
«sujetos» vinculantemente a sus compromisos y a las consecuencias de sus acciones. La
ética debe tener en cuenta los aportes de la intersubjetividad para proponer un proyecto
inteligente que articule las relaciones entre persona y comunidad, especialmente
promoviendo la autonomia solidaria de la primera, y la solidaridad autonoma de la
comunidad.

4) El ser humano es «ser sexuado humanizadamente»

El ser humano existe ineludiblemente como «ser sexuado». Este modo de
existencia estd transfigurado por la inteligencia humana, por ello nuestra existencia
sexuada esta humanizada. A este existenciario antropologico especifico se le llama
«sexuidad». Consiste en la capacidad humana para ejercer una sexualidad inteligentemente



34

de manera humanizadora. En razon de este modo de existencia sexuada es correcto
considerar que el ser humano no sélo tiene sexo, sino que es inteligentemente sexuado en
su integridad existencial. Esta comprension no estd inspirada por el pansexualismo
ingenuo, sino por la humanizacion integral de la «sexuidad», es decir, de la sexualidad
inteligente humanizadora, que es exclusiva del ser humano.

La vivencia inteligente de la «sexuidad» es una tarea procesual de humanizacién integral.
La «sexuidad» exige un esfuerzo permanente y creciente para identificarse con la propia
condicion sexual femenina o masculina. La propia identidad sexuada se comparte en
diversos niveles de auto/entrega. En efecto, la «sexuidad» sirve como medio de
auto/comunicacién de la intimidad del yo que se comparte con el ti y con los otros en
diversos niveles concéntricos de auto/entrega, a saber: la solicitud cosmopolita, la
filantropia, el servicio a la patria, la predileccion por la «matria» (Lebenswelt), la identidad
socio/comunitaria, el amor familiar, la amistad, el amor erético, la intimidad del hogar, la
fraternidad, la filiacion, la paternidad/maternidad y el amor esponsal. Las personas teistas
podrian incluir en alguno de estos niveles también el amor religioso, tanto al otro como a
Dios. La ética debe encauzar la vivencia inteligente de la «sexuidad» con el fin de
humanizar la auto/comunicacion del yo con el ti y con los otros en los diversos niveles
conceéntricos de auto/entrega mencionados en este parrafo.

5) El ser humano es un «ser para si mismo» de un modo Unico y original: selbst Sein

La capacidad que el ser humano tiene para tomar conciencia de si mismo como
sujeto de su propia accion le lleva a penetrar en el enigma de su originalidad irrepetible. A
este existenciario antropolégico, que consiste en «ser para si mismo» un yo inédito,
insdlito o inaudito, se le puede llamar «unicidad». Cada ser humano es existencial y
psicolégicamente Unico e irrepetible. Gaarder escribe al respecto: «A veces quisiéramos
ser tan sencillos como para poder entendernos. Sin embargo, no somos capaces de
entender lo que somos, “porque somos el enigma que nadie sabe resolver”»>*.

Cada uno va descubriendo con desconcierto y asombro los condicionamientos
psicologicos del propio temperamento que especifican su caracter. Desde el punto de vista
ético, también cada uno es responsable de pulir el temperamento con el propio caracter. La
ética debe tener en cuenta la mutua influencia entre el temperamento y el caracter para
evaluar la conducta moral de cada ser humano en particular, sin desatender los factores
cognitivos, afectivos y motivacionales que permanecen en la base psicoldgica evolutiva de
cada ser humano.

Ciertamente en muchas ocasiones la ética ha subestimado los factores afectivos. Sin
embargo, la rehabilitacion de éstos es imprescindible para la ética. Ha sido José Antonio
Marina quien ha contribuido a tomar conciencia de la importancia del laberinto

% Cfr., GAARDER, Jostein, Maya (Siruela, Madrid 2000%) 371.



35

sentimental. Segun él «los sentimientos son el balance consciente de nuestra situacion»*> a
partir de la interaccion entre nuestras necesidades y lo real. No obstante, la rehabilitacion
de los factores afectivos debe ser critica dado que, si bien no podemos prescindir de
nuestros sentimientos porque forman parte de la textura de nuestra existencia, aspiramos
«a vivir por encima de nuestros sentimientos»*® sin abandonarlos. Esto es posible gracias
al esfuerzo de una inteligencia creadora cuyo proyecto ético nos ayuda a encontrar la
manera mas inteligente de ser inteligente.

1.4.3 La libertad responsable

Ya se han precisado los ejes antropoldgico/existenciarios que orientan y
condicionan éticamente las acciones humanas. Cabe ahora preguntar ¢son libres estas
acciones? Y con mas radicalidad ;es libre el ser humano? Si ambas preguntas se
responden negativamente entonces la ética no se puede fundamentar filos6ficamente
porque sin libertad el ser humano no seria un autor éticamente imputable de ciertas
acciones responsables. No tendria sentido hablar de acciones moralmente buenas o malas
sin un agente que no fuera él mismo bueno o malo moralmente. Asi pues, si se quiere
fundamentar la ética, entonces hay que justificar filoséficamente si el ser humano es libre
y responsable.

1.4.3.1 ¢ Es libre el ser humano?

Si el ser humano es libre entonces la ética tiene sentido. Si no lo es, es s6lo un
discurso ocioso. La libertad es una categoria ética imprescindible y el quicio de la
responsabilidad moral.

1.4.3.1.1 La voluntad humana libre

La libertad humana estd relacionada con el tema de la voluntad, que es tan
importante como el de la inteligencia. Sin pretender hacer una apoteosis de la voluntad es
importante reconocer que muchos fracasan como seres humanos, no por faltarles una
elevada preparacion intelectual, sino por el agotamiento de una voluntad tan débil que ni
siquiera puede sostener los pequefios compromisos cotidianos. Supuesto lo anterior,
primero hay que justificar si la voluntad humana es libre y, en un segundo momento
porqué el ser humano libre es también responsable desde el punto de vista ético. La
distincion formal entre voluntad, libertad y responsabilidad moral es la siguiente: la
voluntad es una estructura antropoldgica, cuyo ejercicio requiere libertad para que dichas
acciones sean éticamente imputables; si esto es asi, entonces la responsabilidad moral
lleva al ser humano a enfrentar las consecuencias de su autoria.

% Cfr., MARINA, José Antonio, El laberinto sentimental (Anagrama, Barcelona 19977) 27.
% Cfr., Ibid., 205.



36

No todas las acciones tienen un valor moral de interés ético. Sélo lo tienen las acciones
inteligentemente deliberadas y voluntariamente libres. Por ello, los fildsofos escolésticos
distinguieron entre «actus hominis et actus humani», es decir, entre «acciones del hombre
y acciones humanas», de las cuales sélo las segundas son inteligentemente deliberadas y
voluntariamente libres. El arquetipo antropoldgico unitario e integral que ha sido
anteriormente explicado debe ayudar a comprender la labor conjunta inteligente y
voluntaria de las acciones humanas. La libertad es una condicion existencial
antropoldgica, no s6lo un asunto de la voluntad, como si ésta pudiera aislarse.

1.4.3.1.2 Libertad y determinismos

Hay que distinguir entre libertad y libertades. Si la primera es fundamentada,
entonces las otras pueden reclamarse y ejercerse histéricamente dentro de una sociedad.
Por tanto, la fundamentacién de la libertad exige ser atendida con prioridad. Si atendemos
a la vivencia cotidiana de la libertad surge un conjunto de determinismos que
problematizan la existencia de la libertad humana. Los determinismos hacen que la
libertad esté situada histérica y dramaticamente. Los pensadores estructuralistas como
Lévi Strauss, Althuser, Foucault y Lacan han estudiado, desde diversas perspectivas, estas
estructuras inconscientes que nos preceden, nos acompafian y nos gobiernan, a tal punto
que parece que «el yo no es sefior de su propia casa.

El determinismo, que es necesario para la ciencia e irrebatible para la ética, puede ser de
varios tipos: bioldgico, psicoldgico y socio/cultural. Libertad y determinismo se
complementan, no se excluyen. Esto se muestra gracias a las siguientes observaciones: a)
la libertad implica autodeterminacion, pero es algo mas que el sélo indeterminismo; b) la
libertad esta referida a los valores humanos, no al universo fisico de los fenémenos; c) el
determinismo no es rigido sino maleable porque es determinable y admite un margen de
error dentro de los limites del principio de incertidumbre; d) el determinismo limita la
libertad humana, y la libertad humana utiliza los determinismos para sus propios fines; €)
la libertad humana estd situada histéricamente y limitada por una trama compleja de
determinismos.

De acuerdo a las observaciones anteriores, la libertad humana es una linea trazada en un
espacio de determinismos biologicos, psicoldgicos y socio/culturales. La ética no necesita
anular esos determinismos, ni considerar la libertad como un margen sobrante, sino
transfigurar inteligentemente los determinismos con un proyecto humanizador. Lo que ya
estd determinado como un hecho debe asumirlo buscando sus nuevas posibilidades
inéditas.

1.4.3.1.3 Argumentos filosoficos acerca de la libertad

Los argumentos que suelen presentarse para justificar filoséficamente la libertad
humana pueden ser clasificados en dos tipos: unos de indole a priori, y otros a posteriori.



37

La insuficiencia de estos argumentos es evidente porque sélo es admisible uno que
subsuma ambas perspectivas. Por ello se presentard en su momento un argumento
fenomenoldgico existencial que satisfaga esta exigencia.

1) Argumentos de tipo a posteriori. a) EI consentimiento universal: toda exhortacion,
contrato, deseo, mandato, castigo y pena, llevan implicito el supuesto de que el
destinatario es libre para realizarlo. Dado que en la historia los seres humanos han
utilizado de hecho este tipo de recursos, han aceptado en general que existe la libertad. b)
Cada uno tiene experiencia de ser libre en sus propios actos. Por ejemplo, alguien puede
anunciar que en diez segundos més va a levantar la mano izquierda, y de hecho es libre de
hacerlo o no. Los argumentos a posteriori son deficientes por las siguientes razones: el
primero no es suficientemente critico por su base convencionalista ingenua, y el segundo
solo prueba la libertad en particular de un individuo respecto a un acto concreto, no
argumenta la libertad del ser humano en general.

2) Argumentos de tipo a priori. a) La prueba metafisica parte de la naturaleza intrinseca de
la voluntad, cuyo objeto formal es el bien en general, de tal manera que la voluntad tiende
a €l necesariamente, pero puede elegir entre los diversos bienes particulares. b) La libertad
es un postulado de la razén préctica indispensable para la ética kantiana que propone el
imperativo categérico como una ley moral que el ser humano se da a si mismo de manera
auténoma. También los argumentos a priori son deficientes por las siguientes razones: el
primero supone un nivel abstractivo complejo que dificilmente toca la libertad real de cada
ser humano. En cambio, el segundo es s6lo un postulado que no prueba concluyentemente
la libertad. Dadas las anomalias de los argumentos a posteriori y a priori hay que elaborar
un argumento que subsuma ambas perspectivas en una sintesis mas coherente.

3) Prueba fenomenoldgica existencial.  Si se describe la fenomenologia del
comportamiento humano que es reflexivo y voluntario, se descubre que cada uno obra
conscientemente sabiendo lo que hace, por qué lo hace y para qué lo hace. Es decir, el ser
humano es capaz de darle sentido a su obrar y a su vida, siguiendo la orientacion de ese
sentido. Las acciones voluntarias reflejas implican tres elementos que aunque se
distinguen no estan separados: un juicio de valor concreto, el consentimiento y la
ejecucion. Las acciones voluntarias reflejas son electivas, aunque estén limitadas por
ciertos determinismos. Por lo tanto, en este tipo de acciones humanas no solo se da una
ausencia de coaccion, sino también una auto/determinacion y se es capaz de darle sentido
al obrar y a la propia vida.

La libertad en sentido negativo coincide con la ausencia de coaccion. La libertad en
sentido positivo es la auto/determinacion. Esta concepcion es paraddjica porque la libertad
parece reducirse al determinismo impuesto por uno mismo. Por ello, el nicleo especifico
de la libertad reside en la capacidad de darle sentido al obrar y a la propia vida. Quien lo
hace, es libre en el grado mas alto asequible al ser humano. En breve: ademas de la
«libertad de» que consiste en liberarse, ser liberada y liberadora contra toda coaccion, la
libertad plenamente humana reside en la «libertad para» una auto/entrega que se



38

auto/determina dandole sentido a la accion y a la vida humanas®. La ética moderna
resumié esta basqueda en la autonomia moral, que es la perla méas preciosa a la que no
podemos renunciar.

1.4.3.2 ¢Es responsable el ser humano?

El ser humano es libre, es decir, puede ejercer libremente su voluntad. Si esto es
asi, ¢se le puede imputar alguna responsabilidad a la voluntad humana libre?, es decir, ¢es
moralmente responsable el ser humano? ¢Coémo puede justificar la ética una libertad
humana responsable y una responsabilidad humana libre?

1.4.3.2.1 La libertad responsable

El ser humano libre es responsable sélo si sus acciones son inteligentemente
voluntarias. Por consiguiente, hay que indicar cuales son los requisitos antropoldgicos de
una accion voluntariamente libre a la que se le atribuya éticamente una responsabilidad
moral. En efecto, es posible reconocer tres estructuras antropoldgicas que posibilitan toda
accion voluntaria. Estas estructuras estdn cohesionadas intrinsecamente por un yo
ejecutivo que es el autor de las acciones. Expliqguemos cada uno de estos constitutivos de
la accion voluntaria.

a) El sentimiento afectante es para Zubiri un modo de estar en la realidad afectado por la
realidad. Sdélo el ser humano padece sus sentimientos afectantes como impresiones de
realidad, no de simple estimulidad, como es propio del animal y del vegetal. Para Zubiri,
los dos sentimientos primarios son la fruicion y el disgusto. En esta estructura
antropoldgica se gesta el cimulo de emociones, motivaciones y vivencias; por ello, seria
correcto asimilar esta estructura con el «Lebenswelt» 0 mundo de la vida, tan estimado por
los pensadores alemanes.

José Antonio Marina se ha referido a esta estructura antropoldgica con la expresion
«laberinto sentimental». Este filosofo nos ofrece los siguientes criterios Utiles para evaluar
nuestros sentimientos desde un punto de vista ético: 1°) hay sentimientos que anulan la
libertad, 2°) otros que incitan a conductas perturbadoras de la convivencia, 3°) y
finalmente otros que son ambivalentes porque resultan adecuados o inadecuados respecto
a un valor presente®. Sélo los dos primeros serian éticamente impugnables en todo caso.
Los sentimientos son importantes para valorar la responsabilidad de las acciones
voluntarias. Sin embargo, la ética debe superar el riesgo emotivista buscando un proyecto
inteligente que lleve al ser humano a vivir por encima de sus propios sentimientos>, de

" P.D.V. 44 propone “una libertad, que se presenta como obediencia convencida y cordial a la «verdad» del
propio ser, al significado de la propia existencia”. Es decir, como capacidad para buscar y darle sentido a
la propia accion y a la propia vida.

% Cfr., Ibid., 230-241.

* Cfr., Ibid., 205.



39

modo que sin abandonarlos pueda subsumirlos y transfigurarlos inteligentemente sabiendo
qué sentimientos debemos profundizar, cambiar o abolir.

b) La volicion tendente es la estructura antropolégica que posibilita la eleccién entre las
diversas posibilidades, optando por una que es considerada como un bien deseado. El
carécter tendente de la volicién valora lo deseable. La volicion es una estructura del ser
humano. Este es quien actta voluntariamente ejerciéndola inteligentemente. El sujeto es
quien decide. Aunque la filosofia tradicional sustantivaba la voluntad es mejor adjetivarla
en relacién con el sujeto, que es quien actta voluntariamente*’. No obstante, las acciones
humanas son efecto de una urdimbre de voluntario e involuntario. El involuntario es la
invencible naturaleza de carécter inconsciente que condiciona la libertad humana situada.
Ademéas de los condicionamientos involuntarios, los constitutivos fundamentales que
intervienen en las acciones voluntarias son: la decision, los motivos, el caracter, la
necesidad, la emocion, los hébitos, la variedad de obstaculos, los actos intencionales, el
consentimiento y la ejecucion del proyecto.

Segun Paul Ricoeur, el involuntario hace que la libertad humana sea ambigua y conflictiva
porque ocasiona una desproporcion o desfase que es el origen de la presencia del mal en la
existencia humana. Esta desproporcion originaria limita la voluntad humana haciéndola
l&bil o fragil. Por ello, hay que decir que el hombre realiza el mal responsablemente, pero
también lo padece como victima por la labilidad de su voluntad.

c) La inteligencia sentiente es la estructura antropoldgica que nos ayuda a proponer una
ética inteligente para todo ser humano que no sélo quiera ser bueno, sino que ademas
quiera saber como ser bueno. La inteligencia ayuda a que los valores éticos no sélo sean
sentimental y voluntariamente deseables, sino a que también sean evaluados
inteligentemente. Gracias a ello, la ética es el proyecto que nos ayuda a buscar la manera
mas inteligente de ser inteligente. De acuerdo con lo precisado anteriormente acerca de la
voluntad, de modo semejante la inteligencia también es una actividad adjetiva del sujeto,
no un agente sustantivo. La inteligencia humana es creadora e ingeniosa; busca, bosquea,
bucea, investiga, inquiere, pregunta incansablemente. Segin José Antonio Marina, la
inteligencia humana esta transfigurada por la libertad, es una inteligencia creadora que
obra haciendo proyectos, de los cuales el principal es crear un modelo inteligente de sujeto
humano y de humanidad por medio de la ética.

d) El yo ejecutivo es el autor que cohesiona intrinsecamente las estructuras Ilamadas
sentimiento afectante, volicion tendente e inteligencia sentiente. El yo ejecutivo asegura
que las acciones humanas sean inteligentes, voluntarias y sentimentales. El yo ejecutivo
suscita, controla y dirige toda accion humana. En efecto, el yo decide lo que quiere ser €l
mismo: escritor, cientifico, payaso, perverso, artista o ladron, por mencionar algunas
posibilidades. El yo ejecutivo es un sujeto «intercomunic/activo» abierto a una comunidad
ilimitada de comunicacion interactiva constituida por otros interlocutores validos. Por

“0 Cfr., Ibid., El misterio de la voluntad perdida (Anagrama, Barcelona 1998°) 95.101.



40

tanto, sus decisiones y acciones comunicativas son inter/subjetivas, no encapsuladas ni
solitariamente conciencialistas.

Conclusion: Las acciones humanas, susceptibles de una consideracion ética por la
responsabilidad moral que se les atribuye, son aquéllas que son realizadas
libremente por el yo ejecutivo, que es el autor capaz de inter/actuar con otros
interlocutores validos coordinando inteligentemente su voluntad y sus
sentimientos. Estos son los constitutivos fundamentales de la libertad
humana responsable.

1.4.3.2.2 La responsabilidad libre

Las acciones humanas son libremente responsables. Los constitutivos
fundamentales que hacen responsable una accion humana fueron descritos en el inciso
anterior. Ahora hay que preguntarnos si la responsabilidad de las acciones humanas puede
ser libremente asumida.

La responsabilidad libre es un asunto importante para la ética, sobre todo si se tiene en

que la calidad moral de las acciones conscientemente libres nos develan el nivel de
auto/realizacion de una persona que inter/actia comunicativamente compartiendo
libremente su responsabilidad hetero/realizante con otros colaboradores que son
interlocutores validos. La responsabilidad libremente compartida hace que la
auto/realizacion hetero/realizante no tenga como meta sdlo la ejecucion de acciones
buenas, sino también que cada una pueda ser personalmente bueno, libre y
conscientemente.

Las acciones responsables y libres son acciones humanas voluntarias. En la historia de la
ética se han presentado al menos tres propuestas dignas de consideracion que analizan la
estructura de la accién humana voluntaria: una tradicional, otra fenomenoldgica y otra mas
integral.

1°) Propuesta tradicional: aristo/escolastica y neoescolastica
Esta propuesta filosofica coordinaba alternantemente los actos de la inteligencia y
de la voluntad mediante la siguiente descripcion psico/antropolégica de la estructura de las

acciones voluntarias.

Actos de la inteligencia Actos de la voluntad

1° Simple aprehension del fin 2° Simple volicion del fin
3° Juicio de su posibilidad 4° Intencién de conseguirlo



41

0 juicio concreto de valor

5° Deliberacién de los medios 6° Consentimiento
0 aceptacion de los medios
7° Ultimo juicio practico 8° Eleccion
acerca del medio mas adecuado
9° Imperativo 10° Uso activo de la voluntad
0 compromiso voluntario
11° Ejecucion o uso pasivo 12° Gozo o fruicion

de las diversas potencias corpdreas

Hay que reconocer la claridad y precision de esta propuesta; sin embargo, esto mismo se
convierte en su debilidad mas notoria porque tal esquematismo resulta un tanto artificial y,
sobre todo, academicista. Es decir, que su rigor tedrico ayuda a explicar académicamente
la estructura de la accion voluntaria, pero cada vez que un ser humano realiza este tipo de
acciones no toma en cuenta el esquema anteriormente desplegado porque le resulta
artificial. Por tanto, este esquema sirve para estudiar éticamente el acto voluntario, pero,
de hecho, un ser humano comdn no vive moralmente asi.

2°) Propuesta fenomenologica de Paul Ricoeur

La filosofia de la voluntad de Paul Ricoeur se expone en su trilogia constituida por
El voluntario y el involuntario, Finitud y culpabilidad y Sobre la interpretacién. En el
primer volumen describe fenomenolégicamente la relacion reciproca entre lo voluntario y
lo involuntario en el obrar del ser humano. De los constitutivos fundamentales que
intervienen en las acciones voluntarias, expuestos por Ricoeur, sélo nos interesan tres: el
consentimiento, la decision y la ejecucion. Esta reduccion fenomenoldgica de la
estructura de la accion humana voluntaria ofrece los elementos esenciales del obrar
responsable y libre que interesa a la ética. De hecho, los tres constitutivos fundamentales
aportados por Ricoeur superan la artificialidad y el academicismo del esquema tradicional
aristotélico/escolastico. Aunque, por otro lado, el consentimiento, la decision y la
ejecucion ya aparecian en los incisos 6°, 8°, 10°/11° de la propuesta tradicional. Desde esta
perspectiva, el merito de Ricoeur consiste en que su propuesta ayuda no sélo a reflexionar
éticamente acerca de las acciones voluntarias, sino ademas, a realizar conscientemente
dichas acciones en la vida ordinaria.

Asimismo, respecto al tema de la accion humana voluntaria, los aportes méas valiosos de
Ricoeur son tres: a) haber sefialado la escision conflictiva entre el voluntario y el
involuntario con el despliegue de la libertad ambigua que surge a partir de esa escision, b)
atender a la desproporcion antropoldgica entre finitud e infinitud como origen del mal
vivenciado por el ser humano labil, c) y aportar el instrumental hermenéutico para



42

comprender el simbolismo del mal. La ética debe asumir estas observaciones cuando se
vaya a valorar la responsabilidad de las acciones voluntarias porque la presencia del
involuntario y la desproporcion antropoldgica le dan un giro a la interpretacion ética del
simbolismo y al significado del mal moral.

3% Propuesta integrante de José Antonio Marina

La estructura de la accion humana voluntaria propuesta por J.A. Marina implica
cuatro constitutivos: la motivacion, la deliberacion, la eleccién y la ejecucion®. Coincide
con la filosofia aristotélico/escoléastica si la simple volicion la asimilamos en la
motivacion. Por lo demaés, los otros tres constitutivos aparecian en los incisos 5°, 8°,
10°/11° del esquema tradicional. Por su parte, Ricoeur ya habia mencionado
explicitamente la ejecucion; la eleccidén es equiparable a la decision propuesta por el
esquema ricoeuriano; y la motivacion ya aparecia implicitamente en la lista completa de
los constitutivos fundamentales que intervienen en las acciones voluntarias, segun el
mismo filosofo.

Por lo anterior, la propuesta de J.A. Marina parece integrar la vision tradicional y la
ricoeuriana acerca de la estructura de las acciones humanas voluntarias. Marina subsume
los otros dos esquemas explicitando lo implicito en Ricoeur, y des/academizando la
artificialidad de la propuesta tradicional.

Segun J.A. Marina, la unidad antropolégica entre voluntad e inteligencia es tan intima que
aquélla actia humildemente como una funcién de ésta. La voluntad es una habilidad de la
inteligencia, es un proyecto de la inteligencia para conseguir auto/determinarse. La
voluntad nos permite elegir el proyecto con que vamos a intoxicarnos o a adiestrarnos. La
voluntad es una habil funcion de la misma inteligencia que se aplica a dirigir éticamente la
accion para salir moralmente bien parados en cada acontecimiento. Los equivocos que
pudieran surgir a partir de lo anterior serian resueltos si se evitara sustantivar tanto la
inteligencia como la voluntad. Es decir, que ambas estan coordinadas por un sujeto
humano responsable que actla inteligente y voluntariamente. Las acciones humanas son
inteligentes y voluntarias. Por ello, hay que adjetivar la inteligencia y la voluntad.

Por otra parte, la responsabilidad libre de las acciones voluntariamente inteligentes a veces
implican un grado de «noluntad» cuando el ser humano se niega a querer moralmente lo
que se le ofrece. Carlos Diaz escribe al respecto:

“Decir si precisa [también] saber decir no (noluntad): yo quiero no querer el mal que
td sin querer me ofreces; esto que me ofreces no lo quiero, te ofrezco por
contrapartida un querer mas alto. Bravo: gran «negar» afirmando ése que consiste en

no querer queriendo mejor”*,

41 H
Cfr., Ibid., 155.

*2 DIAZ HERNANDEZ, Carlos, Diez palabras clave para educar en valores (IMDOSOC, México 1998)
45,



43

Las acciones morales del ser humano libremente responsable son inteligentes vy
voluntarias. Gracias a la inteligencia el ser humano dirige éticamente sus acciones para
salir moralmente bien parado en cada acontecimiento de su vida. La voluntad es la
direccion inteligente de las acciones humanas. La voluntad del ser humano es
inteligentemente libre y responsable. Quien pretenda ser libre sin emplear inteligentemente
su voluntad termina en bancarrota. La voluntad inteligentemente libre es rebelde y
responsable. Las rebeliones irresponsables son éticamente estlpidas y destructoras. En
cambio, las responsables son inteligentes y creadoras.

La libertad sélo nos posibilita la opcién para elegir entre la miel y la hez. En cambio, la
responsabilidad libre hace que elijamos la miel. No necesitamos una libertad absoluta, nos
basta una libertad situada histéricamente que nos ayude a tomar las decisiones inteligentes
que sean adecuadas para ser felices. El ser humano maés inteligente no es el que solo
conoce mucho, sino aquél que es capaz de controlar libre y responsablemente sus
decisiones, sentimientos e impulsos para ser feliz. Inteligente no es el que s6lo saca buenas
notas escolares, sino quien ademés cimienta una familia feliz. Hay muchas maneras de ser
inteligente, pero todas ellas confluyen en un proyecto ético que ayude a buscar la manera
mas inteligente de ser inteligente. La ética nos ayuda a valorar a todo aquél que no ha sido
tan listo en sus estudios, pero sabe vivir felizmente bien. Y, por otro lado, nos anima a
preguntarle lo siguiente a todo aquél que se cree un perito: ¢a qué sabe lo que sabes?
Quien sabe mucho, menos vivir felizmente bien, estd moralmente estapido.

1.4.4 Dimension objetiva de la moralidad de las acciones humanas

El acercamiento a la ética admite una triple dimension: objetiva, subjetiva e
intersubjetiva. La ética es objetiva porque indica una referencia a la verdad buena de un
mundo que no depende s6lo del sujeto. Es objetiva, no ingenuamente objetivista, porque la
verdad buena de la ética no es cientificista, al estilo de la fisica y de las mateméticas. En
otras palabras, no puede haber una «ética geométricamente demostrada». El saber humano
es objetivo/subjetivo, también el saber acerca de la ética. Sin embargo, su dimension
subjetiva corre el riesgo de aislarse en el conciencialismo intimista, por ello, la dimension
intersubjetiva ayuda a dialogar argumentativamente con cualquier interlocutor valido.
Gracias a esta tercera dimension la objetividad de la verdad buena alcanza la validez
requerida por toda propuesta ética y por toda decision moral. Primeramente se va a
desarrollar la dimension objetiva de la moralidad de las acciones humanas. En los dos
posteriores apartados se presentan la dimension subjetiva e intersubjetiva mencionadas en
este parrafo.

Los valores, las normas, los juicios valorativos, los principios y la recta razén son el
contenido de la dimension objetiva de la moralidad de las acciones humanas. La misma
ética del didlogo acepta este tipo de contenidos. Adela Cortina escribe al respecto: “La



44

ética procedimental puede, pues, contar no sélo con procedimientos, sino también con
actitudes, disposiciones y virtudes, motivadas por la percepcién de un valor; con un ethos,
en suma, universalizable”®. Los valores le dan a la ética un contenido teleoldgico; en
cambio, las normas le aseguran un contenido deontoldgico. Valores y normas son
necesarios para la ética y mutuamente complementarios. La separacion disyuntiva entre
una ética axioldgica de contenido material y una ética deontolégica formal no es
obligatoria, aunque Max Scheler lo haya intentado para criticar a Immanuel Kant. Adela
Cortina reconoce mas bien lo siguiente: “El télos, para quien desee comportarse
racionalmente, conduce al dedn. EI momento dedntoldgico lo es por [el] teleoldgico... A
pesar de las protestas de J. Habermas, creo que en la ética discursiva desemboca un

deontologismo teleoldgico™.

En efecto, dedn y télos, es decir, norma y valor, no tienen porqué ser opciones disyuntivas.
El deber tiene una finalidad, y la finalidad exige un deber, es decir, hay fines que son al
mismo tiempo deberes. La ética kantiana propone un deontologismo teleoldgico, porque
una de las formulaciones del imperativo categdrico consideraba al ser humano como fin en
si mismo, y la persona es el valor fundante que da contenido material a una ética
teleoldgica. Por otro lado, la ética aristotélica/escoléstica propone un teleologismo
dentolégico, porque implica la existencia de una ley natural que orienta la conducta moral.
Incluso los procedimientos formales de la ética discursiva estan orientados a una finalidad:
el consenso racional de algunas normas vinculantes para todos los interlocutores validos
que se comprometen a cumplir un determinado conjunto de deberes. El consenso es el
télos del procedimiento y las normas universalizables son el de6n. Si la accion
comunicativa tiene como fin la ejecucion de las normas acordadas, entonces también la
ética procedimental es deontoldgica y teololdgica.

En conclusién, desde en punto de vista objetivo, la ética encausa reflexivamente el
cumplimiento moral de los deberes (dedn) orientandolos a un fin (télos). Los valores le
dan a la ética un contenido teleoldgico, y las normas un contenido deontolégico, mientras
que los juicios valorativos, los principios ético/morales y la recta razén representan la
sintesis entre deon y télos. Por tanto, el dedn sin el télos es puramente formal.
Expliquemos cada uno de estos puntos.

1.4.4.1 Los valores ético/morales

Primero que nada, hay que comenzar por precisar la relacion entre bien y valor. El
«bien» esta emparentado con la nocion metafisica de «bueno». En cambio, el «valor» es
una nocion de caracter antropoldgico y ético. Esta diferencia semantica queda patente
cuando uno se da cuenta que todo lo que vale es, pero no todo lo que es vale. En otras
palabras, hay entes que son valiosos y otros que no lo son, simplemente existen. No

* CORTINA ORTS, Adela, Etica sin moral (Tecnos, Madrid 1995°) 223.
“ Ibid., 224.



45

obstante, bien y valor no se excluyen, solo se distinguen. Asi pues, el valor puede
describirse como un bien objetivo y real que es propio de la persona, y que esta dotado de
un dinamismo por el que tiende a auto/trascenderse y exige existir®. Los valores se
encuentran en todo aquello que es considerado como bueno. En efecto, todo valor es
bueno, pero no todo lo que es ontolégicamente bueno es un valor. Para que lo bueno sea
valioso se requiere que el bien objetivo y real se refiera a la persona, se auto/trascienda
dindmicamente y exija existir.

1) ¢Qué es un valor ético/moral?

La nocion general de «valor» se relaciona con aquello que muestra valia, valentia,
fuerza, peso, dignidad; con aquello que los griegos llamaban «0 A&og», y los latinos
«dignitas, nobilitas, perfectio». Algunos consideran que los valores son subjetivos e
ideales; otros, que son objetivos y reales. Dejando a un lado esta controversia desenfocada,
se puede considerar que la indole de los valores es objetiva/subjetiva y real/ideal. Esta
sintesis es coherente si se tiene en cuenta que los valores no son puramente objetivos,
porque estan referidos indefectiblemente a la persona, que es el valor fundante e
incondicionado, y que es el sujeto que los valora. Y, sin embargo, tampoco son puramente
subjetivos porque no son una proyeccion intelectiva, ni volitiva, ni emotiva. Los valores
no son exclusivamente reales porque auto/trascienden la concrecion historica de cada uno
de ellos, ni exclusivamente ideales porque exigen ser realizados. La existencia real/ideal
de los valores es un dato fundamental de la experiencia humana. La experiencia
objetiva/subjetiva de los valores esta inscrita constitutivamente en la existencia humana y
es desarrollada educativamente por la cultura.

La experiencia de los valores nos muestra que algunos de ellos son especificamente éticos
y que exigen ser vividos moralmente. Estos nos interesan especificamente para el presente
acercamiento filoséfico. Los valores ético/morales son una de las referencias objetivas de
la moralidad de las acciones humanas. El filésofo mexicano Jesus Herrera especifica las
siguientes dimensiones constitutivas del valor: objetividad ontoldgica real, referencia
subjetiva a la persona, dinamismo ideal auto/trascendente y exigencia existencial de
realizacion®.

a) Objetividad ontoldgica real. La objetividad de los valores es un dato presente en la
experiencia humana acerca de ellos. Apreciamos el valor porque es, no es porque lo
apreciamos. Hay algo real en los valores que los hace valiosos, y que no es puesto por el
sujeto humano que los aprecia.

b) Referencia subjetiva a la persona. Los valores son bienes propios del ser humano en
cuanto persona. Se constituyen como apreciables por su referencia subjetiva a la persona.

* Cfr.,, HERRERA, JesUs, Ser y valor: reflexiones metafisicas sobre los valores, en Logos, [VI/16]
(Universidad La Salle, México 1978) 27.
“ Cfr., Ibid., 16-27.




46

Ciertamente no son constituidos como valiosos por el ser humano, pero no son apreciables
sin él. Esto podria expresarse con estos términos escolasticos: «la persona no es la causa
material y formal del valor, pero si es su causa eficiente y final». Aunque tienen este
aspecto subjetivo, los valores existen independientemente de que algunos seres humanos
los ignoren o no los aprecien de hecho en algun contexto histérico. Este aspecto objetivo
del valor no desacredita sino que confirma su otro aspecto subjetivo, porque el valor no es
sin la persona. No existe nada més valioso que la persona®’, que es el valor incondicionado
y fundante de los otros valores.

c¢) Dinamismo ideal auto/trascendente. Los valores dinamizan nuestra vida, nos incitan a
tratar de alcanzarlos. Este dinamismo trasciende toda realizacion concreta y circunstancial
de los valores, cuyo modo de existir es auto/trascenderse apuntando hacia un modelo ideal.
Los valores ya alcanzados histéricamente nos parecen realizaciones imperfectas de sus
posibilidades ideales. Las realizaciones histdricas de los valores son mejorables en calidad,
y no satisfacen completamente nuestras expectativas.

d) Exigencia existencial de realizacion. Los valores conllevan un modo exigitivo de
realizacion existencial, es decir, exigen ser realizados en el dmbito humano y ser
conservados en la existencia. La exigencia existencial implica que los valores son dignos
de existir y merecen existir. Esto implica un compromiso humano que haga viable su
realizacion. La exigencia de realizacion existencial del valor se funda en su estructura
finalistica centrada en la persona, que es el valor fundante e incondicionado, y también el
fin hacia el que se orientan los valores y el agente que los realiza.

Las cuatro dimensiones anteriormente explicadas son constitutivas de todo valor en
general. Las cuatro describen la nocion general de «valor» que es analdgica puesto que se
realiza, se refiere a la persona, se trasciende y exige existir de diversas maneras, sea Como
valores vitales, racionales, sociales, ladicos, politicos, juridicos, intelectuales, cientificos,
técnicos, estéticos, historico/culturales, ético/morales, trascendentes, religiosos y/o
apotedticos. Estos son modos diversos de valer por su relativa referencia a la persona.

El constitutivo esencial del valor ético/moral, es decir, aquello que lo distingue de los
otros valores, es su contribucion a la humanizacion procesual ascendente. Esta
caracteristica especifica las cuatro dimensiones constitutivas antes mencionadas
compartiéndolas con los demas valores. EI hombre se auto/realiza como persona
asumiendo los valores. Todos ellos estan referidos a la persona, que es el valor fundante e
incondicionado.

2) Jerarquia de los valores

La palabra «jerarquia» significa altura, nobleza o categoria. Después de tantos
vaivenes propios de cada época, los seres humanos parecen haber establecido en lineas

" Cfr., DIAZ HERNANDEZ, Carlos, Soy amado, luego existo (Desclée de Brouwer, Bilbao 2000) I1, 56.



47

generales la siguiente escala jerarquica de valores: 1°) valores de «ecodulia», 2°) valores
fisicos o vitales, 3°) valores sensibles, 4°) valores econdmico/utilitarios, 5°) valores
sociales, 6°) y valores espirituales: intelectuales, estéticos y ético/morales. La diferencia
entre los vitales y los sensibles es la siguiente: los valores vitales estan regidos por la
necesidad; en cambio, los sensibles por la comodidad y el gusto. Los valores espirituales
son imprescindibles para las personas axiol6gicamente méas elevadas.

Aunque todos los valores estan orientados finalisticamente hacia los valores éticos, cada
valor vale en su propia esfera, es decir, es relativamente autbnomo. Esta autonomia formal
ayuda a contrarrestar cualquier tipo de integrismo axiologico.

3) Estimativa de los valores

Los valores son interactivos, es decir, son todos para uno, y uno para todos. Se
habilitan entre si. Quien mas valores fomenta es méas sensible para captar y estimar una
gama mayor y mejor de valores. Carlos Diaz ofrece los siguientes criterios para discernir
la altura o dignidad de los valores: duracion, indivisibilidad, fundamentacion, profundidad,
objetividad, interactividad. Preferible es lo perenne, entero, fundante, profundo,
universalizable e interactivo. Los seres humanos a veces manifestamos una postura
estimativa ambigua ante los valores, en parte, porque somos una especie inmadura y
afortunadamente no fijada todavia. La ambigiedad de dicha estimativa se explica con los
términos polares de los siguientes incisos.

a) Cerca/lejos. A los préximos solemos manifestar confianza y amor; en cambio, a los
lejanos, indiferencia u hostilidad. «Un dia —dice un escrito tibetano— vi algo que se movia
a lo lejos. Crei que era un animal. Me acerqué y me di cuenta que era un hombre. Entonces

se acerco él y vi que era mi hermano»”®.

b) Arriba/abajo. Algunos individuos de la élite se comportan entre si con diplomacia, pero
a los de abajo les tratan con dureza. Otros actian condescendientemente con los de abajo,
considerando que arrojar un hueso a un perro no significa compartirlo con él. Y otros se
permiten la licencia de castigar a los de abajo; a veces sin aparecer en escena se dan el lujo
de humillarles con su larga mano.

c¢) Grande/pequefio. La insaciable voracidad depredadora de los mas grandes deglute a los
pequerios. Por esta razon se les podria definir de modo simultaneo como seres humanos y
como seres inhumanaos.

d) Pronto/tarde. Solemos sofocar los incendios de nuestro propio entorno con mas
celeridad que los ajenos. Consideramos urgente la satisfaccion de los propios caprichos,
pero ponemos en lista de espera las urgencias mas perentorias de los otros.

8 Citado por: Cfr., DIAZ HERNANDEZ, Carlos, Soy amado, luego existo..., €. c., 11, 71. La informacion
de los siguientes incisos procede basicamente del mismo autor.



48

e) Fines/medios. La economia post/capitalista utiliza a la persona como medio para
maximizar el beneficio como fin. De esta manera, la «econo/mia» se convierte en
«econo/suya» que al maximizar la explotacion para los empleados, y multiplica los
beneficios de los propietarios.

f) Mio/tuyo. Cuanto més lejos del yo se encuentra el mi, tanto mas cerca esta del su, y
tantisimo més proclive al contra mi egocéntrico.

g) Bueno/malo. Cuando no se tiene identidad moral definida todo parece relativo, por eso
es dificil saber sin equivoco qué es bueno y qué es malo.

* Si queremos superar estas ambiguedades, tendra que haber una
revolucion de los pronombres, no tratando al «&l» como a un «ello»,
sino como un «tu» congénere al «yo».

Los conflictos axioldgicos intra y extramorales surgen no s6lo entre un valor
positivo y otro negativo, sino también entre dos positivos. Carlos Diaz ofrece los
siguientes criterios prudenciales para conciliar el conflicto entre los valores: a) Urgencia
temporal: cabe postergar o sublimar, pero no negar los valores mas altos en favor de los
mas urgentes. b) Cantidad: en caso de igualdad cualitativa, sera preferible lo que realice
mas cantidad de valor. ¢) Probabilidad de éxito: es preferible lo que prometa el éxito méas
probable. d) Seguridad: lo seguro es mejor que lo probable. También ayudan los siguientes
criterios: a) Plenitud: la humanidad es mas que un pueblo, el pueblo méas que la familia, y
la familia mas que un individuo. b) Proximidad al yo: la familia es mas que el pueblo, y el
pueblo més que la humanidad. c) Urgencia: el débil reclama urgentemente la prioridad
moral. d) Resonancia: el que méas puede, méas debe cooperar.

4) Vivencia de los valores

Quien capta estimativamente los valores se siente invitado a vivenciarlos, porque
los valores exigen ser realizados y prometen a cambio felicidad. En efecto, la vivencia de
los valores implica un cierto grado de deber y de felicidad. El deber hace que los valores
sean concretados en ciertas normas ético/morales que prescriben un tipo especifico de
vivencia de los valores. En cambio, la felicidad ofrece una compensacion placentera por la
vivencia de los valores. En consecuencia, hay que reflexionar sobre el puesto que le
corresponde al placer en la vivencia moral de los valores.

El placer es una situacion humana en que se vivencia una sensacion agradable, una
jovialidad de &nimo, una emocion de la vitalidad, un gozo reposado por el bien ya poseido,
una celebracion festiva de la vida. La educacion para el placer es una exigencia ética que
ayuda a evitar dos extremos des/humanizantes: rechazar el placer o absolutizarlo. La
educacion moral para el placer invita a des/tabuizar el placer y a no identificarlo con el



49

mal moral. Por el contrario, hay que incluir el placer como un dato de interés ético para
moralizar el placer transfigurandolo inteligentemente.

En su obra Vita Brevis, Jostein Gaarder ha hecho un intento ingenioso por transfigurar
inteligentemente el derecho del ser humano al placer. Gaarder hace que Floria Emilia le
pregunte a Aurelio Agustin: «;Se te ha ocurrido pensar que al rechazar el placer tal vez
seas tU quien desdefia los dones de Dios? Nuestra capacidad gozosa también es obra suya.
“Yo disfruto pensando que ese Dios que cred Cielo y Tierra es el mismo Dios que cre6 a
Venus™. ;Acaso cuando me amaste fue la época en que mas lejos estabas de Dios? Es
condenable dar la espalda a todos los placeres. Aurelio, deberias confesar esto, porque es
tu error mas importante. Rechazar todos los placeres es amor a la muerte, no a la vida. Si
no hubieras hecho esto, “podrias haber seguido pasando por filosofo”™. ;Por qué tiene que
haber tanta distancia entre el placer y Dios? Si existe un Dios verdadero, que El les
perdone a quienes los rechazan indiscriminadamente. “Tal vez un dia seréis juzgados por
todos esos placeres a los que habéis dado la espalda™* en el nombre de Dios».

Quien teme al placer quizas es porque le gusta demasiado y le aterra perder el control. La
postmodernidad nos ha ensefiado a poner el placer al servicio de una ética inteligente.
Savater considera que el mayor placer que puede darnos la vida es la alegria, que consiste
a un «si» espontaneo al deseo de vivir bien humanizadamente. Lo bueno es usar los
placeres teniendo cierto control. Cuando un placer mata o va matando la humanidad de la
vida, es un castigo disfrazado de placer, una vil trampa de la muerte. Por ello, hay que
buscar placeres que no nos empujen a huir de la vida, sino que la hagan més intensamente

grata®’.

1.4.4.2 Las ‘hormas’ ético/morales

Después de haber considerado los valores ético/morales hay que detallar la
dimension objetiva de la moralidad de las acciones humanas precisando qué se entiende
por ‘normas’ ético/morales. Las comillas que lleva la palabra ‘normas’ tienen la intencién
de enfatizar la diferencia de acepcién entre el acento legal de la nocion de «ley», y el
acento ético/moral de la nocion de «norma». La ética es normativa, no directamente
legislativa. Tomas de Aquino defini6 la ley como “ordinatio rationis ad bonum commune,
ab eo qui curam communitatis habet, promulgata™. En primer lugar, la nocién de ley
positiva es distinta a la nocion de ‘norma’ ético/moral. Y ademas, la definicion tomasiana
parece que entrega toda la responsabilidad de la elaboracion de la ley a un protagonista

* GAARDER, Jostein, Vita brevis: la carta de Floria Emilia a Aurelio Agustin (Siruela, Madrid 2000°)
106.

% |bid., 122. Gaarder considera que ésta es la mejor expresion de la carta de Floria Emilia.

*! 1bid., 127.

52 Cfr., SAVATER, Fernando, Etica para Amador..., e. c., 148-160.

> AQUINO, Tomés de, Summa Thelogica, I-11, g. 90, a.4 (B.A.C., Madrid 1951) 42. [=Ordenacién de la
razén al bien comun promulgada por quien tiene a su cargo la comunidad].



50

solitario”. Esta definicion de ley no resiste la prueba inter/subjetiva desde la perspectiva de
la ética procedimental; ni mucho menos, es aplicable a la nocion de ‘norma’. Ciertamente
las ‘normas’ ético/morales estan relacionadas con el deber (dedn) formal y con la
validacion universal de la ética, pero no son leyes ni preceptos elaborados en solitario.

1) ¢Qué es una norma ético/moral?

Una ‘norma’ ético/moral es «la expresion concreta, discursiva y vinculante del
valor ético/moral». Esta nocion necesita ser explicada. La norma es expresion concreta del
valor porque gracias a ella éste puede ser situado y encarnado histéricamente. Es
discursiva porque es resultado procedimiento en el cual se alcanza dialégicamente un
consenso racional de todos los interesados y afectados respecto al contenido de esa norma.
Es vinculante porque el procedimiento asegura la validez de la norma, cuyo contenido
minimo tiene como enveés la maxima exigencia para todos los participantes que libremente
asienten a la norma, comprometiéndose racionalmente a observarla y a responsabilizarse
de sus consecuencias. ElI cumplimiento factico de la norma garantiza la credibilidad de
cada uno de los interlocutores validos y les acredita para seguir participando en los
procedimientos de comunicacion interactiva.

Estos cuatro aspectos de la norma ético/moral «expresion, concrecién, discursividad y
vinculacion» la convierten en la mediacion cualificada por la cual el valor ético/moral
exige ser realizado. Por tanto, la norma es sélo una mediacion, no el fundamento de la
exigencia ético/moral. La norma no fundamenta la exigencia, al contrario, est4 fundada en
el valor, que es el fundamento de toda norma que pretenda ser exigida. Es decir, que las
normas no se fundan en si mismas. Su contenido de verdad procede del valor, y su validez
del libre consenso racional de todos los implicados y afectados.

Por otra parte, las normas son necesarias desde un punto de vista procedimental entre
aquéllos que se reconocen mutuamente como interlocutores validos, es decir, como
individuos capaces de realizar acciones comunicativas, de escuchar y defender
argumentativamente sus posiciones a través del didlogo, y de realizar facticamente los
compromisos consensados. EI contenido de estas normas debe asegurar basicamente los
minimos indispensables para convivir como seres humanos. Los maximos deben ser
delegados a las comunidades concretas que constituyen el mundo de la vida (Lebenswelt).

2) ¢Para qué sirven las normas ético/morales?

Ayudan a interpretar el sentido del valor y orientan la aplicacion vivencial de éste.
En efecto, la norma es una interpretacion y una aplicacion del valor, y por la misma razon

“ Tomés puede ser reinterpretado, porque si alguien promulga eso no significa necesariamente que sélo él
deba elaborar las leyes solitariamente. Dicha omision se explica por el contexto monarquico feudal en el
que se sitla histéricamente Tomas.



51

el contenido del valor es més creso que el contenido de la norma. Por ello, ninguna norma
agota el valor que representa, es optimizable y, en cuanto mediacion, nunca puede sustituir
al valor que ella expresa solamente. Las normas nunca son una conquista definitiva del
valor y, aunque sean resultado de un consenso racional, son revisables por la comunidad
de interlocutores validos. Estos mismos son quienes deben argumentar acerca de la
interpretacion de las normas que han consensuado porque estan sujetas a manipulacion por
los diversos intereses ideoldgicos.

3) ¢(Como se legitima una norma ético/moral?

El contenido de verdad de una norma procede del valor que ella expresa. No
obstante, la verdad de una norma es insuficiente para que ésta sea éticamente vinculante.
La sola percepcion del valor no origina por si misma las normas, sélo les da un contenido
de verdad valiosamente verdadero, pero no valido. El procedimiento discursivo incluyente
de todos los interesados y afectados es lo que garantiza la validez que legitima una norma.
Si alguien es excluido no esta éticamente obligado a observar moralmente las normas que
otros pretenden imponerle heteronomamente. Quienes consensan autonomamente una
norma se comprometen a observarla, pero es racionalmente incoherente imponérsela a
otros que, por el mismo hecho, son tratados como menores de edad o como seres humanos
inferiores que no son reconocidos como interlocutores validos. Si alguien quiere que los
demés se comprometan a observar una norma, entonces debe invitarlos a dialogar
argumentativamente por medio de un procedimiento discursivo de elaboracion de normas.

En general, es posible distinguir dos tipos de normas ético/morales, a saber: abiertas y
cerradas. Las normas abiertas son discursivas y dial6gicas. Esto las hace creativas,
autdbnomamente vinculantes, revisables historicamente e interpretables. En cambio, las
normas cerradas son excluyentes, autoritarias, rigidamente legalistas, impositivas y
dogmatizadas sin revision ni critica. Las normas cerradas no admiten de hecho
interpretacion porque en realidad s6lo vale una: aquella interpretacion que es impuesta
autoritariamente. Ante esta Ultima postura hay que decir con Gadamer lo siguiente: «la
verdadera autoridad no necesita imponerse autoritariamente». La auténtica autoridad de
una norma procede de la fuerza no coactiva del mejor argumento presentado dentro de un
procedimiento discursivo. En este sentido, cuando la tradicion tenga algun valor que
ofrecer debe presentarlo para mostrar si es sostenible y plausible ante cualquier critica. Si
pasa la prueba de la critica argumentativa esa tradicion es valiosa y normativa. De lo
contrario, su autoritarismo se habia disimulado ideoldgicamente. En fin, toda norma es
histéricamente revisable.

4) La norma, la autonomia, y la autonomia solidaria

La palabra vopog significa ley, ordenamiento, costumbre, convencién, norma. Es
decir, implica atematicamente el campo semantico que hace referencia a la elaboracion de
normas por consenso. En este sentido, asentir libremente a una norma, que ha sido fruto de
un consenso racional, es una expresion moral de la propia autonomia, no un sometimiento



52

heteronomo. La autonomia mas fecunda y constructiva es capaz de inter/actuar
comunicativamente con apertura inter/subjetiva, porque es solidaria, no solitaria. A esta
actitud inter/subjetiva se le denomina autonomia solidaria, que reclama como respuesta de
parte de la comunidad ilimitada de comunicacion interactiva la solicitud moral de la
solidaridad auténoma. Asi pues, la fuente de verdad de una norma es el valor, y el medio
que garantiza su validez es la argumentacion procedimental de individuos solidariamente
auténomaos.

1.4.4.3 Los juicios valorativos o juicios ético/morales
1.4.4.3.1 Distincién entre juicios valorativo/prescriptivos y juicios valorativo/descriptivos

Se puede distinguir dos tipos de juicios ético/morales si se les relaciona con estas
dos preguntas: «¢qué debe hacerse?» y «;qué es lo bueno?». Los juicios que responden qué
debe hacerse son valorativos y prescriptivos; en cambio, los juicios que expresan lo que es
bueno son valorativos y descriptivos. Ambos tienen en comun la caracteristica de ser
juicios «de valor», es decir, evallan las acciones humanas. Los juicios
valorativo/descriptivos, pueden dividirse en ético/morales y amorales. El primer tipo de
estos juicios describen lo que es ética y moralmente bueno; en cambio, los amorales sélo
expresan lo que esta bien, sea desde un punto de vista técnico, artistico o estratégico, por
mencionar algunos ejemplos.

En efecto, los juicios valorativo/prescriptivos exigen lo que debe hacerse moralmente,
mientras que los juicios valorativo/descriptivos del primer tipo especifican las acciones ya
realizadas con un calificativo moral. Los primeros son imperativos; los segundos, en
cambio, son calificativos. Estas clases de juicios valorativos se distinguen de los juicios
«de hecho» o facticos en lo siguiente: los primeros siempre y explicitamente conllevan una
carga ético/moral; en cambio, los juicios facticos describen sin valorar los hechos, y por
ello prescinden linglisticamente de toda carga moral, aunque implicitamente la supongan.
Por su parte, los juicios valorativo/descriptivos amorales se distinguen de los juicios
facticos en que los primeros son valorativos y los segundos no. Asi pues, la clasificacion
precisa de los juicios anteriormente explicados es la siguiente.

1°) Los juicios valorativos pueden ser:
a) Valorativo/prescriptivos o valorativo/normativos. Por ejemplo: «Debo ser bueno
realizando el bienx.
b) Valorativo/descriptivos o valorativo/aseverativos. Estos se subdividen en dos
tipos:

> Etico/morales. Por ejemplo: «Defender la vida es bueno».

» Amorales pero valorativos desde un punto de vista técnico, artistico y
estratégico, entre otros. Por ejemplo: «El viaje en Concord fue
bueno», «La premiére fue buena», «La captura de los delincuentes fue
buenax.



53

2°) Y los juicios facticos, que describen sin valorar explicitamente los hechos. Por
ejemplo: «Este afio has leido pocos libros», «Ayer anotaste un gol en
el partido», «Has mejorado tu gusto musical».

1.4.4.3.2 Solucion al problema ético de la «falacia naturalista»

La fundamentacion de la ética exige afrontar directamente la solucion del problema
de la «falacia naturalista» célebremente planteado a partir de la filosofia de George
Edward Moore (1873-1958) sobre la base empirica de David Hume (1711-1776). La
«falacia naturalista» consiste en el paso acritico e injustificado de un juicio factico a un
juicio valorativo, y especificamente en el salto gratuito de un juicio valorativo/prescriptivo
a un juicio valorativo/descriptivo, o viceversa. Por tanto, la «falacia naturalista» es un
problema derivado de los juicios ético/morales. A continuacion se busca alguna solucion
plausible al respecto desde una triple perspectiva de fundamentacion: material, formal y
factible.

1.4.4.3.2.1 Fundamentacion material

Los juicios facticos suelen estar relacionados con los medios orientados a un fin, es
decir, generalmente son fruto del ejercicio de la razon instrumental. Por ejemplo, alguien
dice «Juan esta comiendo». Y uno se pregunta: ;para qué? Aunque se responda —«Para
vivir>— en realidad la vida no es un fin en si mismo, sino la condicién de posibilidad
universal y necesaria para alcanzar otros fines. Por tanto, comer es un medio para vivir,
pero la vida estd subordinada a otros fines como la humanizacién, la auto o
hetero/realizacion.

La justificacion logica del paso entre un juicio factico, como «Juan estd comiendo», y un
juicio valorativo, como «Juan debe comer» o «Es bueno que Juan coma» es problematica y
compleja. De hecho, casi ninguna ética lo ha justificado con coherencia logica, y por tanto,
no han fundamentado los juicios ético/morales que estan acechados por la «falacia
naturalista». Ante este Obice muchas éticas se desmoronan porque no han justificado
I6gicamente el paso de un juicio factico a un juicio valorativo, ni la transicion entre un
juicio valorativo/descriptivo y un juicio valorativo/prescriptivo, o0 viceversa. Por
consiguiente, es necesario preguntarse: ¢es posible fundamentar los juicios valorativos a
partir de los juicios facticos?

La respuesta a la pregunta formulada en el péarrafo anterior exige desarrollar
coherentemente un pasaje l6gico que se despliega en toda la argumentacion siguiente. A
partir del juicio factico «1} W estad comiendo», se puede explicitar mediante dos juicios



54

analitico/a posteriori al estilo kantiano «la} W es un ser humano viviente que esta
comiendo», y «1b} W puede comer». Con base en estos juicios facticos es correcto deducir
I6gicamente el siguiente juicio sintético/a posteriori «2} W necesita comer para Vvivir»; y
también el juicio sintético/a priori «2a} Para vivir es necesario comer». Obviamente se est4
hablando de los seres humanos. Gracias a este Gltimo juicio universal y necesario referido
al ser humano en general, se puede deducir I6gicamente «3} W, que es un ser humano
viviente que esta comiendo, debe comer para vivir»; y «3a} W, y todo X similar a W, debe
comer para vivir»>*,

El resultado de la fundamentacion material de los juicios valorativo/prescriptivos a partir
de juicios facticos es el siguiente: el hecho de vivir se convierte en deber comer. Este es el
contenido material que hace verdaderos los juicios ético/morales del tipo
valorativo/prescriptivo. Sin embargo, todavia no es posible formular coherentemente
ningun juicio valorativo/descriptivo especificamente ético/moral desde el aspecto material
de la fundamentacion ética de los juicios ético/morales.

1.4.4.3.2.2 Fundamentacion formal

La fundamentacion material de los juicios ético/morales es insuficiente porque deja
sin resolver la validez de los juicios valorativo/prescriptivos verdaderos, y porque deja sin
resolver la fundamentacion de los juicios valorativo/descriptivos del primer tipo. Por ello,
se hace necesario abordar este problema desde un aspecto formal cuya funcién es
fundamentar la los juicios éticos/morales legitimando su validez inter/subjetiva a través de
procedimientos discursivos. En efecto, la validacion formal de los juicios ético/morales
implica convocar una comunidad de vida en la que los diversos participantes se
reconozcan mutuamente como interlocutores vélidos incluidos en una comunidad
interactiva de comunicacion ilimitada sin fronteras ideoldgicas.

La fundamentacion material y formal se coimplican reciprocamente porque la verdad y la
validez se necesitan mutuamente. No hay verdad vinculante sin validez, y no hay validez
racionalmente consensable sin verdad. Parafraseando a Kant: «la verdad sin validez es
ciega, autoritaria y estupida; y la validez sin verdad es un acuerdo estratégico vacio». La
fundamentacion material solo justifica la formulacion de juicios valorativo/prescriptivos
con pretensiones de verdad ético/moral; en cambio, la fundamentacion formal legitima la
formulacién de juicios valorativo/prescriptivos con pretensiones de validez ético/moral
como a continuacion se muestra.

A partir del contenido de verdad de los juicios valorativos ya fundamentados
materialmente hay que justificar I6gicamente ahora el paso del ser al deber ser partiendo

> Cfr., DUSSEL, Enrique D., Etica de la liberacién en la edad de la globalizacién y de la exclusién
(Trotta, Madrid 1998) 138-139.



55

de juicios facticos como «4} W, ademés de comer es capaz de intercambiar acciones
comunicativas, e incluso, en el mejor de los casos, es capaz de argumentar como yo».
Gracias a la capacidad mia y de W para intercambiar acciones comunicativas se puede
formular el siguiente juicio analitico/a posteriori «4a} Es posible convocar una comunidad
de vida y de comunicacion para intercambiar acciones comunicativas entre yo y W»; y
también este juicio sintético/a priori «<5} Yo, W y todo X similar a W y a mi, podemos
convocar una comunidad de vida y de comunicacion interactiva para intercambiar acciones
comunicativas, e incluso para argumentar y consensar algunos minimos indispensables
para poder convivir entre nosotros humanamente». A partir de lo anterior, se reconoce que
«6}La argumentacion y el consenso racional implican seguir formalmente algunos
procedimientos discursivos que nos ayuden al consenso de algunas normas vinculantes
para todos los participantes».

Gracias a la argumentacion inter/subjetiva se podrian validar algunas normas consensadas
discursivamente como las siguientes: «7} Todos los que compartimos con W la vida
humana debemos comer para seguir viviendo»; «7a} No debemos dejarnos morir, ni
debemos matar a nadie»; «7b} W, todo X de nuestra comunidad y todo Z que pueda ser
incluido en ella, deben vivir para intercambiar acciones comunicativas»; «7c} Ningin X
debe matar a W ni a ningin Z con una accion Y»; «7d} Si algin X mataa W o a algin Z
realiza una accion Y invalida»; «7e} Toda accion Y invalida es ademéas un embate contra
la verdad material de la vida, y dado que es invélida y ataca la verdad material de la vida
no debe ser realizada».

Si las anteriores normas fueran validadas inter/subjetivamente ayudarian a justificar la
validez formal de los siguientes juicios: «8} Matar es una forma de exclusion contra W, X
0 Z»; «9} No tomar en cuenta a W, X o Z también es una manera de excluirlos»; «9a} Si
W, X 0 Z han sido excluidos de los procedimientos discursivos, seran afectados por las
conclusiones consensadas por los procedimientos discursivos, y no estaran obligados a
aceptarlas vinculantemente». En consecuencia «10} La validez de las normas consensadas
depende de la argumentacion inter/subjetiva, y por tanto, exige que W, X y Z participen
con acciones comunicativas e incluso que argumenten en el mejor de los casos». Por otra
parte, «10a} W, X y Z pueden participar y podemos invitarlos a nuestros procedimientos
discursivos». Por lo tanto, «11} W, X y Z deben participar con acciones comunicativas e
incluso deben argumentar en el mejor de los casos para que las normas consensadas que
les vinculan sean validas».

¢Que aporta la fundamentacion formal de los juicios valorativo/prescriptivos a partir de
juicios facticos de contenido material ya fundamentado? La fundamentacion formal
explicita la necesidad de intercambiar acciones comunicativas, e incluso de argumentar, y
el deber de incluir a todos los afectados en los procedimientos discursivos para que las
normas consensadas sean validas. Estos procedimientos formales hacen que los juicios
ético/morales del tipo valorativo/prescriptivo sean validos. La fundamentacion formal ha
justificado la coherencia del paso entre un juicio factico, de contenido material ya
fundamentado, a un juicio valorativo/prescriptivo. Y como ya se habia constatado al final



56

de la fundamentacion material de los juicios, todavia no ha sido posible formular
coherentemente ningun juicio valorativo/descriptivo del primer tipo desde la perspectiva
de la fundamentacion formal de los juicios que nos interesan ahora. Veamos si es posible
con una fundamentacion de su factibilidad.

1.4.4.3.2.3 Fundamentacion de la factibilidad o viabilidad de los juicios

La factibilidad es un aporte laudable de la razén instrumental que sirve de instancia
critica para la razon utopica y para la razén comunicativa puramente formal. La
factibilidad ofrece los niveles de viabilidad de cualquier propuesta ética. Desde esta
perspectiva hay que revisar si los juicios valorativo/descriptivos pueden ser
fundamentados sin caer acriticamente en la «falacia naturalista». VVeamos si y como es
posible pasar justificadamente de un juicio factico, fundamentado materialmente como
verdadero y formalmente como valido, a un juicio factico viable por su factibilidad y a un
juicio valorativo/descriptivo.

Podemos partir del juicio factico ya fundamentado materialmente como verdadero «1} W
estd comiendo» y del juicio sintético/a posteriori «2} W necesita comer para vivir». Sin
embargo, constatamos una nueva variante con este juicio factico que reclama una
respuesta ético/moral viable: «12} W, que es una victima del desempleo, solicita trabajo».
Inmediatamente esto nos remite a estos juicios procedentes de la fundamentacion formal:
«4} W, ademas de comer es capaz intercambiar acciones comunicativas, e incluso capaz
de argumentar como yo»; «8} Matar es una forma de exclusion contra W, X 0 Z»; «9} No
tomar en cuenta a W, X o Z también es una manera de excluirlos». Suponiendo lo anterior
se puede formular este juicio: «13} El desempleo es una forma de exclusion»; es decir,
«13a} El desempleo excluye del respaldo que dan las condiciones materiales para poder
participar formalmente en los procedimientos discursivos, incluyendo la privacién de lo
necesario para comer, por tanto, de lo indispensable para vivir»; «13b} El desempleo
permanente quita el respaldo material ordinario para saciar el hambre, y tiene como Gltimo
desenlace la muerte».

Asi pues, es correcto formular el siguiente juicio factico viable por su factibilidad, «14}
Teniendo en consideracion los niveles de posibilidad ldgica, empirica, técnica y
econdmica, es factible, es decir, se le puede dar trabajo a W». Esto tendra como
consecuencia que «15} Si se le da trabajo a W tendra lo materialmente necesario para
seguir viviendo dignamente como ser humano». Gracias a los procedimientos discursivos
se puede llegar al siguiente consenso racional: «16} Hemos decidido inter/subjetivamente
darle trabajo a W». Si en la decision se incluye la postura de los afectados, incluyendo la
de W, también se puede asegurar: «17} Nuestras condiciones laborales coinciden con las
de W, por eso hemos decidido inter/subjetivamente darle trabajo a W, y W ha decidido
aceptarlo». Obviamente, en este consenso coinciden tanto las condiciones del que solicita
empleo como de los que lo dan.



57

La comunidad de vida y de comunicacion interactiva constituida por los contratantes de
empleo podrian seguir argumentando en los siguientes términos para que esta situacion no
solo resuelva los problemas laborales de W: «18} Dado que es posible en estos niveles de
factibilidad, y éstos contintan siendo viables, podemos dar trabajo a todo X que reuna las
condiciones de W». El hecho de poder hacerlo hace coherente la siguiente conclusion
formulada como un juicio valorativo/prescriptivo: «19}Por lo tanto, [19a} 1°} si W debe
seguir comiendo para vivir (=contenido material de verdad); 2°} si teniendo en cuenta a
los afectados hemos consensado inter/subjetivamente (=procedimiento formal de validez)
que W y otros X deben ser incluidos en nuestra comunidad de comunicacién y de vida; 3°}
y si podemos factiblemente (=niveles de viabilidad o factibilidad) darle trabajo a W y a
otros X]; [19b} dado que lo anterior es verdadero, valido y viable], [19c} es bueno darle
trabajo a W y otros X]». Por primera vez es coherente la formulacion l6gica de un juicio
valorativo/descriptivo a partir de juicios facticos y juicios valorativo/prescriptivos. E
incluso seria I6gico y coherente agregar el siguiente juicio valorativo/prescriptivo: «20} Si
esto debe ser éticamente asi y es bueno que asi sea, negarse a realizarlo es un mal moral».

Sélo por medio de este largo razonamiento l6gico se ha mostrado la coherencia del paso
de un juicio féctico a otro juicio valorativo. Desde el punto de vista de la fundamentacion
material de un juicio ético/moral se ha tenido que ir del 1} al 3} para que aparezca el
primer juicio valorativo/prescriptivo. Este tltimo no puede ser justificado sin los juicios
intermedios 1a}, 1b}, 2} y 2b}. Desde la perspectiva de una fundamentacion formal de un
juicio ético/moral se procedié del 4} hasta el 7} para encontrar un nuevo juicio
valorativo/prescriptivo. La justificacion de este ultimo se funda en 4a}, 5} y 6}, y trae
como consecuencia los juicios que van de 7a} a 7e}. Ademas, después de 8} encontramos
un nuevo juicio valorativo/prescriptivo en 11} que se justifica gracias a 9}, 9a}, 10} y
10a}. Finalmente, el razonamiento mas complejo se presenta desde el enfoque de la
fundamentacion de la factibilidad de los juicios. Por una parte, el juicio factico 12} supone
1} y 2}, y remite a 4}, 8} y 9}. Por otra, encontramos dos nuevos juicios valorativos hasta
19c} y 20}. Por primera vez en todo el razonamiento aparece un juicio
valorativo/descriptivo en 19c} justificado l6gicamente por 12}, 13}, 13a}, 13b}, 14}, 15},
16}, 17}, 18}, 193}, 19a}, y 19 b}. El juicio 20}, que es el ultimo, es el Gnico en el que se
unen por primera vez un juicio valorativo/descriptivo y uno valorativo/prescriptivo.

Gracias a este largo razonamiento logico se muestra que es posible superar la «falacia
naturalista» en el paso que va de los juicios facticos a los juicios valorativo/prescriptivos, y
en el paso reciproco entre juicios valorativo/prescriptivos y juicios valorativo/descriptivos.
La «falacia naturalista» no queda superada si no se justifican los pasos aqui mencionados.
Por ello, aquellos que no respeten un procedimiento de razonamiento similar al expuesto
siguen atrapados por el espectro de la «falacia naturalista» y no podran fundamentar la
ética que proponen. Desgraciadamente este es el caso de la mayoria de las propuestas



58

filosofico/teoldgicas hasta el presente®. Utilizando el ciber/lenguaje propio de nuestra
época, la «falacia naturalista» es un error de sistema que nos saca del programa de
argumentacion coherente. Por ello, quien renuncie a presentar su propio razonamiento
coherente no puede fundamentar la ética, aunque lo anhele con una gran dosis de ilusion.

Finalmente, una ultima observacion. El paso entre los juicios facticos y los valorativos esta
mediado por juicios facticos que expresan explicitamente un poder. Es decir, para llegar
mediante una justificacion légica al «debe» y al «es bueno», es necesario e inexorable
pasar por el «puede» a partir del «es». Por ello, desde el «ser» se alcanza coherentemente
el «deber ser» y el «ser buenox», solo y siempre, y gracias y mediante el «poder». Esto se
puede constatar en los juicios 1b}, 5}, 10a}, 13a}, 14} y 18} que anteceden siempre a
cualquier juicio valorativo, sea prescriptivo o descriptivo.

1.4.4.3.3 Verdad, validez y viabilidad de los juicios valorativos

Los juicios valorativo/prescriptivos y valorativo/descriptivos son verdaderos si
tienen un contenido material de referencia a un mundo real, especialmente si estan
referidos a la vida. Por ejemplo: «3} W, que es un ser humano viviente que esta comiendo,
debe comer para vivir»; y «3a} W, y todo X similar a W, debe comer para vivir». Los
juicios valorativo/prescriptivos verdaderos, ademas son validos si son el fruto consensual
racional de un procedimiento discursivo inter/subjetivo. Por ejemplo: 7}, 7a}, 7b}, 7c},
7d}, 7e} y 11}. La validez de un juicio valorativo/prescriptivo estd justificada por la
argumentacién que se presenta, es decir, por la fuerza no coactiva del mejor argumento.

En seguida se presentan algunas reglas practicas que pueden ser discutidas y consensadas
discursivamente como recursos de mediacion en todo didlogo racional: a) ningln
interlocutor debe contradecirse; b) cualquier interlocutor que atribuya un predicado B a un
sujeto A debe estar dispuesto a atribuir B a cualquier sujeto C similar a A al menos en sus
aspectos mas relevantes; c) los diversos interlocutores deben descartar toda expresion
equivoca®; d) un interlocutor debe afirmar sélo lo que puede probar como verdadero; e)
ninguno debe cambiar de tema, y quien introduzca un tema distinto debe justificarlo
argumentativamente; f) todo interlocutor capaz de lenguaje humano y de accion puede
participar en el procedimiento como interlocutor valido; g) todo interlocutor valido puede
arguir cualquier propuesta; h) todo interlocutor valido puede presentar sus propuestas y sus
necesidades de manera comunicativa; i) nadie debe impedir que otro interlocutor valido
haga valer sus derechos implicitos en las reglas anteriores mediante coacciones que

> El mismo Enrique Dussel reconoce: “Esto exigiria muchas clarificaciones y un desarrollo l6gico diferente
al supuesto en la llamada falacia naturalista, y serd objeto de futuras exposiciones donde profundizaremos
lo que aqui indicamos”. Ibid., 209-210.

% Cfr., DIAZ HERNANDEZ, Carlos, La filosoffa: sabiduria primera (Videocinco, Madrid 1996) 375.
Carlos Diaz esta citando la obra de CORTINA ORTS, Adela, La ética de la sociedad civil (Anaya,
Madrid 1994) 110 y ss.



59

propicien una comunicacion distorsionada bajo la insignia de la mentira, la desigualdad o
la manipulacion®’.

Toda argumentacion debe: 1°) describir factica o «fenomenoldgicamente» cada hecho, 2°)
contextualizarlo significativamente, 3°) interpretarlo, 4°) y valorarlo éticamente de acuerdo
a los razonamientos expuestos en el inciso anterior acerca de la «solucién al problema
ético de la falacia naturalista». Gracias a estos cuatro requisitos de la argumentacion se
puede responder «;qué, quién, donde, cuando, como, por qué y para qué», de tal modo que
sea posible emitir un juicio ético/moral coherentemente justificado acerca de las acciones
humanas.

Los juicios valorativos, sean prescriptivos o descriptivos, ademés de verdaderos y véalidos
son también viables cuando son sostenibles al menos en los primeros niveles de
factibilidad, a saber: el nivel l6gico, empirico, técnico, econdémico y ético, asegurando la
continuidad del proceso efectivo de realizacion, atendiendo a las consecuencias a corto,
mediano y largo plazo. Si un juicio ético/moral cumple con los requisitos de verdad,
validez y factibilidad hasta ahora enunciados es un juicio con pretensiones de bien
ético/moral. Si no reune al menos estas condiciones no tiene porqué pretender que su
propuesta sea buena desde el punto de vista ético/moral. Una vez que haya cumplido con
sus propdsitos de alcanzar lo bueno, puede aspirar a lo 6ptimo pasando al siguiente nivel
de factibilidad, a saber: sostener un impulso procesual de legitimacion y coercion legal en
contenidos minimos de civilidad. Al respecto también hay que tener en cuenta lo siguiente:
cuando lo 6ptimo se pervierte se convierte en pésimo, y quien aspira a lo 6ptimo sin haber
alcanzado lo mejor nunca podré ni siquiera ser bueno. Por ello, hay que tomar en serio los
niveles de factibilidad para cualquier propuesta ética y para cada accion moral.

Sélo restaria una observacion final. No s6lo el procedimiento formal de comunicacion
interactiva, sino también el procedimiento viable de realizacion factica, deberia contar con
la participacion simétrica, activa y constante de los afectados que integran una comunidad
de vida, de comunicacién y de accion. La colaboracion de los asesores l6gicos, empiricos,
técnicos, econdmicos, éticos, ejecutivos y abogados, entre otros, es importante en ambos
procedimientos.

1.4.4.4 Los principios ético/morales

Los principios ético/morales son una universalizacion inter/subjetiva plausible de
los juicios ético/morales acerca de un asunto ético especifico. Los procedimientos
discursivos encausados a emitir un juicio ético/moral alcanzan supererogatoriamente su
objetivo cuando un consenso racional es universalizable por la plausibilidad racional de

5 Cfr., Ibidem.



60

los principios ético/morales que propone acerca de un tema especifico. Los juicios
ético/morales que logran convertirse en principios son expresados con una frase laconica
que condensa todo el procedimiento de su formulacion. Los principios ético/morales se
parecen a las ‘normas’ en que ambos implican algun contenido imperativo, pero se
diferencian en que las normas sélo son vinculantes para los interlocutores validos que han
participado en los procedimientos, en cambio los principios tienen pretensiones de
universalidad para cualquier interlocutor posible capaz de acciones comunicativas, y le
motivan para que argumente con solicitud discursiva.

El caracter imperativo de las normas y principios propone un deber que cada interlocutor
es libre de criticar y revisar de manera autdnoma. Por ello, las normas y principios no
implican necesariamente una imposicion heterdnoma para nadie. Incluso se puede sostener
que, gracias a la autonomia ética de cada interlocutor, no todos los deberes son absolutos e
incondicionados como lo consideraba categdricamente Kant, sino «deberes prima facie»,
es decir, “que han de ser cumplidos siempre y cuando no entren en colision con otros que,
en el caso concreto, pueden tener mayor fuerza exigitiva, precisamente porque defienden
mejor ”°® la humanizacion.

La autonomia y el imperativo de normas y principios no se encuentran tan alejados entre
si. Los interlocutores autdnomos que busquen un consenso racional respecto a algin ethos
universalizable descubren que hay que comprometerse en el cumplimiento de principios
universales minimos pero con maxima exigencia. La ética civica post/convencional ayuda
a que los interlocutores sean capaces de distinguir las normas comunitarias de maximos,
propias de un grupo, y los principios universalistas de justicia acerca de los minimos.
Estos principios universalistas ayudan a criticar incluso la normas de méaximos de la propia
comunidad. Cualquier norma de méximos debe primero salvaguardar los principios
minimos de justicia, es decir, que s6lo sobre la base indispensable de los principios
universales de justicia se pueden legitimar las normas de méaximos motivadas por el amor.
La maxima poética del amor no es exigible ni vinculante, en cambio, la minima prosa de
la justicia si lo es, y ademas es universalizable. Este “universalismo [...] es ya

irreversible”™.

No obstante, no hay que exagerar la distancia entre normas comunitarias de maximos
tradicionales y principios minimos de justicia universalizable, como si estos fueran
incompatibles o se excluyeran mutuamente. Asi lo reconoce Adela Cortina:

“Resulta absurdo contraponer principios universalistas y tradiciones, como si los
primeros no nacieran histéricamente en tradiciones, como si procedieran de una razon
pura ahistéricamente constituida; pero igualmente absurdo resulta pedirle a un
principio procedimental de justicia que no pretenda ser comprendido y aceptado por
cualquier hombre, ya que todos ellos gozan de competencia comunicativa”®.

8 CORTINA ORTS, Adela, Etica aplicada y democracia..., e. c., 188.
> 1bid., 185.
% 1bid., 194.



61

Por otro lado, entre todas las propuestas éticas méas relevantes del presente, hay una que
sobresale por su solidez prospectiva: la ética latinoamericana de la liberacion de linea
post/discursiva, desarrollada por el 2° Dussel y Fornet Batancourt. Respecto a esta
corriente escribe Adela Cortina:

“Voy a permitirme romper una lanza por esa ética, que al fin y al cabo es la que
defiendo por su potencial universalista y por su talante liberador: porque no hay
liberacion de los hombres concretos sin exigir para todos ellos condiciones de vida y
dignidad, empezando, para que la exigencia se realice, por los mas faltos. No es
extrafio... que los defensores de la ética de la liberacion hayan entrado en relacion
con la ética del discurso, considerandola como la mas apta para dar cuerpo a la tarea
liberadora, siempre que se afiadan matizaciones sustanciales”®!, como la factibilidad o
viabilidad de Hinkelammert y Dussel.

De hecho, gracias a Dussel y Fornet Batancourt, esta ética ha sufrido una metamorfosis
significativa, pasando de la muerte a la vida, de la violencia revolucionaria a la
argumentacion, y del resentimiento a la autoestima. Esta ética ha nacido de una tradicion
especifica, pero se ha ido universalizando inteligentemente, algunas de sus normas
especificas han devenido principios indispensables para convivir como seres humanos.

Todos los principios ético/morales estan abiertos hermenéuticamente a una futura
especificacion, ampliacion y aplicacion. La mutacién hermenéutica de los principios
ético/morales se debe antropoldgicamente a la incapacidad subjetiva para conocerlos
exhaustivamente, para consensarlos definitivamente y para practicarlos a la perfeccion.
Las mutaciones hermenéuticas de los principios ético/morales, mas que una derogacion
son un despliegue cualitativo enriquecedor de los principios.

La flexibilidad hermenéutica de los principios ético/morales contrasta con la pretension de
algunos que intentan imponerlos heteronomamente a raja tabla. Contra todo
fundamentalismo fanatizante hay que valerse de aquellas antiguas virtudes
aristotélico/tomasianas: prudencia, eubulia, synesis, gnome y epiqueia; sin olvidar que
«summa lex, summa injuria», y que «el buey es mas duro que la ley».

La formulacion de los principios morales es véalida si es fruto de un procedimiento
discursivo inter/subjetivo consensado con las razones de todos los interesados y afectados.
Los diversos interlocutores deben cuidar que los principios no sean puramente formales ni
que detallen exageradamente los contenidos materiales de modo circunstancial. Esto ayuda
a descartar todo principio puramente formal por estar vacio, y toda exageracion detallada
de contenidos por su cardcter circunstancial y anecdotico que entorpece su futura
aplicacion. En la historia se han propuesto diversos tipos de principios, de los cuales sélo
nos interesan aquéllos que son fundamentales por su formulacion general, que no es ni

* 1bid., 189.



62

puramente formal ni detallada en su contenido. A continuacion se hace un inventario de
estos principios ético/morales fundamentales:

» Regla de oro o propositiva: «Trata al otro como quieras que te traten».

» Regla de plata o prohibitiva: «No hagas al otro lo que no quieras que te hagan».

» Las dos anteriores representan la superacion de la regla de bronce o ley del talion: «Ojo
por ojo y diente por diente». Mahatma Gandhi criticd la ley del talion porque si se
aplica tal cual todos nos quedaremos ciegos y desdentados.

» La escolastica propuso el lacénico primer precepto de la ley natural: «“Bonum est
faciendum et prosequendum, et malum vitandum”»*. Dicho precepto se elabora a partir
del primer principio del intelecto préactico, que sirve como fundamento de la ley natural:
“Bonum est quod omnia appetunt™®,

» Se ha hecho célebre el principio estoico: «Vive conforme a la naturaleza», cuya
formulacion griega era asi: OLOAOYOVLUEV®E TN pUOEL {T.

» Hay que reconocer la gran influencia de las expresiones del imperativo categérico
kantiano, especialmente la segunda: «“Obra de tal modo que uses la humanidad, tanto
en tu persona como en la persona de cualquier otro, siempre como un fin al mismo
tiempo y nunca solamente como un medio”»®*,

» EIl principio utilitarista busca «la mayor felicidad para el mayor ndmero». Fue
originariamente propuesto por Francis Hutcheson (1694-1746) y después reformulado
por Jeremy Bentham (1748-1832).

» El principio preferencial asegura: «Es preferible la vida, la libertad y la igualdad, que la
muerte, la esclavitud y la desigualdad». Este principio es defendido por el filésofo
espafol José Ferrater Mora.

» El principio personalista considera que «la persona es el valor fundante e
incondicionado, porque la persona siempre es fin y nunca es medio».

» Adela Cortina propone un principio procedimental de una ética universal: «Todo ser
humano ha de ser tratado humanamente porque posee una dignidad inviolable». Desde
nuestro punto de vista, hay que reformular este principio en los siguientes términos para

62 AQUINO, Tomés de, Summa Thelogica, I-11, g. 94, a.2 (B.A.C., Madrid 1951) 129. [=EI bien se ha de
realizar y procurar, y el mal se ha de evitar, o el bien debe realizarse y procurarse, y el mal debe evitarse].
% Ibidem. O como originariamente lo consideré Aristoteles al principio de su Etica a Nicomaco: “KaA®C

AmePNVOVTO T’ AyadoV, 00 TVt €pieton”. [=Han definido pulcramente el bien como aquello hacia
lo que tienden todas las cosas]. ARISTOTELES, Hikwy Nikoudyeiwy, Lib. 1, cap. | (Firmin Didot,

Paris [s.a.]) I, 1.

® KANT REUTER, Immanuel, Fundamentacién de la metafisica de las costumbres, en FERNANDEZ,
Clemente, comp., Los filésofos modernos: seleccion de textos (B.A.C., Madrid 1976°%) 1, 594. Ibid.,
(Porrla, México 1996°) 44-45. La primera expresion del imperativo categérico es la siguiente: «“Obra
como si la méxima de tu accion debiera tornarse, por tu voluntad, ley universal de la naturaleza™ Ibid.,
(B.A.C.) I, 590; (Porrua) 40. Esta expresion tiende a ser predominantemente formal. Otros textos kantianos
con un contenido similar son los siguientes: “Obra s6lo segun una méxima tal, que puedas querer al
mismo tiempo que se torne ley universal”. Ibid., (B.A.C.) I, 589; (Porraa) 39. “Yo no debo obrar nunca
mas que de modo que pueda querer que mi maxima deba convertirse en ley universal™. Ibid., (B.A.C) I,
579; (Porrla) 26-27. «Actla de modo que la voluntad, con su maxima, pueda considerarse como
legisladora universal con respecto a si misma». Cfr., (B.A.C.) |, 595-596; (Porrua) 46.




63

que sea verdaderamente procedimental: «Todo interlocutor valido ha de ser tratado
humanamente por la competencia comunicativa que funda su dignidad inviolable».

» Asi pues, Habermas, Apel y Cortina estarian de acuerdo en admitir el siguiente
principio de la ética discursiva: «Todo ser humano debe ser tratado como interlocutor
valido por su competencia comunicativa actual o posible».

» Los principios post/discursivos de la ética latinoamericana de la transformacion,
propuestos por Enrique Dussel, son los siguientes. 1°) Principio material universal de
la ética: «Quien actia éticamente debe producir, reproducir y desarrollar
autorresponsablemente la vida»®. 2°) El principio ético/moral de validez formal podria
enunciarse asi: «Quien argumenta acepta las exigencias morales procedimentales por
las que todos los afectados deben participar facticamente en la discusion argumentativa,
dispuestos a llegar a consensos sin otra coaccion que la del mejor argumento,
enmarcando dicho procedimiento y el consenso en el horizonte del principio ético
material de la vida»®. 3°) El principio de operabilidad o principio ético de factibilidad,
se puede formular en los siguientes términos: «Quien opera o decide éticamente debe
cumplir a) con las condiciones de factibilidad l6gica, empirica, técnica, econdmica,
ética, politica y juridica, b) y con las exigencias materiales de verdad y formales de
validez»®". Desde una perspectiva de los fundamentos de la ética estos principios
ético/morales son suficientes, aunque hay otros tres principios necesarios para la
especificacion de una ética critica y antihegemanica, que en su momento también seran
explicados dentro de este curso.

1.4.4.5 La recta razon préactica intersubjetiva: norma proxima, objetiva y homogénea de

Después de haber desplegado la dimension objetiva de la moralidad, se ha
precisado el significado de los valores, las normas, los juicios y los principios
ético/morales. Sélo faltaria responder a la siguiente pregunta: «;Cudl es la norma de
moralidad a la que se deben adecuar las acciones humanas?». Esta pregunta puede ser
respondida desde la triple dimension de la moralidad, a saber, la objetiva, subjetiva e
intersubjetiva. En efecto, los antiguos manuales ensefiaban que «el dictamen de la recta
razon préactica es la norma préxima, objetiva y homogénea de la moralidad»; y que en
cambio, «el dictamen de la conciencia es el criterio subjetivo, altimo e inmanente de la
moralidad».

En el presente, es necesario completar la verdad de estas antiguas afirmaciones filosoficas
con algunos acentos post/discursivos. Por ahora, solo interesa precisar el significado del

% Cfr., DUSSEL, Enrique D., Etica de la liberacion en la edad de la globalizacién..., e. c., 140.
% Cfr., Ibid., 214.
®7 Cfr., Ibid., 270.



64

dictamen de la recta razon préactica intersubjetiva como norma proxima, objetiva y
homogénea de la moralidad. El dictamen de la recta razon préctica intersubjetiva sirve
como arquetipo, modelo ejemplar o causa formal a la que deben adecuarse las acciones
humanas desde una perspectiva objetiva. Tal vez alguien podria argumentar que el
dictamen de la recta razén es objetivo, no intersubjetivo. Por ello, es importante
reconocerle a la inter/subjetividad un nivel eminente de objetividad argumentativa
superior al nivel de objetividad de una razén solitaria y antisolidaria.

En sintesis, la bondad moral de una accion humana reside en su adecuacion con el
dictamen de la recta razon practica intersubjetiva, es decir, que cuando una accion humana
se adecua al consenso intersubjetivo de la recta razén practica es buena desde el punto de
vista moral. Esto supone que sea verdadera, valida y viable. La rectitud de la razon es
argumentable por su referencia a un valor ético/moral, especialmente al valor de la persona
humana. Los valores son la referencia objetiva del dictamen de la recta razén préctica, y
éste es la norma ejemplar, formal o arquetipica de las acciones morales. Por ello, la
moralidad de una accion humana reside en la adecuacion con la norma arquetipica.

Para fundamentar las anteriores afirmaciones suelen presentarse los siguientes
argumentos: 1°) Las acciones humanas son determinadas formalmente por la razén. La
bondad moral de dichas acciones depende de la consecucion de un nivel de auto y
hetero/realizacion de lo que el ser humano es; es decir, que cuanto mas humanizadas y
humanizadoras sean la acciones, alcanzan un nivel més elevado de moralidad. Este
objetivo lo consiguen especialmente las acciones comunicativas, entre las cuales destaca la
argumentacion intersubjetiva de la razén. 2°) El objeto material de la voluntad es
propuesto como verdadero por la razén. 3°) La razén es el principio originario de las
acciones humanas porque a ella le compete aprehender, apreciar, evaluar, disefiar y
descubrir valores, e inventar fines cuando parece que no los hay.

Por lo tanto, gracias a los argumentos anteriores, se puede sostener que la razén es regla,
medida o norma objetiva de las acciones humanas. Esta norma es ademas préxima porque
no es la Gltima instancia que dirime el conflicto entre los valores y porque la ética no es
una ciencia geométricamente demostrada, sino una disciplina filosofica que implica
ademas otras dos dimensiones: la subjetiva y la intersubjetiva.

La filosofia tradicional se preguntaba: «;Qué es la recta razon?». Y respondia: Es la razon
que, iluminada por los primeros principios morales®®, pone en ejercicio la sindéresis® o

% Por ejemplo, a) el primer principio del intelecto préctico, que sirve como fundamento de la ley natural:
“Bonum est quod omnia appetunt” y el primer precepto de la ley natural: “Bonum est faciendum et
prosequendum, et malum vitandum”.

% a sindéresis era considerada por los escolasticos como la virtud intelectual especulativa que es el «habito
de los primeros principios morales». Para la comprension completa de la sindéresis a continuacion se
despliega la clasificacion medieval de las virtudes humanas:

A) Virtudes intelectuales:

a) Del intelecto especulativo:
> intelecto: habito de los primeros principios especulativos



65

‘sentido’ moral. Segun esta propuesta filosofica la recta razon dirige la accion gracias a la
luz de la sindéresis o de la ley natural presentando ejemplarmente el dictamen de la recta
razon, que es la norma objetiva de la moralidad.

Pero, ¢en qué consiste el dictamen de la recta ratio? Esta pregunta puede ser respondida
desde una postura filosofica distinta de la siguiente manera: el dictamen de la recta razén
tiene un contenido, a saber, los valores que fundan toda norma ético/moral objetiva,
inclusive la recta razén. Los valores son la referencia del contenido verdadero del
dictamen de la recta razon. Ademas, el contenido ya mencionado se valida mediante
procedimientos formales de argumentacion intersubjetiva y se muestra su viabilidad en los
diversos niveles de factibilidad. Por ello, el dictamen de la recta ratio consiste en el
consenso racional acerca de valores, argumentos y niveles que respaldan una accion
humana. En este sentido el dictamen de la recta ratio es una norma objetiva consensada
intersubjetivamente. En cambio, la conciencia ejerceria la competencia comunicativa para
seguir consensando normas intersubjetivamente. Segin Santo Tomas la conciencia no es
una facultad, ni un habito, sino un acto: “Conscientia, proprie loquendo, non est potentia,
sed actus™’®. Por ello, la conciencia se distingue de la sindéresis, que es el habito de los
primeros principios morales; y se distingue de la prudencia.

Por otra parte, las acciones humanas normadas objetivamente por el dictamen de la recta
razén siempre estan relacionadas con un objeto, unas circunstancias y un fin, que orientan
moralmente a las acciones indirectamente por su relacién con el dictamen de la recta
razon. El objeto, las circunstancias y el fin han recibido tradicionalmente el nombre de
«fuentes objetivas de la moralidad».

FUENTES OBJETIVAS DE LA MORALIDAD DE LAS ACCIONES HUMANAS

1°) Objeto: es aquello hacia lo cual tiende inmediatamente una accion por su misma
finalidad interna. Es «finis operis, materia circa quam et finis proximus». El objeto
determina la voluntad y la accion de ésta en la linea de la causalidad formal. 2°)
Circunstancias: son el conjunto de condiciones que acompafian la realizacion de una

> sindéresis: habito de los primeros principios morales
> sabiduria: bisqueda de las causas Ultimas
» ciencia: busqueda de las causas proximas
b) Del intelecto practico:
> prudencia: recta ratio agibilium (accion) [eubulia, synesis, gnome]
> arte o técnica: recta ratio factibilium (produccion)
B) morales
a) justicia: virtud propia de la voluntad
b) templanza: virtud temperante propia del apetito concupiscible
c) fortaleza: virtud activante propia del apetito irascible
* Los dos Ultimos eran considerados tendencias apetitivas sensibles o sensitivas.
" AQUINO, Tomas de, Summa thelogiae, 1, q. 79, a.13 (B.A.C., Madrid 1951) I, 590.



66

accion y que la sitian histéricamente. Las circunstancias podrian actuar como causa
material de las acciones humanas. 3°) Fin: es la causa final hacia la que tiende el agente, es
decir, es el «finis operantis et finis remotus». Los tres elementos determinan las acciones
humanas desde diversa perspectiva, los tres son necesarios, y agravan o atentan la
responsabilidad moral, cada uno a su manera.

1.4.5 Dimension subjetiva de la moralidad de las acciones humanas

Después de haber precisado los contenidos de la dimension objetiva hay que
reflexionar éticamente acerca de la dimensidn subjetiva de la moralidad de las acciones
humanas. Esta dimension incluye los siguientes temas: 1) la conciencia moral, 2) el
dictamen de la conciencia moral, 3) y las diversas desviaciones que pueden afectar a la
conciencia.

1.4.5.1 La conciencia moral

«Conscientia» 0 cuveldnoig significaban en el mundo latino y griego «saber con»
0 «contemplar conx». Este saber implica un doble aspecto: saber consigo mismo y saber con
otros. En el primer caso se trata de la auto/reflexion y del discernimiento solitario. Si éste
saber se comparte con otros se cualifica la intersubjetividad mediante acciones
comunicativas que incluyen la argumentacion en los procedimientos de discernimiento
solidario.

La indole especificamente ética de la conciencia moral implica una base psicoldgica con
una estructura inconsciente, un despliegue epistemoldgico y religioso de la conciencia, y
una peculiaridad propiamente ético/moral. En seguida se describe la base psicologica de la
conciencia moral.

1.4.5.1.1 Base psicoldgica

La conciencia moral supone una conciencia psicolégica que sirve como base
antropoldgica. La conciencia psicoldgica y la conciencia moral se pueden distinguir
reflexivamente. La primera consiste en darse cuenta de las propias acciones y en darse
psicolégicamente cuenta de que el «yo» es el sujeto de sus propias acciones. Cuando uno
se da cuenta de las propias acciones y de si mismo como autor de ellas se arriba a la
conquista de la auto/conciencia psicoldgica. Esto suele suceder alrededor de los siete afios
en los casos normales. De hecho algunos le han llamado a este acontecimiento la edad de



67

la «discrecion».

Después se puede emprender la auto/reflexion acerca de los contenidos de la conciencia
psicologica preguntandose acerca de los fundamentos de ese saber. Entonces surge la
conciencia gnoseoldgica, también llamada simplemente «consciencia» (sic). En este
momento se tematiza la distincién entre sujeto cognoscente y objeto conocido,
descubriendo que todo objeto es el contenido de la conciencia gnoseoldgica y que ésta no
esta vacia porque siempre gque se conoce se conoce algo distinto a la misma consciencia.

La conciencia psicologica puede orientarse religiosamente de acuerdo con ciertos valores
que le inspiran y motivan. En este caso lo que es ordinariamente un mal moral adquiere
también la connotacién de pecado. Es decir, la nocién de pecado sélo es comprensible
desde una perspectiva religiosa, aunque supone una culpabilidad psico/antropolégica y la
valoracion ético/moral de una accién como mala.

Hay que reconocer que en la conciencia psicologica, gnoseoldgica, religiosa y moral
subyacen estructuras inconscientes que condicionan nuestras formas de pensar, hablar y
actuar. La ética no debe subestimar el patrimonio inconsciente del ser humano. Hay un
inconsciente colectivo que nos precede. ¢Qué hay que hacer con este tipo de estructuras
inconscientes que condicionan nuestra conducta y las relaciones que establecemos?
Alguien que evade irresponsablemente una respuesta a esta cuestion simplemente se deja
manipular; sin embargo, es posible una solucién responsable la pregunta anterior:
subsumir conscientemente las estructuras que condicionan nuestra conducta y nuestras
relaciones. Esta tarea moral requiere un esfuerzo continuo por hacer consciente el
inconsciente.

1.4.5.1.2 Acceso a la conciencia moral

La conciencia moral no es una facultad humana, ni un héabito, ni una funcion
especifica de alguna facultad sino una dimension de la persona y para la persona. La
conciencia es el yo que discierne éticamente la moralidad de las acciones propias e
inter/subjetivas. La conciencia moral da unidad y claridad a la persona en los procesos de
discernimiento. Es inseparable de la dignidad humana porque es la misma interioridad de
la persona en relacion consigo misma, con los otros y con lo otro. De hecho, este tipo de
relaciones condiciona la génesis y el desarrollo de la conciencia moral.

La conciencia moral es resultado de la maduracion humanizada de la conciencia
psicologica y gnoseoldgica, que constituyen la base antropoldgica que posibilita el
despliegue de la conciencia moral. Gracias a la conciencia psicologica uno se da cuenta de
las propias acciones y de si mismo como autor de ellas. Sobre esta base antropologica la
conciencia moral ayuda a discernir éticamente la responsabilidad del yo como autor de
dichas acciones, y a valorar moralmente no so6lo dichas acciones, sino también a valorarse



68

a si mismo como moralmente bueno o no. En este discernimiento procesual intervienen
elementos valorativos y prescriptivos, cuya calidad moral depende directamente de la
autonomia solidaria del yo en inter/relacion con los otros y con lo otro.

1.4.5.1.2.1 ;Qué es la conciencia moral?

En primer lugar hay que superar las reducciones de la conciencia moral a la sola
conciencia psicologica y gnoseoldgica. No es suficiente tomar conciencia psicoldgica de si
mismo y de las propias acciones, ni hay que confundir la conciencia moral con la funcién
intencionalmente cognoscitiva de la inteligencia. La conciencia moral es la persona
auto/consciente de su libertad responsable y de su responsabilidad libre que discierne y se
valora éticamente a si mismo y a sus acciones morales. Los procesos de discernimiento y
valoracion estan abiertos inter/subjetivamente, de modo que queda descartada toda
comprension insulista, autopoiética y encapsulada de la conciencia. El conciencialismo
subjetivo es una consecuencia del subjetivismo e individualismo ético. Por otro lado,
tampoco hay que anclarse en un objetivismo premoderno o cientificista, ya que la mejor
version de objetividad se conquista gracias a una conciencia abierta inter/subjetivamente a
los procedimientos de intercambio racional de acciones comunicativas.

La conciencia es una referencia a la totalidad de la persona. Es la persona en cuanto sujeto
auténomamente solidario que se da cuenta de si mismo como autor responsable y libre. La
conciencia es la interioridad de la persona abierta inter/subjetivamente. Quien renuncia a
la autonomia de la conciencia reniega de su dignidad personal. Dicha autonomia es
solidaria porque la inter/subjetividad rescata a la conciencia de su aislamiento
encapsulado. La apertura intersubjetiva de la conciencia se funda en la competencia
comunicativa que hace persona a todo ser humano. Desde una perspectiva religiosa
muchos han intentado justificar un modo de apertura intersubjetiva de la interioridad de la
conciencia hacia Dios, y han interpretado el discernimiento de la conciencia como «voz»
de Dios en intimidad religiosa del yo. Este es un asunto que no es argumentable de modo
concluyente desde la perspectiva de una ética civica, aunque no representa ningtn dbice a
lo que anteriormente ya ha sido considerado porque si la propuesta es intersubjetiva,
entonces se puede también abrir a Dios considerdndolo como un posible interlocutor
valido que no debe ser excluido.

1.4.5.1.2.2 ;Como se gesta la conciencia moral de cada ser humano?

El inconsciente es el utero de la conciencia moral. Los nutrientes del inconsciente
van gestando la conciencia psicoldgica. Jacques Lacan ha descrito este proceso que se
desarrolla a través del «estadio del espejo» y gracias al valor simboélico del «nombre del
Padre». Lacan entiende por «stade du miroir» aquella fase de constitucion del ser humano,
que se situa entre los seis y los dieciocho meses, en el cual el nifio, ain en un estado de




69

inmadurez motriz, va conociendo la totalidad unitaria de su propio cuerpo, tomando
progresivamente conocimiento de si mismo. El estadio del espejo es psicol6gicamente
importante en el auto/conocimiento del yo.

Este proceso psicolédgico de auto/conocimiento tiene lugar mediante una identificacion del
nifio con otro simil (la madre, otro nifio, etc.) 0 mediante la propia imagen especular. Las
tres fases psicoldgicas del auto/conocimiento son: a) al principio el nifio confunde toda
imagen reflejada con la realidad; b) después comprende que lo que esta en el espejo es una
imagen, y no un ser real; c) y finalmente concluye que la imagen del espejo es la suya,
distinta de la propia del adulto con la cual se confundia inicialmente. Por tanto, el estadio
del espejo ayuda a configurar un primer boceto del yo, un embrion de subjetividad, y es un
primer paso en la adquisicion de la conciencia psicoldgica, epistemoldgica y moral.

Desde un punto de vista piscologico, la formacion especifica de la subjetividad tiene

superacion del complejo de Edipo, que tiene tres fases: a) relacion dual entre madre e hijo,
b) intervencion del padre con una castracion prohibitiva simbdlica, c) y finalmente la

que tiene el falo y que, por tanto, asume su propio rol masculino y supera el complejo de
Edipo. Dicho proceso es analogo en el caso femenino.

Gracias a esta funcion simbdlica el nifio se ubica en un lenguaje y en una civilizacion,
reconociendose como un auténtico ser humano. Sélo a continuacion consigue hablar de si
mMisSmo como un «yo» en primera persona con conciencia psicoldgica. Por tanto, el
hombre se constituye psicolégicamente como sujeto consciente s6lo gracias a su ingreso al
orden simbdlico de la lengua y de la sociedad. En el «<Nombre-del-Padre» se reconoce el
soporte de la funcién simbdlica.

La toma de conciencia psicoldgica, posibilitada alrededor de los siete afios en los casos
normales, conlleva implicitamente la distincién gnoseoldgica entre un sujeto cognoscente
y un objeto conocido. Cuando se tematiza esta distincion se va cualificando el despliegue
de la conciencia gnoseologica. Una conciencia bien constituida psicolégica y
gnoseoldgicamente es la base firme para una conciencia moralmente bien integrada.

El proceso de maduracion de la conciencia moral sigue un itinerario que inicia con el
reconocimiento invocativo de la propia menesterosidad, desemboca en la consolidacion de
las relaciones genitivas de pertenencia, dativas de autodonacion y ablativas de autoentrega
incondicionada en cualquier tiempo y en todo lugar. Como lo reconoce Carlos Diaz, la
toma plena de conciencia moral esté al final de la carrera. El yo se encuentra plenamente
en el nominativo terminal de la busqueda moral. S6lo en la meta ultima se realiza la
apropiacion consciente del yo comprometido intersubjetiva, autonoma y solidariamente.
La fenomenologia existencial lo explico a su manera: el ser humano en el mundo llega a
tomar conciencia de si y a encontrarse consigo mismo solamente en relacion con el otro y



70

lo otro. La creciente calidad de este tipo de relaciones ayuda a que la existencia humana
sea mas auténtica.

En sintesis, se pueden distinguir cinco despliegues concéntricos a travées de los cuales se
va gestando la conciencia moral de cada ser humano en condiciones normales. 1°)
Despliegue pre/moral de la conciencia psicoldgica: desde la vida intrauterina hasta los 6 6
7 aiios. Durante este lapso las acciones realizadas son inconscientes y pre/responsables. 2°)
Despliegue heteronomo de la conciencia: que, aunque inicia desde la infancia y continla
en la juventud, encuentra su punto algido entre los 7 y 8 afios. Este despliegue acentua las
acciones motivadas por la exigencia de las normas extrinsecas al yo, los controles, las
sanciones, los premios, los castigos, las ordenes de terceros, el miedo, la obediencia
autoritaria, el interés de ser aceptado o no ser abandonado, entre otros.

3% Despliegue gregario de la conciencia: que, aunque inicia entre los 9 y 12 afos, puede
permanecer por mucho tiempo despueés. Las costumbres, tradiciones y lineamientos de un
grupo humano, al cual se pertenece, determinan las acciones humanas realizadas. Si los
individuos no se dejan absorber por el grupo, las relaciones internas pueden ir gestando el
germen de la autonomia. 4°) Despliegue autbnomo de la conciencia moral: aparece con
cierta rebeldia a partir de la adolescencia, pero se consolida con la juventud. Se podria
decir, que antropoldgicamente alguien llega a ser mayor de edad cuando la propia
autonomia moral e intelectiva se han explicitado. 5°) Despliegue inter/subjetivo de la
conciencia: que se afianza hasta la vida adulta. Por supuesto, hay personas autoritarias a
las que les cuesta mucho trabajo reconciliarse con la necesidad de este ultimo despliegue
de la conciencia. El esfuerzo de un discernimiento inter/subjetivo es una tarea procesual,
permanente e inacabable.

Observacion conclusiva: Los despliegues concéntricos pueden irse expandiendo en espiral;
por ello, no existe una interrupcién tajante entre ellos, sino una evolucién paulatina de
caracteristicas que se entremezclan y se entretejen.

1.45.2 El dictamen de la conciencia moral: CRITERIO SUBJETIVO DE_LA
MORALIDAD

La filosofia tradicional ensefiaba que «el dictamen de la recta razon es la norma
proxima, objetiva y homogénea de la moralidad», y que «el dictamen de la conciencia
moral es el criterio subjetivo, dltimo e inmanente de la moralidad». Ya se ha
considerado el primero de estos dos temas. Ahora reflexionemos acerca del dictamen de la
conciencia moral.

¢Qué significa que el dictamen de la conciencia sea el criterio subjetivo, ultimo e
inmanente de la moralidad? Es el criterio subjetivo porque es la norma autbnomamente
interiorizada de la moralidad. Es el criterio ultimo porque en los casos conflictivos que



71

presentan la alternativa excluyente entre seguir la norma moral o el dictamen de la
conciencia, quien actia guiado por el dictamen de la conciencia actia de modo mas
autonomo, y por ello, éticamente de modo correcto. Y es el criterio inmanente porque se
atiene a la autonomia ético/moral tan favorecida a partir de la llustracion kantiana. La
inmanencia del criterio de la conciencia puede ser optimizada si desemboca en la
inter/subjetividad procedimental de las acciones comunicativas.

Por lo anterior, la conciencia se convierte en la categoria ético/moral que reviste mayor
importancia para la fundamentacion de la ética, a tal punto que subestimar el valor ético de
la conciencia moral significaria no asumir con honestidad intelectual la tarea filosofica de
justificar racionalmente la necesidad de una ética.

El dictamen de la conciencia moral no crea los valores, solo los hace significativos para
que parezcan dignos de aprecio. Por tanto, lo ideal seria que siempre hubiera una
adecuacion entre el criterio objetivo de la moralidad, es decir, el dictamen de la recta
razén, y el criterio subjetivo. Sin embargo, a veces esto no es posible. Por consiguiente, la
importancia ética de la conciencia moral se convierte en una grave responsabilidad de
formar educativamente la conciencia para que pueda estar a la altura de su tarea moral. En
ultima instancia, la moralidad del ser humano se decide subjetivamente en la conciencia de
cada cual. Quien actuara contra el dictamen de su conciencia pisotearia su propia dignidad
moral heterbnomamente.

La conciencia moral realmente autbnoma es una conciencia cuyo dictamen se realiza con
verdad, correccion, credibilidad e inteligibilidad abriéndose al intercambio de acciones
comunicativas con otros interlocutores validos. La conciencia con pretensiones de verdad
se esfuerza por adecuarse a las referencias reales que proceden de un mundo que desborda
la propia subjetividad encapsulada. La conciencia con pretensiones de correccion vigila la
coherencia légica y normativa del proceso de discernimiento moral. La conciencia con
pretensiones de credibilidad discierne con esmero, siendo fiel en el cumplimiento de los
compromisos asumidos que muestran la autenticidad de las propias acciones
comunicativas. La conciencia con pretensiones de inteligibilidad busca los cauces
adecuados por intercambiar acciones comunicativas con otros interlocutores validos
mediante procedimientos formales e informales de didlogo racional.

Gracias a estos procedimientos, la conciencia puede concluir su dictamen moral por los
cauces discursivos del discernimiento. El discernimiento de la conciencia es posible por la
discursividad de razon humana y por la intuicion de la inteligencia. La discursividad es
una busqueda compartida con otros interlocutores capaces de actuar comunicativamente, y
en el mejor de los casos, capaces de argumentar. La intuicion inteligente ofrece soluciones
creativas que ayudan a la razon inductiva y deductiva. El discernimiento discursivo e
intuitivo de la conciencia humana intersubjetiva debe no sélo interpretar los signos
orientativos hacia una solucion ética de las cuestiones morales. Ademas debe intensificar
la critica de las ideologias subyacentes a toda propuesta ético/moral y a cada situacion
histérica deshumanizante. La critica de las ideologias se convierte asi, en una tarea



72

compartida inter/subjetivamente y en una responsabilidad frente al futuro excluyente de las
victimas en una era intercivilizatoria, megaburocratizada, hipertecnificada,
cibercomunicada y mercadoglobalizada.

1.4.5.3 Desviaciones que pueden afectar a la conciencia

La formacion educativa de la conciencia moral es una exigencia ética, no sélo por la
importancia de la conciencia en cuanto categoria ética fundamental, sino sobre todo
porque ésta puede ser afectada por algunas desviaciones, que pueden ser de tres tipos:
normales, intermedias y patoldgicas. Gracias a este tipo de desviaciones se puede hacer
conciencia recta, como conciencia desviada de modo normal (conciencia maximalista,
minimalista/laxa/permisiva, farisaica o perpleja), como conciencia desviada de modo
intermedio (conciencia escrupulosa), 0 como conciencia patolégica.

1°) Pueden identificarse cuatro desviaciones normales o comunes: maximalismo,
minimalismo, fariseismo y perplejidad. 1a) EI maximalismo lleva a exagerar la
culpabilidad moral, propia a ajena. Una persona maximalista tiende al perfeccionismo, que
inconscientemente puede estar animado por la ambicion, la soberbia, el utopismo o el
rechazo de la contingencia natural de la propia condicion. Al maximalista le hace falta
reconciliarse con su propia finitud, no vaya a ser que por querer alcanzar la santidad no
llegue a ser ni siquiera lo suficientemente bueno. Pascal ya lo habia propuesto en los
siguientes términos: La grandeza del hombre es extraordinaria, porque el hombre conoce
su propia miseria. Es miserable, pero también es grande puesto que lo conoce’. EI hombre
no es ni angel, ni bestia; cuando pretende actuar como angel se convierte en la peor de las
bestias. EI maximalista es como las monjas de Port Royal que, en tiempos de Pascal, «eran
puras como los &ngeles y soberbias como los demonios». También la sabiduria popular se
mofa del maximalista en los siguientes términos: «quien del cielo resbala, hasta el infierno
no para». De hecho, el fracaso continuo en los proyectos o los pocos resultados conducen a
este tipo de personas al méas crudo pesimismo y al despecho.

1b) El minimalismo lleva a disminuir la culpabilidad moral, propia o ajena, juzgando con
superficialidad y desenfado las acciones humanas. Esta desviacion suele estar movida por
un intento de autojustificacion disimulado. Cuanta verdad encierra aquel dicho: «quien no
vive como piensa, termina pensando como vive». Un gran problema de fondo consiste en
que muchos ni siquiera piensan, solo viven irreflexivamente, deslizandose sobre la
superficie congelada y vacia de su propia precipitacion. No hay que confundir el
minimalismo moral con la ética de minimos. Esta Gltima es una reflexion inteligente,
intersubjetiva y responsable que se desembaraza de los maximos utopicos, para ganar en
exigencia efectiva. En este sentido, la ética de minimos ofrece una propuesta valida para

L Cfr. PASCAL, Blaise, Pensamientos. Otros escritos (Porrda, México 1996%) 280.



73

nuestra época, en cambio, el minimalismo moral sigue siendo expresion decadente de una
conciencia moral desviada.

1c) El fariseismo es la hipocresia de la conciencia moral que exige mucho a los demés y
consigo suele ser muy tolerante. Esta desviacion de la conciencia suele aparentar un apego
metddico a las normas que se convierte en una mascara que encubre la propia fragilidad
disimulada. 1d) La perplejidad es la permanente confusion en las decisiones morales.
Suele buscar recursos para prorrogar los propios compromisos delegando a otros para que
tomen las decisiones. Carlos Diaz hace las siguientes consideraciones que se pueden
aplicar al asunto de la perplejidad de la conciencia moral:

“a) El sujeto se percibe incapaz de tomar las decisiones cotidianas sin una cantidad
exagerada de consejos o recomendaciones por parte de los demas.

b) Permite que los demas tomen la mayor parte de las decisiones importantes [...].

c) Tiende a estar de acuerdo con los demas, incluso cuando se encuentran
equivocados, por temor a sentirse rechazado.

d) Tiene dificultad para iniciar proyectos, o para hacer cosas por propia iniciativa.

e) Acepta a hacer voluntariamente cosas incluso desagradables para él, con tal de
agradar a los demas.

f) Se encuentra incémodo o desvalido cuando se ve solo, y hace esfuerzos para evitar
esa dificil situacion.

g) Se siente devastado o desvalido cuando terminan las relaciones intimas.

h) Se preocupa con frecuencia desmesuradamente por el temor de ser abandonado.

i) Resulta facilmente herido por las criticas o por cualquier desaprobacién, aun por las
infundadas o provenientes de gentes perversas”'.

2°) La Unica desviacion intermedia que reviste un interés ético es el escrupulo. Esta
desviacion consiste en la propension a magnificar el mal moral percibiendo lo bueno casi
como inexistente. El escripulo suele ir acompafiado de angustias, prejuicios, legalismo,
obsesiones, fobias o inseguridad.

3% Las desviaciones patoldgicas que repercuten en la conciencia moral tienen un origen
psico/somatico en las neurosis y psicosis. Algunas neurosis pueden originarse por
ansiedad, fobias, histeria, obsesiones, compulsiones”, depresiones, neurastenia’,
hipocondria™ o despersonalizacién. Algunos tipos de psicosis pueden ser: esquizofrenia’,
paranoia’’, delirio de persecucién, psicosis demoniaca, delirium tremens, locura de

2 DIAZ HERNANDEZ, Carlos, Diez palabras clave..., e. c., 41. Carlos Diaz remite a MARINA, José
Antonio, La libertad como artificio, en Leviatan [65] 69. No he podido acceder a la fuente mariniana.

"® Caracterizadas por repeticiones obsesivas y violentamente frenéticas.

" Sus sintomas son: postracion nerviosa, fatiga, insomnio y desgaste.

"> Se caracteriza por una tristeza habitual, una preocupacion exagerada y pesimista.

"® por ejemplo, la licantropia, que afecta psicoticamente hasta hacer que alguien crea que es un hombre lobo.

" Se caracteriza por un delirio de grandeza o por se extremo opuesto: un delirio de inferioridad.




74

Korsakov™®, psicosis maniaco/depresiva’. Este tipo de desviaciones patolégicas
disminuyen, e incluso pueden suprimir, la libertad y la responsabilidad moral. Aunque no
se pierda la conciencia psicolégica se puede perder el autocontrol de la conciencia moral.
En este sentido las acciones realizadas en este tipo de situaciones dejan de ser acciones
humanas susceptibles de un juicio ético y de una responsabilidad moral.

1.4.6 Dimension inter/subjetiva de la moralidad de las acciones humanas

La dimensién objetiva y la dimensién subjetiva de la moralidad de las acciones
humanas han mostrado una apertura intersubjetiva. Asi pues, los valores, las normas, los
juicios valorativos, los principios y la recta razon desembocan en procedimientos de
intercambio de acciones comunicativas entre los diversos interlocutores validos. Este tipo
de procedimientos validan la verdad objetiva de los valores, de las normas, de los juicios
valorativos, de los principios y de la recta razén. Por otra parte, la conciencia moral, el
dictamen de la conciencia moral y las diversas desviaciones que pueden afectar a la
conciencia, superan los riesgos del intimismo solitario si afluyen en el océano
intersubjetivo del didlogo procedimental.

En sintesis, la dimension intersubjetiva de la moralidad de las acciones humanas
pronuncia un no enfatico contra el objetivismo y subjetivismo, subsumiendo los aportes de
la dimension objetiva y subjetiva de la moralidad. Asi pues, el dictamen de la recta ratio,
que es la norma proxima, objetiva y homogénea de la moralidad, se convierte en una
norma objetiva que debe ser consensada inter/subjetivamente. Y el dictamen de la
conciencia, que es el criterio subjetivo, Gltimo e inmanente de la moralidad, debe validarse
ejerciendo la propia competencia comunicativa y  consensando  normas
inter/subjetivamente.

Un procedimiento ético que ayude a valorar moralmente a cada persona y sus
acciones humanas, y que favorezca la educacion moral de cada ser humano, no puede
reducirse a un codigo de deberes incondicionados, preceptos heteronomos o virtudes
rancias. De hecho, a la virtud se le llegd a percibir en el siglo XIX como «una solterona,

® Quienes padecen este sindrome no dejan de parlotear, contando mentiras flagrantes de su vida pasada,
debido a una pérdida terrible de la memoria que se mezcla con fabulaciones patoldgicas y ficciones
inconscientes.

" Sus sintomas més comunes son la célera y la alegria excesiva con carcajadas delirantes.



75

desdentada y regafiona». Nuestra época se ha liberado de esas parcializaciones que se han
vuelto obsoletas. En todo caso, habria que reinterpretar los aportes de las propuestas éticas
antiguas, medievales y modernas con las claves que ofrecen las propuestas éticas
contemporaneas.

1.4.7.1 Procedimiento ético de valoracion moral

1) Por ejemplo, Carlos Diaz™ ofrece la siguiente alternativa de conjuncién entre valores y
virtudes.

1a) Valores:

» Saber: El saber mas sabio es la docta ignorancia, es decir, aquel saber que es
consciente de lo que no sabe. La sabiduria es aquello que queda después de que todo lo
que se sabia de memoria se ha olvidado; por ello, no se reduce a erudicion. Lo que solo
se sabe de memoria es el polvo que cae de los libros sucios sobre los cerebros vacios.
La sabiduria es como las luciérnagas, necesita de las tinieblas para brillar. Saber
implica saber pedir perddn, porque es sabio decir: «me he equivocado», «lo siento», 0
en una palabra «perdoname». El saber incluye el buen humor. De hecho, uno no debe
acercarse a una cabra por delante, ni a un caballo por detrés, ni a un carente de buen
humor por ningun sitio. Saber es razonar con un corazén inteligente, pues quien no
comprenda una mirada tampoco comprendera un largo discurso. También hay que saber
perder, porque lo importante no siempre es ganar sino quererlo, sabiendo perder aun sin
desearlo; y hay que saber sufrir. Para quien sabe sufrir, sus desventuras se convierten en
fuente de sabiduria. A quienes el sufrimiento no educa, siempre seran nifios. Cuando le
damos sentido al sufrimiento, éste se convierte en un aliado de nuestra felicidad.
Aunque ciertamente, como lo reconoci6 Cioran, el sufrimiento no hace mejor a nadie,
excepto a aquéllos que ya eran buenos. Hay gente que no sufre y es desgraciada; en
cambio, hay muchos que sufren enormemente, y son felices, porque le han dado un
sentido a su situacion. Por ejemplo, si amo a alguien, entonces puedo decirle «el dolor
es el amor con el cual yo te amo».

» Querer-carifio: La certeza de sabernos y sentirnos queridos nos hace invulnerables.
Da mas fuerza sentirse querido que saberse fuerte. SAlo el carifio per/dona. Perdonar es
renunciar al propio derecho por amor. Perdonar es renunciar a tener la Gltima palabra.
El perdon permite recordar el mal padecido o ejercido, pero evocandolo como ya
perdonado y para que no se repita.

% para la informacién que viene en seguida, cfr., DIAZ HERNANDEZ, Carlos, Diez palabras clave..., e.
c., 15-63.



76

» Querer-voluntad: Este valor sélo brota sano si el carifio también ha sido sano.
Muchos que dicen «no puedo», en realidad disimulan inconscientemente un «no
quiero». Nada grande se ha hecho nunca sin un gran querer. La voluntad humana que
quiere convierte la fuerza meramente fisica en poder humano. No se deja derrotar por la
perversion que le rodea. Reconoce con realismo que este mundo a veces parece una
montafia de mierda, y que hay que tomarla con las manos, pero sin dejarse ensuciar el
corazon.

» Deber: El deber es reconocido con autonomia por aquéllos que conquistan la nobleza
moral. Quien so6lo reclama sus derechos es un parésito. Los derechos son como una
tienda de campafia, que solo protege mientras algo o alguien sostiene las lonas
levantadas. Los nobles buscan creativamente la manera de defender los derechos
sosteniendo las lonas del deber. Los nobles prefieren vivir como humanos
humanizando; en cambio, los parasitos disfrutan inhumanamente de los derechos como
garrapatas. Cuanto méas importa el yo, més se acentlia la conciencia de los propios
derechos; en cambio, cuanto mas importa el t4 y el nosotros, tanto méas relevante es la
conciencia de los propios deberes.

» Poder: En cada caso, es importante reconocer los limites de mi poder. Por supuesto
que puedo hacer algo, pero no puedo hacerlo todo. Y a lo imposible, nadie esta
obligado. Se debe hacer lo que se puede. Muchas veces el poder brota no sélo de las
capacidades propias, sino del vigor que nos confieren quienes nos aman. EIl poder mas
bueno es el compartido. Ciertamente el querer esta limitado por el poder. En efecto, la
impotencia es el querer que no puede. Entonces, es importante reconciliarse con la
propia finitud. Sin embargo, muchas veces podemos mucho mas de lo que creemos.

1b) Virtudes®™: «Virtus» es fuerza, valor ‘viril’, vigor. Los valores que no se encarnan
como virtudes dificilmente son apreciados de hecho. Por ejemplo, saber lo
que hay qué hacer es sabiduria; saber como hacerlo, inteligencia practica; y
hacerlo es virtud.

DEFINICION DE VIRTUD: La filosofia tradicional entendia la virtud como un habito

electivo que consiste en los términos extremos de la virtud, sea por exageracion o por
defecto. Para ver la clasificacion medieval de las virtudes humanas véase nota no. 69.

8 para la informacién que viene en seguida, cfr., id., Soy amado, luego existo..., e. c., Il, 148-345.
Aristoteles definid la «virtud» de la siguiente manera: Es un habito electivo que consiste en un término
medio relativo a nosotros, regulado por la recta razén en la forma que lo regularia el hombre
verdaderamente prudente.



77

> Fortaleza®: La fortaleza no usa su fuerza como una arma que hiere, sino como un
balsamo que cura. La fortaleza ayuda a perseverar. Nada que valga la pena se ha
aprendido en diez lecciones féciles. Por el contrario, segun Montaigne, la dificultad da
valor a las obras. La persona que se levanta es ain mas grande que la que no ha caido
por nunca haber intentado subir. El riesgo de errar es también el riesgo de acertar.
Quien no se decide a actuar por miedo a equivocarse, también tiene miedo a acertar. El
mayor error de todos es no intentar nada nuevo, o nada de nuevo. No hay que
conformarse con las migajas y la carrofia. Hay que reconocer que el chacal cree haberse
dado un gran banquete cuando s6lo ha tragado los restos que dejo el ledn. La fortaleza
ayuda a ser magnanimo, aceptando con carifio que «es de reyes hacer el bien y recibir
calumnias».

La fortaleza ayuda a forjar una cabeza de hielo, un corazén de fuego y unos brazos de
hierro. De hecho, la inconstancia acarrea mas dafios que la terquedad. Cuando un viejo
anciano escald la cima de un monte del Himalaya durante el crudo invierno, alguien le
preguntd con asombro como lo habia hecho. Y el anciano respondio: «mi corazén llegd
primero». La fortaleza ayuda a consolidar las aspiraciones elevadas, a mantener las
expectativas moderadas y las necesidades pequerias.

La fortaleza no es soberbia. EI soberbio siempre quiere tener razén, busca valer a cualquier
precio, desprecia a los demas, admira sus propios defectos y no sabe pedir perdén. Se
parece a un gallo que estaba convencido de que era la potencia y la belleza de su canto lo
que hacia salir el sol cada mafiana. La presuncion, la ambicién y la vanidad son familiares
de la soberbia. El presuntuoso cree poder hacer aquello que supera sus propias fuerzas sin
requerir auxilio de nadie. La ambicidn consiste en buscar la honra que no se merece y que
no se puede alcanzar. La vanidad busca a toda costa el reconocimiento por parte de los
demas. La jactancia, la ostentacion y la hipocresia descienden de la soberbia y de la
vanidad. Quien se jacta habla de si mismo buscando la propia alabanza. Este tipo de
personas se parecen al caracol que mird el rastro que dejaba su propia baba y exclamé
ufano: jAhora comprendo que dejaré huella en la historia! La ostentacion busca llamar la
atencion con fastuosidad. Al ostentoso, viajar no le sirve para ensanchar su mente, sino
para propagar por mas sitios su estrechez de miras. El ostentoso usa mas palabras de las
necesarias para decir mas cosas que las que sabe en realidad. Convendria decirle a este
tipo de personas: «si lo que vas a decir no es mas bello que el silencio, mejor callate». La
hipocresia intenta adornarse con apariencias de virtud para ocultar las propias faltas y
limitaciones.

> Templanza®: Es el arte de poner el placer al servicio de la alegria. Esta virtud da
auto/control para que nunca haya demasiado de nada. La templanza se necesita en todo,

82 |a filosofia tradicional definia la «fortaleza» como virtud propia del apetito irascible que activa la
firmeza moral en las reacciones de temor y audacia.

8 La «templanza» era considerada en la filosofia tradicional como la virtud propia del apetito concupiscible
que asegura la temperacion (moderacion) en las reacciones de conservacion y desarrollo de la vida
(alimento, sexualidad).



78

también en la forma de hablar. A quien le falta profundidad verbal, le sobra extension.
La templanza modera teniendo presente que «lo bueno si breve, dos veces bueno;
incluso lo malo, si poco, no tan malo». La templanza ayuda a controlar la ira, pero
cuando ésta se desata, a la persona se le encoge el cerebro. ;Como mantener el
auto/control? Conservando la tranquilidad, escribiendo lo que uno siente, dominando el
lenguaje, verbalizando las razones del propio enojo, aplazando la discusion. El
temperante, incluso duerme mejor. Quien pierde el control pierde ante los demas la
poca 0 mucha razén que pudiera asistirle.

> Prudencia®: Deriva segtn Cicerén de «providentia», que traduce la aristotélica
epovno1e. La prudencia es recta ratio agibilium o el arte de elegir los medios mas
adecuados a un fin, o para evitar con discrecion el peligro y preservar la propia
situacion de tranquilidad. Sin la prudencia no habria ninguna virtud. Las virtudes que le
acomparian son: eubulia, synesis, gnome y epiqueia. Un ingrediente que perfecciona la
prudencia, es la «solertia», que es la sagacidad o astucia para reaccionar ante lo
inesperado Yy subito. EI prudente prevé y provee su propia defensa frente a cualquier
lobo; incluso tiene presente el lobo que lleva dentro. Imprudente es aquél que descuida
el presente mientras traza planes para el futuro. El prudente sabe que después que han
saqueado el campamento ya no sirve vigilar cuarenta dias y cuarenta noches. El
prudente vigila con cuidado a tiempo. Sabe que «de las cosas mas seguras, la mas
segura es dudar». El prudente sabe que «el no y el si son breves de decir, y que exigen
pensar mucho». Calla a tiempo; por ejemplo, cuando advierte el primer sintoma de
fatiga en los oyentes. El prudente sabe que «el cocodrilo que desea comer no enturbia el
agua.

Todas la virtudes culminan en la discrecion, cuyo arte estd en «sin mentir, no decir todas la
verdades». La prudencia no es miedo. No aparenta, como el nifio que hablaba como una
persona mayor, mostrando que no era mas que un pobre viejo prematuro.

> Justicia®: Es desconcertante y, porqué no decirlo, absurdo que haya seres humanos
justos que en nuestro mundo sufran injustamente, y otros injustos que nunca padezcan
las consecuencias de sus acciones. Hay asesinos que son tratados con privilegio, e
inocentes que son condenados. Hay personas justas que son tratados como perros, y
otros que se comportan peor que muchos perros y, sin embargo, son tratados con
deferencia. Los que esperen justicia estan invitados a trabajar por ella ahora. No es
correcto esperar lo que no se ha buscado. Quien ha vivido como cerdo ;como puede
esperar un futuro angélico? ;Para qué quiere un paraiso la gente rastrera? Cuando
alguien es un oportunista rastrero se guia por algunas de las siguientes pautas: no confia
demasiado en los amigos y sabe utilizar a los enemigos, consigue que otros hagan el

8 La definicion clasica de «prudencia» la consideraba como recta ratio agibilium, es decir, de lo que debe
hacerse en cada caso.

8 Para la informacion que viene en seguida, cfr., id., Justicia humana y justicia divina, en Communio:
Revista Catolica Internacional, afio 23 [1/2001] (Encuentro, Madrid 2001) 4-11; id., La virtud de la
justicia, en Communio: Revista Catolica Internacional, afio 23 [1/2001] (Encuentro, Madrid 2001) 12-26.




79

trabajo y solo él se lleva el mérito, hace que la gente dependa de él, actda como un
amigo pero trabaja como un espia, mantiene las manos limpias pero s6lo las manos,
hace que los logros propios parezcan realizados sin esfuerzo, consigue que los demas
jueguen con las cartas marcadas que él conoce, remueve las aguas para pescar.

El derecho y el Estado son dos mediaciones importantes de la justicia, sin embargo, a
veces mas bien la obstaculizan. En esos casos, el derecho se convierte en la fuerza de los
mas bestias, la democracia parece simplemente el nombre que la ley invoca cada vez que
el poder necesita del pueblo, y el Estado deviene clspide de la pirdmide de los sacrificios
victimarios. El derecho hace falta para que la justicia sea eficaz, pero la justicia no se
reduce a aquél. Aunque, ciertamente, la ley ayuda a ser pacificos y cooperadores a aquéllos
que son violentos por naturaleza. La justicia nos motiva a buscar que los verdugos no
triunfen definitivamente sobre sus victimas. La justicia prefiere perdonar que castigar mal.
Es capaz de superar el odio. La justicia es mas justa cuanto mas amorosa es. Por este
camino, la justicia deviene justificacion. La justicia, ademéas de darle a cada uno lo suyo®,
consiste en ayudar mas a quien mas necesita. Por ello, quien mas puede 0 mas tiene, mas
debe ayudar. Paul Ricoeur incluye tres elementos en la nocion de justicia: a) lo bueno,
como aspecto teleoldgico, b) lo legal, como aspecto deontoldgico, c) y lo equitativo, como
elemento tragico, dramatico o narrativo.

2) Richard Rorty, por su parte, hace una defensa muy sui generis al modo liberal, de la
democracia y de la solidaridad, en contra de la crueldad de nuestro mundo.

3) Alasdair Maclntyre analiza con desilusion la situacion de la virtud en nuestro tiempo.
Segun él, las virtudes tradicionales han sido abandonadas; hoy sélo existe la virtud en
singular, entendida por cada cual a su manera. En la sociedad contemporanea, tal como ha
estructurado su propio éthos, ya no es posible hablar de virtudes. Hay que elaborar una
propuesta que vuelva a hacer comprensible el discurso de las virtudes con un horizonte
que devuelva la unidad y sentido a la vida humana. Maclintyre asegura que toda propuesta
moral sobre las virtudes depende de una tradicion contextual de racionalidad.

Afortunadamente no todo esta perdido en el mundo liberal, hay destellos que alientan a
criticar las morales emotivistas y a difundir nuevas propuestas solidarias, aunque sea en
pequefias comunidades. Nuestra situacion es comparable a la vivida en la ultima época
critica del Imperio Romano de Occidente. Entonces fue San Benito quien organizo un
nuevo orden moral que durd casi un milenio. San Benito asumio los valores religiosos y
comunitarios. Hoy estamos a la espera, no de Godot, sino de un nuevo San Benito.

* Conclusion: las propuestas de Carlos Diaz, Richard Rorty y Alasdair Maclntyre son
sugerentes. No obstante, la primera parece ofrecer mas alternativas para reinterpretar

8 La definicion tradicional de «justicia» era la siguiente: iustitia est habitus secundum quem aliquis
constanti et perpetua voluntate ius suum unicuique tribuit [= La justicia es el habito segun el cual se da
(retribuye) a cada uno su propio derecho con una voluntad constante y perpetua].



80

los aportes de la tradicién filoséfica y encauzarlos en el contexto de un procedimiento
ético que ayude a valorar moralmente a cada persona y sus acciones humanas, y que
favorezca la educacion moral de cada ser humano.

1.4.7.2 Procedimiento ético de educacion moral

Teniendo en cuenta lo anterior, es necesario ahora especificar el modelo pedagogico que
puede servir para una educacion moral. Los errores que hay que evitar para que el modelo
pedagdgico sea operativo son los siguientes:

a) Superar la educacion autoritaria y coactiva que hasta ahora ha prevalecido, teniendo en
cuenta que la meta ética de la educacion moral no es la obediencia, sino la humanizacién
de la persona mediante la autonomia moral y la justicia.

b) Educar para que las personas sean crecientemente criticas y reflexivas, incluso de las
propias tradiciones heredadas.

c) Optimizar la préctica pedagdgica para que la educacién no se reduzca a instruccion,
para que las escuelas no sean academicistas, ni los maestros sélo profesores, ni los grupos
dirigistas, ni la familia paternalista, sobreprotectora o autoritaria. En fin, para que los
educadores no sean policias, ni los formadores detectives.

El problema fundamental respecto a este asunto consiste en que el modelo pedagdégico
utilizado hasta ahora en la educacion moral corresponde a una cultura autoritaria. No cabe
la menor duda acerca de lo siguiente: todo intento de renovacién en la educacion moral no
sera duradero ni transformador si no deja de ser autoritario. Y esto desde el seno de la
familia. Por lo tanto, si los papas no cambian de modelo pedagdgico nunca cambiaran las
otras instituciones, a saber: la escuela, la universidad, las empresas, el Estado, las iglesias
y los seminarios, entre otros. Si no se asume una nueva pedagogia todo intento ético
transformador quedara frustrado porque no lograra formar seres humanos autbnomos ni
ciudadanos participativos.

Esta propuesta no quiere escandalizar a nadie, ni tampoco que cada uno se quede tranquilo
tal como suele estar. Si alguien se siente incomodo, qué bueno. Lo malo es reaccionar con
ira, hipocresia, escandalo o indiferencia. Esta propuesta no pretende ocasionar una crisis ni
en la familia, ni en la escuela, ni en las casas de formacion en general. Las Unicas
instituciones que se eclipsardn de modo irreversible seran aquéllas que se empefien en
seguir siendo autoritarias y se organicen como tales. En otras palabras, solo las
instituciones autoritarias entran en crisis, no por ser instituciones, sino por ser autoritarias.

La familia tradicional tiene por cuna el autoritarismo. Los padres suelen impartir una
educacion autoritaria que supone no tener en cuenta el valor de los nifios como personas.



81

Los somete a una radical sumision o al conformismo, destinandolos a un infantilismo
revivido y perpetuado en su mayoria de edad. Se les educa para ser incapaces de pensar,
sentir y actuar de modo auténomo y libre. Y, en cambio, se les exige ser siempre
obedientes por siempre, exaltando con interés el estilo lacayuno como verdadera virtud.
Los papas no pretenden conscientemente hacer un mal a sus hijos. Asi los educan
inconscientemente, con toda la buena fe de su credulidad. Sin embargo, frenan el
desarrollo de sus hijos privandoles de una genuina formacion para la autonomia.

Analicemos la educacion familiar autoritaria desde una doble perspectiva: 1°) explicacion
psico/afectiva del poder autoritario de los padres, 2°) y explicacion socioecondémica del
autoritarismo familiar.

1°) Explicacion psico/afectiva del poder autoritario de los padres

» Lainicial desigualdad del nifio: Es innegable que el nifio nace con una desproporcion
si se le compara con el mundo de los adultos. Hay una desigualdad bioldgica. El nifio es
un desvalido, un menesteroso, un desprovisto y un dependiente. Sin la ayuda de los
adultos pereceria. Su desigualdad bioldgica unida a las otras le hacen vivir en una
situacion de dependencia total.

» El nifio y el mundo de los adultos. EI mundo de los adultos le protege, le da calor,
alimento, carifio, salud, placer, seguridad y defensa. Pero también es el mundo que le
prohibe, le limita, le frustra y le exige obediencia. La madre, sobre todo, aparece como
la todopoderosa porque le proporciona directamente todo. De hecho, el nifio depende
totalmente de su madre. El padre entra en la vida del nifio para ampliar el circulo de la
relacion dual que mantiene el nifio con su madre, para mostrarle un mundo maés
objetivo, mas exigente, competitivo, con obligaciones anexas a los derechos.

» (Como asume el nifio su situaciéon? Cuando intenta afirmar espontdneamente su
iniciativa personal, advierte en su intento de auto/afirmacion que sus padres se oponen
a su independencia. Los padres apoyan, prodigan, consienten y satisfacen; pero también
niegan, reprueban, desautorizan, privan y producen frustraciones. El nifio pronto
descubre esta ambivalencia en la relacion con sus padres. Cuando sus padres
desaprueban su accion, siente que su yo es frenado, que su iniciativa es cercenada, que
no puede hacer lo que a él le gusta. Si el nifio se revela encuentra inconscientemente en
sus padres un obstaculo e incluso un enemigo. Entonces el nifio aplaza su agresividad y
se somete. ¢Por qué? Abandona sus intentos de autonomia porque ve que nada puede
hacer; que el unico efecto que podria provocar por parte de ellos seria el abandono, la
pérdida de su amor, el quedarse solo, sin recursos, sin seguridad ni proteccion. El nifio
se somete y abandona sus intentos de autonomia. EI temor a verse abandonado le
obliga a someterse.

» Postura de los adultos ante la desigualdad del nifio. Los adultos cometen el disparate
de explotar la desigualdad del nifio sometiéndolo bajo su enfatica superioridad. Las



82

facultades idealizadas de los adultos se engrandecen més de lo necesario. El nifio de
repente percibe que su mundo infantil es menospreciado. No siendo suficiente lo
anterior, los adultos utilizan una actitud aplastante guiada por la siguiente condicion:
«Si no te portas bien, ya no te vamos a querer». El nifio es chantajeado con una
alternativa irracional: o se somete o se quedara solo. Esta forma de coaccion le cierra al
nifio el camino de la autonomia porque los adultos le obligan a hacer lo que ellos
quieren. La autonomia se ahoga con sus primeros balbuceos.

» Los resultados del chantaje anterior. Son bésicamente dos: 1) El nifio ha sido
sometido tan autoritariamente que dificilmente volvera a reclamar su autonomia. Sus
primeros intentos han fracasado. 2) El nifio es adiestrado para obedecer, sometiéndose
siempre. Cuando sea adulto seguird actuando como un nifio inconscientemente. Por
tanto, parece que la mayoria de los seres humanos han sido educados desde pequefios
para callar y someterse por miedo a ser abandonados o quedarse solos.

2°) Explicacion socioeconomica del autoritarismo familiar

En la mayoria de las sociedades actuales el caracter fundamental del poder y del
dominio reside en el varon. Estan estructuradas para frustrar a la mayoria de las mujeres y
a someter a todos los nifios, que son dependientes y estan sometidos al padre. En las clases
altas, el niflo mas que persona es heredero. Su personeidad es sometida a la primacia de su
posicion social. En su familia el nifio es econémicamente nulo y profesionalmente
incapacitado. Su dependencia econémica le hace insignificante comparado con su padre.
Por otra parte, en las clases bajas el nifio suele ser simplemente una carga, y aunque sea
querido no deja de ser una carga; 0 como se escucha comunmente, una panza mas que
alimentar. Afortunadamente la «tercera mujer» va alcanzando su autonomia
socio/econémica y psico/afectiva rompiendo la milenaria dependencia del padre o del
esposo.

En el momento actual el autoritarismo familiar e institucional estd en crisis. El
autoritarismo se desmorona, y con €l el tipo de familia autoritaria y las instituciones
autoritarias. Hoy se proclama la muerte de la familia autoritaria y la muerte de las
instituciones autoritarias. Ya no hay mas argumentos de autoridad que sustenten, legitimen
y mantengan en pié por mas tiempo ese tipo de orden afiejo. Muchos seres humanos van
cobrando conciencia de su valor y de su dignidad desmitificando ese orden milenario
montado arbitrariamente. Un orden que no puede ser ni natural, ni intocable, y mucho
menos divino.

Una vez que los seres humanos van aprendiendo a emanciparse de su arcaica minoria de
edad ha aparecido un nuevo peligro alterno al autoritarismo: «el principio de eficacia».
Este principio va sustituyendo al ineficaz «principio de autoridad» apoyandose en el
ingente desarrollo tecnoldgico. Su objetivo es la competencia encarnizada, la rentabilidad
maxima y el aumento de las inversiones. La mayoria de los seres humanos estan siendo
educados de acuerdo a este nuevo principio que por desgracia resulta peor que el



83

autoritarismo porque no tiene la fuerza de cohesion social de aquél. Es decir, que tiene por
resultado un hiper/individualismo sibarita y la instrumentalizacion del ser humano que es
sometido a la ley de la eficacia y del rendimiento. Este nuevo orden amenaza con ser tan
despersonalizador o méas que el orden autoritario. Por este rumbo nos esta orientando la
nueva dictadura tecnocratica.

La nueva familia no autoritaria tiene una gran tarea que cumplir. A partir de este tipo de
familia se pueden modificar las instituciones autoritarias. Muchos adultos dan sintomas de
decadencia. Por ejemplo, utilizan tranquilizantes, somniferos o antidepresivos; incluso les
vemos utilizar la agresion, la envidia o el ataque por la espalda para dafar a las nuevas
generaciones que les estan sustituyendo. Somos testigos de su derrota, de su falta de
confianza en si mismos y de su impotencia ante los nuevos retos. Muchos papas, mamas o
directivos no tienen prestigio ante sus hijos o ante sus supuestos dirigidos. Los nuevos
jovenes no autoritarios se encuentran ante instituciones cansadas que no tienen un rumbo
claro. Por primera vez en la historia los jovenes tienen la oportunidad de orientarlas por un
nuevo rumbo que introduzca significativas transformaciones.

Sin embargo, esta oportunidad puede ser frustrada por la manipulacién de las ideologias si
a los jovenes les falta el vigor entrafiable de una nueva pedagogia no autoritaria, 0 si,
después de haber buscado este cambio, se traicionan a si mismos.

En estas circunstancias, hay que reconocer el valor que tiene el conflicto. Contra el
autoritarismo hay que reclamar el valor de la igualdad de dignidad entre todos los seres
humanos. Los dictadores, necios o locos se creen duefios del mundo, y pretenden dar la
ultima palabra ellos solos. Se creen con el derecho omnimodo a mandar sin contar con los
demés. La gente autoritaria y dogmaética elude a toda costa el conflicto, no quiere
discusion, critica ni oposicion; quiere sumision y servilismo.

Contra el dictamen autoritario que reprime la pluralidad, es valioso sostener un conflicto
inteligente que desarticule la pedagogia represiva de las instituciones que promueven la
desigualdad. Desde la familia se puede educar a los hijos para comprender que nadie
puede vivir solo. La presencia de varios interlocutores validos implica pluralidad y
conflicto inteligente. Desde esta perspectiva, el conflicto es inevitable, irreversible y
valioso. Nadie puede arrogarse el derecho de trazarle a otro su camino y su futuro,
usurpando su autonomia y su libertad responsable. El autoritario debe reconocer que él
mismo no puede estar en la pura verdad, ni los otros en la pura mentira. Que los demas no
estdn completamente equivocados ni desviados, que no son una planta ni un animal que
necesita ser enderezado o adiestrado. Que los menores de edad no son unos minusvalidos
que siempre tengan que obedecer, sino que hay que ayudarles a ser autonomos y libres.
Todos tienen derecho a hablar, a preguntar, a cuestionar, a discutir, a exponer sus razones
y a que los demas reconozcan como valido lo que alguien propone con argumentos
convincentes.



84

1.4.7.3 Objetivo y meta de la educacion moral

1) Objetivo o fin préximo. El «objetivo» es el fin proximo que opera como causa material.
Algunos autores consideran que los diversos objetivos de la educacién moral se pueden
sintetizar asi: lograr que la persona adquiera la madurez moral mediante la evolucion
arménica y el desarrollo justo de su potencial ético. Sin embargo, la madurez es un
término ambiguo relativo al desarrollo de cada quien. Asi pues, por nuestra parte, hay que
reconocer que las diversas tareas pedagdgicas se orientan hacia un objetivo: la conquista
procesual de la autonomia moral. Este es un logro de las busquedas modernas que
querian conseguir la mayoria de edad de cada ser humano. Los dos indicadores que
expresan el cumplimiento de este objetivo son: a) la calidad de auto/realizacién, b) y la
calidad de hetero/realizacion.

2) Meta o fin remoto. La «meta» es la finalidad que inspira el objetivo de la educacion
moral; es decir, el fin remoto e influye como causa final. La meta de la educacion moral es
la humanizacion de cada persona gracias a la conquista procesual de su autonomia
solidaria comprometida con la justicia. Por tanto, no se trata de una autonomia que tiende
paulatinamente al individualismo, sino hacia una tarea social conjunta dentro de una
comunidad ilimitada de comunicacion y de vida. Al respecto escribe Adela Cortina:

“El proceso de moralizacion de una persona concreta ha de contar con sus
comunidades reales de comunicacion, en las que aprende a comportarse a través del
humus de tradiciones, pero también con una comunidad ideal de comunicacion, que
hace referencia a todo hombre en cuanto tal. Es este Gltimo modelo moral el que hoy

compone la estructura intersubjetiva de la ética civica, que late en el pulso de los

distintos ambitos de la ética aplicada™®’.

Hay que elegir la comunidad con la que se quiere compartir un mundo vital (lebenswelt)
con su respectiva ética de maximos. No obstante, la ética de minimos debe ser acordada
procedimentalmente en un macronivel civico e intercivilizacional. La inconmensurabilidad
entre las diversas versiones rivales de la ética existe en las éticas de maximos. El consenso
racional, en cambio, es posible para las éticas de minimos.

* Observacion final: «La moral no se ensefia, se practica». «La ética se piensa, la moral se
vive,
15 NECESIDAD DE UNA ETICA CIVICA MUNDIAL E
INTERCIVILIZACIONAL (2 hrs.)

En nuestra época es imposible vivir juntos y sobrevivir sin una ética civica mundial
e intercivilizacional. La autodestruccién amenaza a nuestras sociedades. La convivencia

8 CORTINA ORTS, Adela, Etica aplicada y democracia..., e. c., 194.



85

global requiere una paz intercivilizatoria que incluye un esfuerzo ecuménico de dialogo
entre las diversas religiones. Aquellas que se empefien en mantener una actitud regresiva o
represiva no tienen futuro a largo plazo. En las nuevas circunstancias, no es necesario
compartir un mundo vital ni una ideologia unitaria, bastan unos minimos indispensables
para convivir como seres humanos. Estos minimos contenidos se pueden concretar
procedimentalmente en algunas normas, valores y fines compartidos de modo vinculante
con una maxima exigencia. Para que en una sociedad plural puedan convivir diversas
cosmovisiones, es preciso un consenso fundamental entre ellas, unos contenidos minimos
con maxima exigencia. “Sin un consenso bdsico minimal sobre determinados valores,
normas y actitudes, resulta imposible una convivencia humana digna” .

En efecto, hay que abandonar el mondlogo subjetivo e instaurar el didlogo inter/subjetivo
entre las diversas tradiciones de investigacion y de vida, sean religiosas o a/religiosas.
Dichas tradiciones se hacen histéricas en las grandes civilizaciones de nuestro mundo, a
saber: occidental, sintica, islamica, hindd/budista, latinoamericana, ortodoxa y africana.
Las religiones podrian prestar efectivamente su apoyo alentando, inspirando y orientando a
los millones de personas que las practican de manera que difundieran una ética civica
mundial e intercivilizatoria. Un ejemplo de ello fue la declaracién de la Conferencia
Mundial de las Religiones en favor de la Paz, celebrada en 1970 en Kioto, Japdn. En
nuestro tiempo, somos mas conscientes de nuestra responsabilidad global por el futuro de
la humanidad y de la naturaleza. De hecho, jes imposible sobrevivir sin una ética civica
mundial e intercivilizatoria!

Sin embargo, las religiones no pueden establecer una ética civica mundial, sino promover
un dialogo interreligioso cuyos esfuerzos compartidos posibiliten una ética civica mundial.
Es decir, las religiones no son el arbitro ni la plataforma que ofrece un contenido al
didlogo sobre cuestiones ético/morales. Ellas son sélo interlocutores en situaciones
equitativas de participacion. En este sentido, la ética es el juez de las religiones que les
ayuda a evaluar si han estado a la altura de su tarea humanizadora. Las religiones deben
prestar un buen servicio a la consecucién de una paz justa sostenible y duradera. Sin paz
entre las religiones es imposible la paz mundial entre las civilizaciones.

La convivencia humana también esta siendo amenazada por la globalizacion formal
excluyente. Es decir, la globalizacion formal del capital incluye solo a los que pueden
competir econdmicamente en un mercado liberal; en cambio, excluye a los derrotados que
se convierten en victimas de un sistema que no los necesita. Por desgracia, las victimas
son la mayoria de la humanidad. El «sistema-mundo» en que vivimos se esté globalizando,
excluyendo paraddjicamente a la mayoria de la humanidad como victimas del «sistema-
mundo» postcapitalista. Los verdugos en realidad son minoria, mientras que las victimas
son mayoria. La globalizacion formal del capital especulativo tiene un revés: la exclusion
material y discursiva de las victimas.

8 KUNG, Hans, Proyecto de una ética mundial (Planeta Agostini, Barcelona 1994) 46.



86

La nueva ética de la liberacion es una ética que toma partido por, desde y en favor de las
inmensas mayorias de la humanidad excluidas por la globalizacion mundial. La categoria
levinasiana del «Otro», anteriormente considerado como pobre latinoamericano, es
ampliada con la nocidn de «victima», dentro de un contexto mundial. La muerte de las
victimas exige una ética de la vida, por ello, la nueva filosofia de la liberacion ha pasado

de la muerte a la vida, de la violencia a la argumentacién, y del resentimiento a la
autoestima.

Gracias a la filosofia intercultural de Fornet Betancourt, se ha intentado «subsumir» los
aportes de todas las culturas, antiguas y contemporaneas, con el fin de dialogar a partir de
un panorama méas amplio de mundialidad; por ejemplo, incluyendo a la cultura egipcia,
mosopotamica, persa, indoeuropea, china, sudasiatica, africana, mediterranea, europea
(central y periférica), latinoamericana y norteamericana. La Modernidad, fruto del
«sistema-mundo» que tuvo como centro a Europa, ha entrado en crisis. El debate entre
modernos y postmodernos esta centrado en el centro del «sistema-mundo» minoritario.
Desde la mayoria periférica se puede favorecer la transicion hacia la transmodernidad,
que supone la liberacion de las victimas. En este sentido, la nueva ética de la liberacion se
considera a si misma como transmoderna. La filosofia de la liberacion intenta no sélo
ayudar a las victimas; también es una liberacion de la filosofia, superando el
occidentalismo euroamericano y el academicismo universitario. Por ejemplo, en lugar de
afirmar «Je pense, donc je suis», un afro/americano puede sostener «Je danse, donc je vie.

1.6 CONTENIDO MATERIAL: LA VIDA COMO VALOR Y VERDAD
FUNDAMENTAL (2 hrs.)

Después de haber fundamentado filos6ficamente la ética hay que cerrar este largo
recorrido con tres puntos suspensivos, cada uno de los cuales se refiere respectivamente al
contenido material, al procedimiento formal y a la factibilidad de la ética. Analicemos el
primero de estos puntos. El contenido material de la ética es la verdad préctica de la
vida, es decir, la obligacion de producir, reproducir y desarrollar la vida humana de cada
sujeto ético en comunidad. Los procesos autoorganizados de la vida son imprescindibles
para comprender el sentido de la corporalidad orgénica de la existencia ética. La
autoconciencia solo puede surgir cuando la corporalidad, por las funciones superiores del
cerebro (la mente), se comprende y puede nombrarse a si misma como un yo 0 un
nosotros. El cerebro es la base biologica de las emociones, sentimientos, decisiones,
argumentos y valoraciones. La ética necesita una comprension unitaria de la corporalidad y
espiritualidad humana. La razon es el fruto del desarrollo de la «astucia de la vida».

La vida exige alimento, casa, seguridad, libertad, soberania, valores, identidad cultural,
autorrealizacion espiritual. El criterio material universal de verdad practica ética puede
formularse asi: «quien actia humanamente incluye en su accion alguna mediacion para la



87

produccion, reproduccion y desarrollo autorresponsable de la vida». El principio material
universal de la ética puede formularse asi: «quien actla éticamente debe producir,
reproducir y desarrollar autorresponsablemente la vida». La aplicacion del principio
material de la ética exige no sélo el discernimiento de la conciencia solitaria, ni
Unicamente el ejercicio de la virtud de la prudencia (ppovnGcic); exige necesariamente un
principio moral formal de racionalidad préctica, discursiva, intersubjetiva y consensual, de
manera que la verdad material alcance la validez plausible mediante procedimientos de
dialogo.

La ética tiene una alta tarea critica que sirva de palabra de aliento dirigida a todos aquellos
rostros que estan al bordo de la muerte clamando vida. Esos rostros son los de las victimas
(intencionales y no intencionales) del sistema vigente que supuestamente pretende buscar
el «bien». A partir de las victimas la verdad se descubre como no verdad, lo valido como
no valido y lo factible como no eficaz, es decir, lo actualmente «bueno» se presenta como
una concrecion del mal moral. Esto exige el ejercicio negativo de la razon ético-critica, es
decir, la ética reclama una tarea deconstructiva que critique la totalidad del sistema de
eticidad vigente que excluye a las victimas reduciéndolas a la nada. Las victimas son seres
humanos que no pueden desarrollar su vida porque han sido excluidos del didlogo
comunicativo siendo afectados por alguna situacion de muerte: se les niega
materialmente la vida y se les excluye formalmente de la participacion discursiva. El
reconocimiento de las victimas es el reconocimiento de la alteridad del Otro «como otro
distinto del sistema» vigente. La totalidad establecida se ha convertido en un sistema
clauso, de muerte, y camina heroico y paranoico hacia el suicidio colectivo.

La ética critica al sistema vigente desde la negatividad de las victimas. Pone de manifiesto
que la vida les estd siendo negada a las victimas (el obrero, indio, esclavo, africano,
explotado asiatico, corporalidad femenina, raza no blanca, generaciones futuras que
padeceran el deterioro ecoldgico, viejos sin futuro en la sociedad de consumo, nifios de la
calle, inmigrantes refugiados, extranjeros marginados), especialmente en relacién con su
corporalidad sufriente. La verdad del sistema vigente es negada desde la imposibilidad de
vivir padecida por las victimas. Mientras la mayoria de la humanidad es victima, una
minoria constituye la élite dominante.

El criterio critico-material de la ética de la liberacion parte del hecho de la existencia real
de las «victimas» que pueden articularse en una «comunidad critica de las victimas». En
cambio, el principio critico-material de la ética de la liberacion prescribe el deber moral
de liberar a la victima. Las victimas demandan suplicantemente y exigencialmente «re-
sponsabilidad» (sic) solidaria. Si hay que producir, reproducir y desarrollar la vida humana
en general, hay razon para reproducir y desarrollar la vida negada a la victima por el
sistema vigente. Los responsables de la aplicacién del principio critico-ético son los
miembros de la misma comunidad constituida por las victimas que se autorreconocen
como dignas y se afirman como autorresponsables de su liberacion.



88

1.7 PROCEDIMIENTO FORMAL: LA VALIDEZ DE LA ARGUMENTACION
ETICA (2 hrs.)

El procedimiento formal da validez intersubjetiva a la ética, es decir, ésta es
validada por el procedimiento intersubjetivo de didlogo racional. La participacion de todos
los interesados y afectados, como comunidad de vivientes, asegura la defensa de la vida de
todos, inclusive de las victimas. Los procedimientos formales son indispensables para
obtener la validez intersubjetiva de la verdad practica de la vida. La universalidad
intensiva de la verdad préactica se relaciona con el contenido material de la ética. En
cambio, la universalidad extensiva de la validez procedimental se relaciona con el
consenso formal de la moral. La ética de la liberacion puede subsumir todos los aportes de
la intersubjetividad procedimental puramente formal, pero tomando en cuenta la cultura
concreta de los excluidos materialmente en los procesos actuales de globalizacion, dichas
victimas viven en un capitalismo periférico.

El criterio moral de validez formal es la pretension de alcanzar la intersubjetividad actual
acerca de enunciados verdaderos, como acuerdos logrados racionalmente por una
comunidad (de victimas y de sujetos hegemoénicos solidarios con las victimas). El
principio moral de validez formal podria enunciarse asi: «quien argumenta acepta las
exigencias morales procedimentales por las que todos los afectados deben participar
facticamente en la discusion argumentativa, dispuestos a llegar a consensos sin otra
coaccion que la del mejor argumento, enmarcando dicho procedimiento y el consenso en
el horizonte del principio ético material de la vida». La aplicacion del principio de validez
moral es posible gracias a la factibilidad real del bien.

La ética critica propugna la validez antihegemonica de la comunidad de las victimas. La
consensualidad critica de las victimas promueve el desarrollo de la vida humana. Este
nuevo criterio de validez discursiva es aportado por la validez critica de la razén
liberadora, desarrollada gracias a los aportes de hombres y mujeres excluidos como
Rigoberta Menchd, Paulo Freire, Michel Foucault y Ernst Bloch.

El criterio (juicio de hecho) formal procedimental critico de la ética de la liberacion es un
criterio de validez, de participacion intersubjetiva de los excluidos en una nueva
comunidad de comunicacion de las victimas. La validez critica de los acuerdos entre las
victimas se establece en relacion a tres niveles: el de la critica material, el de la critica
formal y el de la critica instrumental o de factibilidad. El principio (juicio de valor o
principio normativo) critico-discursivo de validez segun la ética de la liberacion puede
formularse asi: «quien obra ético-criticamente debe participar en una comunidad de
comunicacion de victimas, que habiendo sido excluidas se reconocen como sujetos éticos,
interacttan simétricamente para fundamentar la validez critica de los acuerdos racionales,
pero a partir de motivaciones pulsionales solidarias y creadoras». Las victimas excluidas
asimetricamente de la comunidad de comunicacion hegemonica deben reunirse en una



89

comunidad critico-simétrica convirtiéndose en sujetos responsables de su propia
liberacion. La ética de la liberacion invita a formar comunidades de comunicacion entre
los sujetos hegemdnicos solidarios y las victimas. Los primeros pueden participar al
menos como «intelectuales organicos» solidarios, que podrian solidarizarse con las
victimas aunque actualmente pertenezcan al sistema. Las dos tareas prioritarias del
egjercicio comunitario de la razon critico-discursiva son: la critica cientifica o
deconstructiva de la eticidad vigente y la proyeccién creativa de una utopia factible.
Dussel dedica el ultimo capitulo de su libro a una reflexién sobre la realizacién eficaz de
la utopia liberadora.

1.8 FACTIBILIDAD DEL BIEN VERDADERO Y VALIDO (2hrs.)

La factibilidad de las mediaciones materiales y formales especifica lo efectivamente
bueno para la vida. El bien factible tiene un aspecto material (la vida) y otro formal
(consenso racional). Lo vélidamente acordado formalmente acerca del contenido material
de la verdad ética, ahora es juzgado en su factibilidad real por la razon instrumental y
estratégica. EI pragmatismo norteamericano (Charles Sanders Peirce, William James, H.
Mead, John Dewey) reflexiond acerca de la necesidad de aplicar las teorias filos6ficas con
intereses pragmaticos. Las intuiciones fundamentales del pragmatismo son plenamente
subsumibles por la Etica de la Liberacion. Sin embargo, los aportes del pragmatismo son
replanteados desde la comunidad politica critica y desde las victimas excluidas de la
periferia.

La factibilidad del bien verdadero y valido nos recuerda que comer es necesario, y que
quien no come por largo tiempo se muere. La muerte es el limite de todas las necesidades
no cumplidas. La Etica de la liberacion reconoce que la mayoria de la humanidad corre
el riesgo de morir de hambre y exclusion. Franz Hinkelammert, ha reflexionado
abundantemente sobre la cuestion de la factibilidad de las condiciones concretas
efectivamente posibles de realizacion en beneficio de la vida. Todos los fines posibles
tienen condiciones materiales de posibilidad técnica y econdmica. No todos los fines
concebibles técnicamente y realizables materialmente son también factibles a nivel
economico.

Todo aquello que no favorezca la vida debe ser descartado, porque ejecutarlo seria una
accion suicida. Para poder vivir hay que satisfacer las necesidades humanas. Sin embargo,
el «sistema-mundo» liberal no distingue entre la satisfaccion de las necesidades
imperativas de la vida, y la satisfaccion de las preferencias que la hacen agradable. Para




90

realizarse por falta de factibilidad. Entre el deber y el ser realizado media el poder
realizarlo.

Los diversos niveles de posibilidad factible son: posibilidad I6gica, posibilidad empirica,
factibilidad técnica, posibilidad economica, posibilidad ética, proceso efectivo de
realizacion, consecuencias a corto, mediano y largo plazo, y proceso de legitimacion y
coercion legal. El criterio de factibilidad podria enunciarse asi: «quien proyecta efectuar o
transformar no puede dejar de considerar las condiciones de posibilidad de su realizacion
efectiva (materiales, formales, empiricas, técnicas, econdémicas, politicas, €ticas, entre
otras)». Sin embargo, no todo lo factible a nivel tecno/econdmico es ético-moralmente
posible y aceptable. En este punto se necesita un principio de operabilidad o principio
ético de factibilidad, formulado en los siguientes términos: «quien opera o decide
éticamente debe cumplir a) con las condiciones de factibilidad l6gica, empirica, técnica,
economica y politica, b) y con las exigencias materiales de verdad y formales de validez».

El utopista cae en peligrosos irrealismos voluntaristas y en la falta de consideracion de las
condiciones reales de factibilidad. Intenta eliminar las condiciones reales perversas en
nombre de las mediaciones perfectas, pero imposibles para seres finitos como el ser
humano. El resultado del utopismo es la muerte de sujetos inocentes que encarnan las
instituciones, y la muerte del anarquista utdpico suicida. El utopista anarquico, en nombre
de las instituciones perfectas, comete crimenes irracionales y anti/éticos. El reino de la
muerte se impone en nombre del reino de la libertad. Nada mas lejos de una Etica de la
Liberacién que es una ética de la vida y de la argumentacion, no de la muerte y de la
violencia. Los resultados factibles deben ser «sostenibles» a largo plazo. El cinico alcanza
el éxito a corto plazo. Lo facticamente posible debe ser sostenible en el largo plazo de la
reproduccion y desarrollo de la vida humana. La sostenibilidad no es la simple
sobrevivencia.

La aplicacion concreta de los tres principios (material, formal y de factibilidad) no exige
respetar el orden pedagdgico y sistematico anteriormente utilizado. Méas bien puede ser
considerado como un espiral donde se entrecruzan los tres principios. En sentido estricto,
las normas no son buenas, sino materialmente verdaderas, formalmente validas o factibles.
En cambio las acciones humanas y los sujetos si son buenos o malos. Lo
verdadero/valido/factible es lo bueno desde el punto de vista ético-moral. Una accion
absoluta o perfectamente «buena» es empiricamente imposible para un ser humano. Toda
accion es aproximadamente buena dentro de un marco de posibilidades. A partir de aqui,
se propugna un pluralismo no relativista, sino racionalmente universalista. Dentro de este
marco es posible una tolerancia activa, respetuosa, democréatica y no rigorista.

El aspecto factible de la ética critica hace operativa la praxis de liberacion. Para
construir alternativas factibles con ayuda de la razén utopica (contra la razon conservadora
y anarquista), es necesario un desarrollo creativo y liberador de las estrategias para
promover la vida. El aspecto material y formal de la ética critica desembocan en la




91

factibilidad del horizonte de la vida. La praxis critica de la liberacién es una accion
comunicativa critica y estratégico-practica. Karl Marx y Rose Luxemburg han hecho
valiosos aportes en relacion con la organizacién participativa y simétrica de las victimas
excluidas, quienes deben convertirse en los sujetos sociohistoricos de la transformacion
liberadora. La ética de la liberacion rehabilita el papel del sujeto, ya que considera que el
sujeto humano viviente, gracias al reconocimiento solidario del Otro en la comunidad de
las victimas, es el criterio de verdad y validez insustituible de la ética.

Las victimas son los sujetos sociohistoricos de la transformacion liberadora. Esa es la
consideracién de los ciudadanos como protagonistas. El término «transformacion» indica
la praxis critico liberadora de la ética propugnada por Dussel contra la razén
conservadora reformista-funcional y contra la razén anarquista utopista. La accién
de la ética de la liberacion no es la revolucion violenta y mortifera sino la transformacion
viviente del sistema hegemonico totalitario. Ademéas de mantener la vida y desarrollarla
hay que transformarla liberandola de los mecanismos de muerte. La Etica de la Liberacion
derecho a contar con medios juridicos e instrumentales suficientes, acordados
discursivamente por los afectados en una situacion de simetria, que permitan reproducir y
desarrollar la vida de cada sujeto ético. La coaccion legitima se transforma en violencia
cuando pierde legitimidad. Por ello, el término «violencia» deberia reservarse
exclusivamente para referirse a la rebelién ilegal e ilegitima del anarquista o a la coaccion
legal conservadora gue se ha tornado ilegitima. La ética de la liberacion rechaza tanto el
anarquismo anti-institucionalista como el reformismo integracionista.

El criterio de transformacidn ético-critico es un criterio de factibilidad en referencia a las
posibilidades de liberacion de las victimas ante los sistemas dominantes. Por su parte, el
«principio liberacion» enuncia el deber-ser que obliga éticamente a realizar dicha
transformacion, exigencia que debe ser cumplida por la propia comunidad de las victimas.
Dussel considera que todas las reflexiones anteriores deben ser fundamentadas desde un
horizonte mucho maés rico, especialmente desde los diversos «frentes de liberacidn»
concretos.



92

APENDICE

1) Virtudes humanas
1) Virtudes intelectuales

a) Virtudes del intelecto especulativo

intelecto o entendimiento: habito de los primeros principios especulativos
sindéresis: habito de los primeros principios morales

sabiduria: busqueda de las causas Ultimas

ciencia: busqueda de las causas proximas

YV VY

b) Virtudes del intelecto préactico
{* =virtudes CARDINALES, principales o fundamentales}

» prudencia*: recta ratio agibilium (accion); su uso especifico es el IMPERIO
v prudencia individual: virtudes cuasi-integrales
e memoria: recuerdo del pasado
e inteligencia o comprension: intuicion penetrativa del presente
e eustochia: solercia, sagacidad o vigilancia
e docilidad (intelectual)
e razonamiento: discursivo
e providencia (proveer y prever): prevision (de los medios y
bienes), diligencia o solicitud
e circunspeccion: consideracion de todas las circunstancias
e precaucion o cautela: ante las dificultades y los males
v' prudencia social: virtudes esenciales (especies, clases o tipos de
prudencia)
e prudencia familiar o econémica
e prudencia estatal
= gubernativa: directiva o0 legislativa (de los
gobernantes)
= civica o politica: de los ciudadanos
= militar o logistica: en las estrategias de combate o
guerra
v virtudes potenciales auxiliares o complementarias: para el CONSEJO o el
JUICIO
e eubulia o rectitud en el consejo:
e synesis 0 sensatez: para juzgar los casos ordinarios
e gnome 0 perspicacia: resolucién equitativa para juzgar los
casos extraordinarios

La prudencia aplicada como arte se convierte en DIPLOMACIA

v vicios opuestos a la prudencia
e  opuestos por defecto
= imprudencia
= precipitacion: opuesto a la eubulia
= inconsideracion: opuesto a la synesis y a la gnome
= inconstancia o negligencia: opuesto a la providencia



93

e OpUEStos por exceso
= narcisismo en el cuidado corporal

= astucia

= dolo o engafio: es la realizacion o ejecucion de la
astucia

= fraude

= solicitud excesiva o superflua por los bienes
» arte o técnica: recta ratio factibilium (produccion)

2) Virtudes morales
{* =virtudes CARDINALES, principales o fundamentales}

a) justicia* (voluntad): su uso especifico es el DEBITO a los otros
> virtudes partes subjetivas, tipos subjetivos o especies de justicia
o justicia distributiva: en los honores y beneficios que la autoridad concede a los
ciudadanos
e vicio opuesto a la distributiva: acepcion de personas
o justicia conmutativa: en las transacciones y en las relaciones interpersonales
e vicios opuestos a la conmutativa
= injurias con hechos: homicidio, encarcelamiento, golpes,
amputacién, violacién, hurto, rapifia
= injurias con palabras
o en el tribunal: condena injusta, calumnia, prevaricacion (fraude
y traicién), tergiversacion (dimision, desistir), simulacion (de
la verdad legal), apelacion injusta, falso testimonio, mentira
oficiosa, defender causa injusta, cobro injusto
o fuera del tribunal: contumelia o deshonra, detractaciéon o
difamacion (infamia), susurracion o murmuracién (intrigas
contra los amigos), burla o escarnio, maldicién (imperativa o
desiderativa)
= en las transacciones: fraude en la compraventa, usura en los
préstamos (lucro como Unico fin)
» virtudes o partes cuasi-integrales
o hacer el bien justo
e vicio opuesto: la omision
o evitar el mal injusto
e vicio opuesto: trasgresion
» virtudes o partes potenciales
o religion: Dios
e vicios opuestos: irreligiosidad, idolatria, supersticion
piedad: padres y patria
o  observancia: autoridades
e vicio opuesto: la desobediencia
gratitud:
e vicio opuesto: ingratitud (al bienhechor) y venganza (al malhechor)
o  veracidad
e vicios opuestos: mentira, simulacién o hipocresia, jactancia, ironia
o afabilidad
e vicios opuestos: adulacion, litigio
o liberalidad o generosidad
e vicios opuestos: avaricia, prodigalidad o derroche

O

@)



94

o  epiqueya o equidad legal
e vicios opuestos: legalismo, laxismo legal

b) fortaleza* (apetito irascible): activante ante lo arduo o dificil
{* =virtudes CARDINALES, principales o fundamentales}

v’ vicios opuestos
e por exceso de temor: timidez o introversion
o por defecto de temor: descaro, cinismo extroversion
e por exceso de audacia: temeridad
o por defecto de audacia: cobardia
» virtudes anexas
o  magnanimidad o esplendidez (honor)
e vicios opuestos
= por exceso: presuncion, ambicién, vanagloria
= por defecto: pusilanimidad o mediocridad
o  magnificencia o excelsitud (riqueza)
e vicios opuestos
= por exceso: derroche o despilfarro
= por defecto: mezquindad o tacafieria
o  paciencia
e vicios opuestos
= por exceso: morosidad
= por defecto: impaciencia o intransigencia
o  perseverancia
e Vicios opuestos
= por exceso: terquedad o pertinacia
= por defecto: molicie o blandura

¢) templanza™ (apetito concupiscible): temperante ante el deseo
{* =virtudes CARDINALES, principales o fundamentales}

v’ vicios opuestos
o por exceso del deseo: intemperancia
o por defecto del deseo: insensibilidad

» virtudes integrantes o partes cuasi-integrales
o pudor: su vicio opuesto es la impudicia o desvergiienza
o  honestidad: su vicio opuesto es la deshonestidad o indecencia
» virtudes o partes subjetivas
o abstinencia (comida): su vicio opuesto es la gula
o  sobriedad (bebida): su vicio opuesto es la embriaguez
o  castidad: su vicio opuesto es la lujuria
o  virginidad: su vicio opuesto es la lujuria
» virtudes o partes potenciales
o  continencia (sexualidad): su vicio opuesto es la incontinencia
o  mansedumbre: su vicio opuesto es la ira
o  clemencia: su vicio opuesto es la crueldad



95

o  modestia: humildad, estudiosidad, eutrapelia (en las diversiones), austeridad (en el
vestir)
° vicios opuestos: soberbia, curiosidad, apasionamiento, suntuosidad
v' otras: liberalidad (dinero), filotimia (honor), afabilidad (amistad y amabilidad),
veracidad (franqueza)

I1) Virtudes teologales

> fe
» esperanza
» caridad



96

GLOSARIO

Accion voluntaria: [def.] “Es aquella que procede de un principio intrinseco con
conocimiento formal del fin”.

Estructura del acto voluntario:

Actos de la inteligencia Actos de la voluntad
1° Simple aprehension 2° Simple querer
3° Se juzga racionalmente 4° Se quiere conseguir
(=intencidn)
juicio concreto de valor
5° Deliberacién (de los medios) 6° Consentimiento
(=aceptacion de los
medios)
7° Juicio préctico practico 8° Eleccion
(juzga cudl es el medio més adecuado)
9° Imperium (=imperativo) 10° Uso activo de las potencias

operativas voluntarias
(=ejecucion)
11° Uso pasivo (ejecucion por las diversas 12° Gozo (=fruitio)
facultades influenciadas por la voluntad)

Virtud: [def.] “Habito operativo bueno” (=Habitus operativus bonus)
Habito: “Principio del acto bueno”
Moralidad del acto humano en general: depende de la moralidad: del objeto, de las
circunstancias y del fin.
Virtudes humanas:
1) intelectuales
a) intelecto especulativo:
intelecto o entendimiento: habito de los primeros principios especulativos
sindéresis: habito de los primeros principios morales
sabiduria: busqueda de las causas ultimas
ciencia: busqueda de las causas proximas
b) intelecto practico:
prudencia: recta ratio agibilium (accion) [eubulia, synesis, gnome,]
arte o técnica: recta ratio factibilium (produccion)
2) morales
a) justicia (voluntad)



97

b) templanza (apetito concupiscible): temperante
c) fortaleza (apetito irascible): activante
* tendencias apetitivas sensibles o sensitivas

Virtud: “Es un habito electivo que consiste en un término medio relativo a nosotros,
regulado por la recta razén en la forma que lo regularia el hombre
verdaderamente prudente” (Aristoteles).

Prudencia: Recta ratio agibilium (de lo que debe hacerse en cada caso).

Fortaleza: Es la virtud propia del apetito irascible que activa la firmeza moral en las
reacciones de temor y audacia.

Templanza: Es la virtud propia del apetito concupiscible que asegura la temperacién
(moderacion) en las reacciones de conservacion y desarrollo de la vida (alimento,
sexualidad).

Justicia: lustitia est habitus secundum quem aliquis constanti et perpetua voluntate ius
suum unicuique tribuit [= La justicia es el habito segun el cual se da (retribuye) a
cada uno su propio derecho con una voluntad constante y perpetua].



98

BIBLIOGRAFIA

ARANGUREN, José Luis, Etica (Revista de Occidente, Madrid 1994°%).

BILBENY, Norbert, La revolucion de la ética: habitos y creencias en la sociedad digital
(Anagrama, Barcelona 1997).

CORTINA, Adela, Etica aplicada y democracia radical (Tecnos, Madrid 1996°).

CORTINA, Adela, Etica 5ml’nima: introduccion a la filosofia préctica (Tecnos, Madrid
1996°).

CORTINA, Adela, Etica sin moral (Tecnos, Madrid 1995%).

DIAZ HERNANDEZ, Carlos, Soy amado, luego existo (Herder, Barcelona 2000) v. I
[Yo Valgo, Nosotros Valemos].

DUSSEL, Enrique, Etica de la liberacion en la era de la globalizacion y de la exclusion
(Trotta, Madrid 1998).

HABERMAS, Jirgen, Conciencia moral y accion comunicativa (Peninsula, Madrid

1991).
HABERMAS, Jirgen, Aclaraciones a la ética del discurso (Trotta, Madrid 2000).
LIPOVETSKY, Gilles, EI crepusculo del deber: la ética de los nuevos tiempos
democréaticos (Anagrama, Barcelona 1996°).
MACINTYRE, Alasdair, Historia de la ética (Piadds, Barcelona 1994).
MACINTYRE, Alasdair, Tres versiones rivales de la ética (Carlos Lohlé, Buenos Aires
1994).

MARINA, José Antonio, Etica para naufragos (Anagrama, Barcelona 1999).

RICKEN, Friedo, Etica general (Herder, Barcelona 1993%).

RODRIGUEZ DUPLA, Leonardo, Etica, (B.A.C., Madrid 2001).

RODRIGUEZ LUNO, Etica general (EUNSA, Pamplona, 1996°).

SAVATER, Fernando, Invitacion a la ética (Anagrama, Barcelona 1998°).

SAVATER, Fernando, Etica como amor propio (Grijalbo Mondadori, Barcelona 1998).

SAVATER, Fernando, Etica para Amador (Ariel, México 1997%).

SIMON, René, Moral (Herder, Barcelona 1990°).



99

ESQUEMAS
PARA UNA SINTESIS DE
ETICA I

I. FUNDAMENTACION DE LA ETICA

1.1 TERMINOLOGIA
1.1.1 Etica y moral
* DEFINICION: «ética» es_la _reflexion _fundamentada sistemética__y

cambio, «moral» es el ejercicio existencial del bien elegido
humanamente.
1.1.2 Tareas de la ética

1°) Contenido filosofico peculiar

a) La sociologia

b) El Derecho

c) La Politica

d) Las religiones

e) La ética es distinta de la sociologia, del Derecho, de la politica y de la religion.

* LA ETICA TIENE UN TRIPLE ASPECTO
* OBJETO MATERIAL Y FORMAL DE LA ETICA
* ARTICULACION:

2°) Fundamentacion metddica y sistematica
3°) Aplicacion especifica de los consensos validos y factibles

1.2 INTERPRETACIONES (5 hrs.)
1.2.1 Sociedad desmoralizada

1.2.2 Cambio en la estimativa moral
1.2.3 Crisis entre valores

1.2.4 La post/moralidad

1.2.5 La trans/moralidad

1.2.6 La distal/moralidad

* Balance:

1.3 RAICES (2 hrs.)



100

1.3.1 La existencia humana

1.3.2 La psicologia del ser humano
1.3.3 Las estructuras socio/culturales
1.3.4 La historia de la filosofia
1.3.4.1 Retrospectiva

1) El tiempo homérico pre/filosofico

6) Hinduismo, Budismo, Confucionismo, Hebraismo, Cristianismo e Islam
a) Hinduismo
b) Budismo
c¢) Confucionismo
d) Hebraismo
e) Cristianismo
) Islam
7) Niccolo Machiavelli (1469-1527), Martin Luther (1483-1546), Jean Cauvin o
Calvino (1509-1564), Thomas Hobbes (1588-1679) y Baruch Spinoza (1632-
1677)
8) Los valores modernos

12) Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) y Karl Marx (1818-1883)

13) De Soéren Aabie Kierkegaard (1813-1855) a Friedrich Nietzsche (1844-
1900)

14) Reformadores, utilitaristas e idealistas

* Sobre este humus retrospectivo se ha construido la reflexion ética actual dejando
maultiples prospectivas abiertas. A continuacién se despliegan esas posturas
hodiernas.

1.3.4.2 Actualidad y prospectiva

> La ética neo/escolastica de las virtudes de Josef Pieper.



101

> La ética filosofica de inspiracion judeo/cristiana de Paul Ricoeur, Emmanuel
Lévinas y Hans Kiing.

> La ética pre/discursiva de la liberacion del primer Enrique Dussel, Franz
Hinkelammert y Paulo Freire.

> La ética pragmaética neoliberal de John Rawls, Ronald Dworkin y Richard Rorty.

> La ética de la responsabilidad anti/utopica de Hans Jonas.

> La ética postmoderna de Giovanni Vattimo, Gilles Lipovetsky y Xavier Rubert
de Ventds.

> La ética axiologica del personalismo de Max Scheler, Karol Woijtyla, Luis
Capillay Carlos Diaz.

> La ética comunitarista post/analitica de Alasdair Maclintyre.

> La ética mexicana en proceso de dialogo con los pensadores contemporaneos de
J. Francisco Gomez Hinojosa y Mauricio Beuchot Puente.

> La ética neo/eudemonica de José Antonio Marina.

» La ética autonoma post/religiosa de Fernando Savater y Paolo Flores d’ Arcais.

> La ética discursiva procedimental de Karl Otto Apel, Jirgen Habermas y Adela
Cortina. En este contexto Mauricio Urrea ha hecho algunas observaciones acerca
de la teoria habermasiana de la verdad.

> La ética post/discursiva latinoamericana de Raul Fornet Betancourt y del
segundo Enrique Dussel. En México Jesus Serrano ha hecho algunas
aplicaciones tedricas a las politicas de las éticas publicas.

> La ética propuesta por Norbert Bilbeny para la era digital de acuerdo con el giro
distal de nuestra cultura.

> Los aportes de Charles Taylor desde la tradicion ética cultivada recientemente en
Norteamérica.

Conclusion

1.4 CATEGORIAS (8 hrs.)

1.4.1 Arquetipo antropologico

1.4.2 Ejes antropoldgico/existenciarios

1) El ser humano es «ser en el tiempox»: in der Zeit Sein
a) un proceso integral de humanizacion

b) un proyecto personal y social

c) duracion de la existencia vital
d) un entretejido unitario e intimo



102

e) es dramatica

f) ser narrativo en el tiempo;

g) es espiritualidad encarnada o corporeizada temporalmente
h) historicidad

2) El ser humano es «ser en el mundox: in der Welt Sein

3) El ser humano es «ser con» los otros y con lo otro: mit Sein

4) El ser humano es «ser sexuado humanizadamente»

5) El ser humano es un «ser para si mismo» de un modo Unico y original: selbst
Sein

1.4.3 La libertad responsable

1.4.3.1 (Es libre el ser humano?
1.4.3.1.1 La voluntad humana libre
1.4.3.1.2 Libertad y determinismos
1.4.3.1.3 Argumentos filoséficos acerca de la libertad
1) Argumentos de tipo a posteriori

2) Argumentos de tipo a priori

3) Prueba fenomenoldgica existencial
1.4.3.2 ¢ Es responsable el ser humano?
1.4.3.2.1 La libertad responsable

a) El sentimiento afectante

b) La volicion tendente

c) La inteligencia sentiente



d) El yo ejecutivo
Conclusion:
1.4.3.2.2 La responsabilidad libre

1°) Propuesta tradicional: aristo/escolastica y neoescolastica

103

Actos de la inteligencia Actos de la voluntad
1° Simple aprehension del fin 2° Simple volicién del fin
3° Juicio de su posibilidad 4° Intencion de conseguirlo
0 juicio concreto de valor
5° Deliberacion de los medios 6° Consentimiento

0 aceptacion de los medios

7° Ultimo juicio practico 8° Eleccion
acerca del medio mas adecuado

9° Imperativo 10° Uso activo de la voluntad

0 compromiso voluntario
11° Ejecucion o uso pasivo 12° Gozo o fruicion

de las diversas potencias corpéreas

*DEFINICION DE ACTQ HUMANQ
2°) Propuesta fenomenolodgica de Paul Ricoeur
3% Propuesta integrante de José Antonio Marina
la motivacion, la deliberacion, la eleccion y la ejecucion
1.4.4 Dimension objetiva de la moralidad de las acciones humanas
1.4.4.1 Los valores ético/morales
1) ;Qué es un valor ético/moral?
a) Objetividad ontoldgica real
b) Referencia subjetiva a la persona
c) Dinamismo ideal auto/trascendente

d) Exigencia existencial de realizacion

2) Jerarquia de los valores



3) Estimativa de los valores

a) Cerca/lejos

b) Arriba/abajo

c¢) Grande/pequefio

d) Pronto/tarde

e) Fines/medios

f) Mio/tuyo

g) Bueno/malo

4) Vivencia de los valores

1.4.4.2 Las ‘normas’ ético/morales

1) ¢ Qué es una norma ético/moral?

2) ¢Para qué sirven las normas ético/morales?

3) ¢COmo se legitima una norma ético/moral?

4) La norma, la autonomia, y la autonomia solidaria
1.4.4.3 Los juicios valorativos o juicios ético/morales
1.4.43.1 Distincion entre juicios valorativo/prescriptivos

valorativo/descriptivos

1°) Los juicios valorativos pueden ser:
a) Valorativo/prescriptivos o valorativo/normativos
b) Valorativo/descriptivos o valorativo/aseverativos
> Etico/morales
» Amorales

2°) Y los juicios facticos
1.4.4.3.2 Solucidn al problema ético de la «falacia naturalista»

1.4.4.3.2.1 Fundamentacion material

y

104

juicios



105

«1} W estd comiendo»
«la} W es un ser humano viviente que esta comiendo»
«1b} W puede comer»
«2} W necesita comer para vivir»
«2a} Para vivir es necesario comer»
«3} W, que es un ser humano viviente que estd comiendo, debe comer para vivir»
«3a} W, y todo X similar a W, debe comer para vivir.

1.4.4.3.2.2 Fundamentacion formal

«4} W, ademas de comer es capaz de intercambiar acciones comunicativas, e
incluso, en el mejor de los casos, es capaz de argumentar como yo».

«4a} Es posible convocar una comunidad de vida y de comunicacion para

intercambiar acciones comunicativas entre yo y W»

«5} Yo, Wy todo X similar a W y a mi, podemos convocar una comunidad de vida
y de comunicacién interactiva para intercambiar acciones comunicativas, e
incluso para argumentar y consensar algunos minimos indispensables para
poder convivir entre nosotros humanamente»

«6}La argumentacion y el consenso racional implican seguir formalmente algunos
procedimientos discursivos que nos ayuden al consenso de algunas normas
vinculantes para todos los participantes».

«7} Todos los que compartimos con W la vida humana debemos comer para seguir
viviendo»

«7a} No debemos dejarnos morir, ni debemos matar a nadie»

«7b} W, todo X de nuestra comunidad y todo Z que pueda ser incluido en ella,
deben vivir para intercambiar acciones comunicativas»

«7¢} Ningin X debe matar a W ni a ningun Z con una accion Y»

«7d} Si alglin X mata a W o0 a algin Z realiza una accion Y invalida»

«7e} Toda accion Y invélida es ademas un embate contra la verdad material de
la vida, y dado que es invélida y ataca la verdad material de la vida no debe
ser realizada».

«8} Matar es una forma de exclusion contra W, X 0 Z»

«9} No tomar en cuenta a W, X 0 Z también es una manera de excluirlos»

«9a} Si W, X o Z han sido excluidos de los procedimientos discursivos, seran
afectados por las conclusiones consensadas por los procedimientos
discursivos, y no estaran obligados a aceptarlas vinculantemente»

«10} La validez de las normas consensadas depende de la argumentacion
inter/subjetiva, y por tanto, exige que W, X y Z participen con acciones
comunicativas e incluso que argumenten en el mejor de los casos»



106

«10a} W, X y Z pueden participar y podemos invitarlos a nuestros
procedimientos discursivos»
«11} W, X y Z deben participar con acciones comunicativas e incluso deben
argumentar en el mejor de los casos para que las normas consensadas que les
vinculan sean vélidas».

1.4.4.3.2.3 Fundamentacion de la factibilidad o viabilidad de los juicios

«1} W estd comiendo»

«2} W necesita comer para vivir»

«12} W, que es una victima del desempleo, solicita trabajo»

«4} W, ademés de comer es capaz intercambiar acciones comunicativas, e incluso
capaz de argumentar como yo»

«8} Matar es una forma de exclusion contra W, X o Z»

«9} No tomar en cuenta a W, X o Z también es una manera de excluirlos»

«13} El desempleo es una forma de exclusion»

«13a} El desempleo excluye del respaldo que dan las condiciones materiales
para poder participar formalmente en los procedimientos discursivos,
incluyendo la privacion de lo necesario para comer, por tanto, de lo
indispensable para vivir»

«13b} El desempleo permanente quita el respaldo material ordinario para
saciar el hambre, y tiene como ultimo desenlace la muerte»

«14%} Teniendo en consideracion los niveles de posibilidad l6gica, empirica, técnica
y econdmica, es factible, es decir, se le puede dar trabajo a W»
«15%} Si se le da trabajo a W tendré lo materialmente necesario para seguir viviendo
dignamente como ser humano»
«16} Hemos decidido inter/subjetivamente darle trabajo a W»
«17} Nuestras condiciones laborales coinciden con las de W, por eso hemos
decidido inter/subjetivamente darle trabajo a W, y W ha decidido aceptarlo»
«18} Dado que es posible en estos niveles de factibilidad, y éstos contintan siendo
viables, podemos dar trabajo a todo X que reuna las condiciones de W»
«19}Por lo tanto,
[19a} 1°} si W debe seguir comiendo para vivir (=contenido material de
verdad);
2°} si teniendo en cuenta a los afectados hemos consensado
inter/subjetivamente (=procedimiento formal de validez) que W y
otros X deben ser incluidos en nuestra comunidad de comunicacion
y de vida;

3%} y si podemos factiblemente (=niveles de viabilidad o factibilidad)
darle trabajo a W y a otros X];



107

[19b} dado que lo anterior es verdadero, valido y viable],
[19c} es bueno darle trabajo a W y otros X]»

«20} Si esto debe ser éticamente asi y es bueno que asi sea, negarse a realizarlo es
un mal moral».

1.4.4.3.3 Verdad, validez y viabilidad de los juicios valorativos
1.4.4.4 Los principios ético/morales

> Regla de oro o propositiva:

> Regla de plata o prohibitiva:

> Regla de bronce o ley del talion
» Primer precepto de la ley natural
> Principio estoico

> Imperativo categorico kantiano
> Principio utilitarista

> Principio preferencial

> Principio personalista

> Principio procedimental de una ética universal
» Principio de la ética discursiva
» Principios post/discursivos

1.4.4.5 La recta razon intersubjetiva: norma proxima, objetiva y homogénea de la

1.4.5 Dimension subjetiva de la moralidad de las acciones humanas
1.4.5.1 La conciencia moral

1.4.5.1.1 Base psicologica

1.4.5.1.2 Acceso a la conciencia moral

1.4.5.1.2.1 ;Qué es la conciencia moral?

1.4.5.1.2.2 ;Como se gesta la conciencia moral de cada ser humano?



108

1.4.5.2 El dictamen de la conciencia moral: CRITERIO SUBJETIVO DE LA
MORALIDAD

1.4.5.3 Desviaciones que pueden afectar a la conciencia
1°) Cuatro desviaciones normales o comunes
1a) El maximalismo
1b) EI minimalismo
1c) El fariseismo
1d) La perplejidad
2°) Desviacion intermedia: el escrupulo.

3°) Las desviaciones patoldgicas

1.4.6 Dimension inter/subjetiva de la moralidad de las acciones humanas

1.4.7.1 Procedimiento ético de valoracion moral
1) Carlos Diaz

1a) Valores:

» Saber

» Querer-carifio

» Querer-voluntad

> Deber

> Poder



1b) Virtudes

DEFINICION DE VIRTUD

> Fortaleza

» Templanza

» Prudencia

» Justicia

2) Richard Rorty

3) Alasdair Macintyre

* Conclusion

1.4.7.2 Procedimiento etico de educacion moral

a) Superar la educacion autoritaria y coactiva

b) Educar para que las personas sean crecientemente criticas y reflexivas
c) Optimizar la préactica pedagdgica

Analicemos la educacién familiar autoritaria desde una doble perspectiva
1°) Explicacion psico/afectiva del poder autoritario de los padres

La inicial desigualdad del nifio

El nifio y el mundo de los adultos

¢ Cémo asume el nifio su situacion?

Postura de los adultos ante la desigualdad del nifio

v Vv YV VvV V

Los resultados del chantaje anterior

2°) Explicacién socioeconomica del autoritarismo familiar

109



110

1.4.7.3 Objetivo y meta de la educacion moral
1) Objetivo
2) Meta

* Observacion final: «La moral no se ensefia, se practica». «La ética se piensa, la
moral se vive».

1.5 NECESIDAD DE UNA ETICA CIVICA MUNDIAL E
INTERCIVILIZACIONAL (2 hrs.)

1.6 CONTENIDO MATERIAL: LA VIDA COMO VALOR Y VERDAD
FUNDAMENTAL (2 hrs.)

1.7 PROCEDIMIENTO FORMAL: LA VALIDEZ DE LA ARGUMENTACION
ETICA (2 hrs.)

1.8 FACTIBILIDAD DEL BIEN VERDADERO Y VALIDO (2hrs.)



© oo~ o Ul

11.

12.

13.
14.
15.
16.
17.

18.
19.

111

GUIA PARA EL EXAMEN FINAL
DE ETICA |

. ¢ De qué términos greco/latinos provienen las palabras «ética y moral»? ;Qué

significan desde un punto de vista etimologico?

. ¢ Qué es el «caracter» y el «temperamento» desde un punto de vista psicoldgico?

¢Qué significa «moldog, madeog»? También tradlcelo al lenguaje
heideggeriano y estructuralista.

. ¢Cual es el uso técnico que se le da a las palabras «ética y moral» en filosofia

gracias a su distincion formal?

. ¢ Cudles son las tareas esenciales de ética filosofica?

. ¢ De qué otras cuestiones se distingue el contenido filoséfico peculiar de la ética?
. ¢ En que consiste la meta/ética para algunos?

. ¢ Por qué la factibilidad es una exigencia ética apremiante?

¢Cudles son las cinco interpretaciones actuales mas relevantes respecto a las
cuestiones morales?

. ¢ Que significa que la sociedad vive desmoralizada?

¢Cuales son las tres variantes de la interpretacion acerca de una sociedad

desmoralizada?

¢ Qué observaciones criticas hicimos a la primera interpretacion (una sociedad

desmoralizada)?

¢ Qué es el cambio en la estimativa moral?

¢En que consiste la crisis entre los valores?

¢En qué consiste la post/moralidad?

¢En qué consiste la trans/moralidad?

¢Cudles son las cuatro interpretaciones que parecen mas convincentes respecto

a las cuestiones morales?

¢ Cuales son las cuatro raices de la ética?

¢Explica el valor de la existencia humana como raiz de la ética?

20. ¢Explica el valor de la psicologia del ser humano como raiz de la ética?

21.
22.
23.

¢Explica el valor de las estructuras socio/culturales como raiz de la ética?
¢Explica el valor de la historia de la filosofia como raiz de la ética?

Menciona quince personajes que han influido retrospectivamente en la historia
filosofica de la ética

24. ;Que aportes nos ha legado el tiempo homérico pre/filosofico para la ética?
25. ¢Qué significa dyadog, apetn y dikotoovvn durante el tiempo homérico

pre/filosofico?

26. ¢Que significa apetn para los sofistas?
27. ¢ Cudles son los cuatro escritos platonicos que tienen un interés ético?



28.
29.
30.
31.
32.

33.
34.
35.
36.
37.
38.
39.
40.
41.
42.
43.
44,
45.
46.
47.
48.
49.
50.
51.

52.

53.

54.

112

¢ Cuales son los tres escritos aristotélicos que tienen un interés ético?

¢ Cudl es la diferencia entre la antigua ética griega y la ética moderna?

¢ Qué propone la ética naturalista de los estoicos?

¢ Qué propone la ética epiclrea?

¢En qué sentido la amadeio y la dtopa&ion son indtiles desde el punto de
vista ético?

¢ Qué coordenadas éticas aporta el hinduismo?

¢ Qué coordenadas éticas aporta el budismo?

¢ Qué coordenadas éticas aporta el confusionismo?

¢ Qué coordenadas éticas aporta el hebraismo?

¢ Qué coordenadas éticas aporta el cristianismo?

¢ Qué coordenadas éticas aporta el Islam?

¢Qué figura surge con altivez gracias a Machiavelli y Luther?

¢ Qué aportes hicieron Thomas Hobbes y Baruch Spinoza a la ética?

¢Qué consecuencias trajeron para la ética los nuevos valores econdmicos de la
Modernidad?

¢Qué autores britanicos presentaron sus propuestas éticas en el siglo XVIII?
Escribe al menos cinco.

¢Qué autores franceses presentaron sus propuestas éticas en el siglo XVIII?
Escribe al menos tres.

¢Qué propone la ética de Immanuel Kant Reuter?

¢Qué propone Hegel y Marx para la ética?

¢Qué propone Kierkegaard y Nietzsche para la ética?

Menciona al menos diez de las propuestas éticas mas relevantes del presente,
especialmente aquéllas que parecen prometer solidez prospectiva.

Menciona el nombre de tres de los pensadores britanicos del siglo XX que
reflexionaron acerca de la ética.

Menciona al menos diez de las propuestas éticas mas relevantes del presente,
especialmente aquéllas que parecen prometer solidez prospectiva.

Menciona el nombre de tres de los pensadores britanicos del siglo XIX que
reflexionaron acerca de la ética.

¢Cuales las (6) categorias ético/morales basilares que fundamentan la reflexion

ética?

¢Cual es el arquetipo antropoldgico que esta a la base de nuestra reflexion

filosofica acerca de la ética?

¢Cudles son los cuatro rasgos caracteristicos en los que se despliega la

existencia personal del ser humano?

¢Cuales son los cuatro aportes de Paul Ricoeur a los rasgos caracteristicos en

los que se despliega la existencia personal del ser humano?



113

55. ¢Qué concluye Carlos Diaz después de especificar el tipo de relaciones auto y
hetero/realizantes?

56. ¢ Cudles son los cinco ejes antropoldgico/existenciarios fundamentales?

57. ¢Qué caracteriza la «temporeidad»?

58. ;Qué es la «mundaneidad»?

59. ¢ Qué es la «intersubjetividad»?

60. ;Qué es la «sexuidad»?

61. ;Qué es la «unicidad»?

62. ¢Por qué hay que justificar filoso6ficamente si el ser humano es libre y
responsable al momento de fundamentar la ética?

63. ¢ Cual es la distincion formal entre voluntad, libertad y responsabilidad moral?

64. ¢ Qué diferencia hay entre «actus hominis et actus humani»?

65. ¢ Qué tipo de determinismos hay?

66. ¢(Qué observaciones se pueden hacer para mostrar que la libertad y
determinismo se complementan, o no se excluyen?

67. ¢ Cudles son los tres tipos de argumentos filoséficos acerca de la libertad?

68. ¢ Enuncia los primeros cuatro argumentos insuficientes a cerca de la libertad?

69. ¢Enuncia la prueba fenomenolégica existencial acerca de la libertad?

70. ¢En donde reside el nuacleo especifico de la libertad segin la prueba
fenomenoldgica?

71. ¢Cudles son las tres estructuras antropoldgicas que posibilitan toda accion
voluntaria? ;Quién las cohesiona intrinsecamente?

72. ¢Que criterios utiles ofrece José Antonio Marina para evaluar nuestros
sentimientos desde un punto de vista ético?

73. ¢ Qué es el yo ejecutivo?

74. Explica en qué consiste la responsabilidad libre.

75. ¢Cudles son las tres propuestas dignas de consideracion que analizan la
estructura de la accion humana voluntaria?

76. ¢Que definicion de «accion voluntaria» daba la propuesta tradicional?

77. ¢Cual es la debilidad méas notoria de la propuesta tradicional respecto a la
estructura de la accion humana voluntaria?

78. ¢Cudles son los tres constitutivos fundamentales que intervienen en las acciones
voluntarias segun Paul Ricoeur?

79. ¢Cuales son los tres aportes mas valiosos de Ricoeur respecto al tema de la
accion humana voluntaria?

80. ¢Cuéles son los cuatro constitutivos de la estructura de la accion humana
voluntaria segun J.A. Marina?

81. (Como articula J.A. Marina la unidad entre inteligencia y voluntad?

82. ;Qué es la «nolutad»?



114

83. ¢Qué elementos constituyen el contenido de la dimension objetiva de la
moralidad de las acciones humanas?

84. ¢Por qué razon la normay el valor no son disyuntivos?

85. ¢ Como se pueden integrar el aspecto deontoldgico y teololdgico en la ética?

86. ¢ Qué relacion entre bien y valor?

87. ¢Qué es un valor ético/moral?

88. Segun el filosofo mexicano Jesus Herrera ¢cuales son las cuatro dimensiones
constitutivas del valor?

89. ¢ Cudl es el constitutivo esencial del valor ético/moral?

90. (Cual es la escala jerarquica de valores que los seres humanos parecen haber
establecido en lineas generales después de tantos vaivenes propios de cada
época?

91. Explica la ambigiiedad que se presenta en la estimativa de los valores.

92. ¢ Qué criterios prudenciales ayudan a conciliar el conflicto entre los valores?

93. ¢Por qué el placer es importante en la vivencia de los valores?

94. ;Como definid Tomas de Aquino la «ley»?

95. ¢ Qué observaciones criticas podemos hacer a la nocion tomasiana de «ley»?

96. ;Qué es una norma ético/moral?

97. ¢(Qué significa la siguiente frase: la norma es solo una mediacion, no el
fundamento de la exigencia ético/moral?

98. ¢Para qué sirven las normas ético/morales?

99. ¢ Como se legitima una norma ético/moral?

100. ¢(Qué distincion hay entre los juicios valorativo/prescriptivos y los juicios
valorativo/descriptivos?

101. Detalla la clasificacion precisa de los juicios valorativos.

102. ;Como se puede solucionar en lineas generales el problema ético de la «falacia
naturalista»?

103. ¢Es posible fundamentar materialmente los juicios valorativos a partir de los
juicios facticos? Desarrolla la fundamentacion material.

104. ¢Es posible fundamentar formalmente los juicios valorativos a partir de los
juicios facticos? Desarrolla la fundamentacion formal.

105. ¢Es posible fundamentar la viabilidad de los juicios valorativos a partir de los
juicios facticos? Desarrolla la fundamentacion de la factibilidad de los juicios.
106. (Como interviene el poder, entre el ser y el deber ser, para superar la falacia

naturalista?

107. ;Qué es la verdad, la validez y la viabilidad de los juicios valorativos?

108. ¢Qué reglas practicas pueden ser discutidas y consensadas discursivamente
como recursos de mediacion en todo didlogo racional? Especifica al menos
cinco.

109. ¢Qué son los principios ético/morales?



115

110. ¢Son incompatibles las normas comunitarias de méaximos tradicionales y los
principios minimos de justicia universalizable? ;Por qué?

111. ;Qué opina Adela Cortina acerca de la ética latinoamericana de la liberacion
de linea post/discursiva?

112. ;Qué metamorfosis significativa se ha presentado en la ética latinoamericana
de la liberacion gracias a Dussel y Fornet Batancourt?

113. (A qué se debe la mutacién hermenéutica de los principios ético/morales?

114. Enlista el inventario de los principios ético/morales fundamentales. Escribe al
menos siete.

115. ¢Cuadles son los tres principios post/discursivos de la ética latinoamericana de
la transformacién propuestos por Enrique Dussel?

116. ¢Cudl es la norma de moralidad a la que se deben adecuar las acciones
humanas?

117. ;{Qué es la recta razén?

118. ;En qué consiste el dictamen de la recta ratio?

119. ;Cuaéles son las tres «fuentes objetivas de la moralidad»?

120. ¢Cuadles son los tres principios post/discursivos de la ética latinoamericana de
la transformacién propuestos por Enrique Dussel?

121. ;Cuales son los tres temas que incluye la dimension subjetiva de la moralidad
de las acciones humanas?

122. ;Qué significaba «conscientia» 0 cuveidnoig en el mundo latino y griego?

123. {En qué consiste la base psicolégica de la conciencia moral?

124. ;En que consiste la conciencia gnoseoldgica?

125. ;Qué es la conciencia moral?

126. ;Como se gesta la conciencia moral de cada ser humano?

127. ;Qué es el estadio del espejo?

128 ;Qué es el acceso al «Nombre-del-Padre»?

129. ;Qué itinerario sigue la conciencia moral en su proceso de maduracion?
130. ¢Cudles son los cinco despliegues concéntricos a través de los cuales se va
gestando la conciencia moral de cada ser humano en condiciones normales?
131. ;Que ensefiaba la filosofia tradicional acerca del dictamen de la conciencia
moral?

132. ¢Que significa que el dictamen de la conciencia sea el criterio subjetivo,
ultimo e inmanente de la moralidad?

133. ¢Por qué la importancia ética de la conciencia moral se convierte en una grave
responsabilidad de formarla educativamente?

134. ;Cuéles son los tres tipos de desviaciones que pueden afectar a la conciencia?

135. ¢Cuales son las cuatro desviaciones normales 0 comunes que pueden afectar a
la conciencia?

136. ¢ Qué es el maximalismo?



116

137. ¢ Qué es el minimalismo?

138. {Qué es el fariseismo?

139. /Qué es la perplejidad?

140. ;Qué es el escrapulo?

141. Menciona al menos diez neurosis Yy psicosis que pueden desviar
patolégicamente a la conciencia moral.

142. El procedimiento ético de valoracion y educacion moral se puede reducir a un
cddigo de deberes incondicionados, preceptos heterénomos o virtudes rancias?
¢Por qué?

143. ;Qué valores y qué virtudes se pueden conjuntar en el procedimiento ético de
valoracion y educacion moral, segun Carlos Diaz?

144. ;En qué consiste el saber como valor?

145. ;En qué consiste el querer-carifio como valor?

146. ;En qué consiste el querer-voluntad como valor?

147. ;En qué consiste el deber como valor?

148. ;En qué consiste el poder como valor?

149. ;En qué consiste la fortaleza segun la interpretacion de C. Diaz?

150. /En qué consiste la templanza segun la interpretacién de C. Diaz?

151. ;En qué consiste la prudencia segun la interpretacion de C. Diaz?

152. ¢ En qué consiste la justicia segun la interpretacion de C. Diaz?

153. Cuales son los dos valores propuestos por Richard Rorty?

154. ;Qué opina Alasdair Maclintyre acerca de la situacion de la virtud en nuestro
tiempo?

155. ¢Cudles son los tres errores que hay que evitar para que el modelo pedagogico
moral sea operativo?

156. ¢(Qué se puede decir del modelo pedagdgico correspondiente a una cultura
autoritaria?

157. ¢Por qué se dice que la familia tradicional tiene por cuna el autoritarismo?

158. (Cémo se puede explicar el poder autoritario de los padres desde una
perspectiva psico/afectiva?

159. (Como se puede explicar el autoritarismo familiar desde una perspectiva
socioecondmica?

160. ¢ Cuél es el objetivo y la meta de la educacion moral?

®¢Por qué es necesaria una ética civica mundial e intercivilizacional?©
®¢En qué consiste el contenido material de la ética?©
®¢En qué consiste el procedimiento formal de la ética?®©
®¢En qué consiste la factibilidad de la ética?®©



