
 1 

 

 

 

 

 

FILOSOFÍA DEL LENGUAJE 

Y HERMENÉUTICA FILOSÓFICA 
 

 
«Anoche viví en el cielo, 

no necesité morir... 

 

El Espíritu y el Hijo 

anoche estuvieron con el Padre: anoche estuve 

con Dios». 

 
15 de octubre de 2004 

 

Para ellos, aún desde la distancia, en recuerdo de 

aquel Pentecostés. 

 

 

 
FACULTAD DE FILOSOFÍA 

 

UNIVERSITÄT INNSBRUCK 

Nivel: Licenciatura 3er Semestre 
 

 

 

 

Profesor: 

Pbro. Dr. Roberto García González 

 

 

 

 

Collegium Canisianum, Innsbruck, 2015 

 



 2 

FILOSOFÍA DEL LENGUAJE Y 

HERMENÉUTICA FILOSÓFICA 
 

UNIVERSITÄT INNSBRUCK 

Nivel: Licenciatura 3er Semestre 

 
 

Rob. G. Glez. 

 

 

1. LIBRO ACERCA DE LA INTERPRETACIÓN, 

DE ARISTÓTELES 
 

 

INTRODUCCIÓN 
 

 

 Aristóteles comienza en 16a,1 presentando una síntesis del contenido de todo el 

libro sobre la interpretación: "En primer lugar, conviene establecer qué es nombre 

(o)/noma) y qué es verbo (rh=ma), después qué es negación (a)po/fasij)  y afirmación 

(kata/fasij), y palabra-declaración (lo/goj)” u oración. 

 

De acuerdo con este proyecto, en el capítulo primero se precisará el valor significativo de 

la voz (fwnh/), lo que es el nombre en el capítulo segundo, lo que es el verbo en el 

capítulo tercero, lo que es ‘palabra-declaración’ en el cuarto, lo que es afirmación y 

negación en el quinto y sexto. En el capítulo séptimo asume todos los elementos previos 

para describir las relaciones que hay entre los diversos tipos de declaraciones, sean 

particulares o generales. Con este fondo de relaciones, en el capítulo octavo va a describir 

cuando hay unidad y pluralidad entre las declaraciones afirmativas y negativas. En el 

capítulo noveno se complica la exposición mediante las declaraciones futuras. Después 

de este escollo, en el capítulo décimo se presenta la oposición existente entre las 

declaraciones de verbo predicativo y entre las declaraciones de verbo atributivo, con sujeto 

definido o indefinido. Las declaraciones modales se presentan en el capítulo décimo 

primero y, la oposición de ellas, en el capítulo décimo segundo; la consecución de las 

declaraciones modales en el décimo tercero. Retomando los temas de todo el libro 

concluye con una explicación de la oposición que hay entre las declaraciones. 

 

 



 3 

CAPÍTULO I 
 

  Después de enunciar brevemente su proyecto, Aristóteles procede a explicar 

el valor significativo de la voz (fwnh/). Muestra la significatividad de los signos en dos 

etapas: los signos hablados son símbolos de las afecciones del alma, y los signos escritos 

son símbolos de las afecciones de la voz. Desde aquí se puede ya entender que la voz es 

significativa de lo que hay en el alma, que lo escrito es significativo de modo inmediato 

de la voz, y mediatamente --a través de la voz-- de lo que hay en el alma. Si el alma actúa 

por medio de sus potencias, razón y voluntad, entonces la voz y lo escrito significa lo que 

hay en las potencias del alma, es decir, la voz significa lo que el alma conoce, decide, 

actúa y padece. Pero las potencias del alma, a su vez, actúan dentro de la unidad del 

proceso antropológico de relación entre el hombre y su cosmos, por eso se vale de todas 

sus potencias o facultades. Si nada hay en el alma que no haya pasado por los sentidos, 

entonces la voz y lo escrito también significa lo que hay en el alma, y lo que ésta ha 

recibido por medio de todas las facultades humanas. Por eso el hombre tiene la capacidad 

para hacer significativo el cosmos, sus relaciones con él y con los otros: para esta tarea se 

vale de las afecciones que hay en el alma y de las que hay en la voz. Con el alma, la voz y 

lo escrito hace significativo su cosmos. 

 

La voz y lo escrito puede variar. Así tenemos diversos idiomas, lenguajes y signos. Sin 

embargo la comunicación es posible, aún entre los diversos idiomas, lenguajes y signos. El 

substrato que hace posible la comunicación, en medio de esta diversidad, es la unidad que 

hay en las afecciones del alma entre todos los seres humanos, así como la unidad que hay 

entre las realidades significadas del cosmos. La comunicación está garantizada por la 

unidad que hay entre los seres humanos por las afecciones del alma y la unidad que hay en 

las realidades significadas del cosmos. 

 

Es posible que la verdad y la falsedad se presenten tanto en el alma, en la voz y en lo 

escrito. La verdad es el objeto formal del intelecto. Por el verbo mental y el concepto el 

alma puede hacer un juicio interior: ahí está ya la verdad de modo formal. La verdad se 

expresa por medio de la voz y a través de lo escrito. Si no hay una adecuación entre el 

intelecto y la realidad, o entre el juicio (hablado o escrito) y la realidad, entonces es un 

juicio falso. Sin embargo, es posible que haya un pensamiento que no sea verdadero ni 

falso, porque no se ha hecho un juicio cognoscitivo. De la misma manera en la voz y en lo 

escrito puede haber ausencia de verdad o falsedad porque no se ha hecho un juicio. Es 

decir, mientras no se haga una afirmación o una negación no hay verdad ni falsedad en el 

juicio. Aristóteles le llama su/nqesij (composición) a la afirmación y dia/iresij 

(división) a la negación1. Al principio del capítulo había utilizado otros términos para 

designar la afirmación y la negación: kata/fasij y apo/fasij. La voz y lo escrito son 

significativos pero no necesariamente verdaderos o falsos. Las palabras sueltas, sean 

nombres o verbos, son significativas, pero aisladamente no son verdaderas ni falsas. En 

                                                           

1 ARISTÓTELES, Acerca de la Interpretación, 16a, 13. 



 4 

cambio cuando se relaciona el nombre con el verbo, y por ello mismo se construye una 

declaración, entonces ésta es afirmativa o negativa, y por ello puede ser verdadera o falsa. 

 

 

CAPÍTULO II 
 

  En este capítulo Aristóteles describe lo que es el nombre (o)/noma), y lo define 

como 'voz significativa por convención sin tiempo, de la cual ninguna parte es 

significativa estando separada'. Como ya en el capítulo anterior insistió en lo que es una 

voz significativa, conviene ahora explicar lo que entiende por 'convención' (ka/ta 

sunqh/khn). Convención significa que no es de origen natural. Platón afirmaba en el 

Cratilo que el sonido de cada palabra tiene un origen natural, incluso hasta 

onomatopéyico; en cambio Aristóteles se orienta por el origen convencional del lenguaje. 

Los nombres, y en general todo el lenguaje son significativos por llegar a ser símbolos 

convencionales. Los sonidos también son manifestativos de las afecciones del alma, pero 

no son nombres por no ser convencionales. A modo de precisión agrega que el nombre no 

tiene tiempo, en esto consiste la diferencia fundamental entre nombre y verbo. Lo que 

sigue es una corroboración de que el significado depende del conjunto de sonidos que 

integra el nombre; por tanto, los fonemas separados por sí mismos ni siquiera son 

significativos. 

 

A los nombres que se les antepone el adverbio 'no', no son nombres sino nombres 

indefinidos. Aristóteles usa el ejemplo 'no hombre'. No designa alguna realidad específica 

y determinada, tampoco es una declaración ni una negación. No puede ser declaración 

porque le falta el verbo, y por la misma razón tampoco es una negación, por tanto esa 

expresión no puede ser ni verdadera ni falsa. No es nombre porque los nombres son 

significativos de una realidad determinada, en cambio 'no hombre' es una indeterminación 

lingüística que no significa una realidad definida. Por eso a lo sumo sólo es un nombre 

indefinido. Cuando un nombre va acompañado de una preposición (en los idiomas que no 

admiten declinaciones de las palabras) o cuando un nombre se declina (en los idiomas que 

lo admiten), este tipo de palabras no son nombres, sino 'caídas del nombre' (ptw/seij 

o)no/matoj), casos o declinaciones del nombre. Las caídas del nombre nunca son sujetos 

de la declaración, sólo son complementos del sujeto o del predicado. Por eso aunque se les 

agregue el verbo 'ser', --ya sea en presente, pasado o futuro-- no son declaraciones, porque 

les falta el sujeto. Y si todavía no son declaraciones, entonces aún no pueden ser 

verdaderas ni falsas. 

 

 

CAPÍTULO III 
 

  Ahora Aristóteles procede a precisar lo que es el verbo (rh=ma): ‘es lo que 

connota tiempo (xro/non); cuya parte no significa nada, separada, y es siempre un 

signo de las cosas que se dicen respecto de otra’. Los nombres, que son el núcleo del 



 5 

sujeto, no connotan tiempo, sólo aceptan caídas que sirven de complementos al sujeto o al 

predicado. El verbo, en cambio, es el núcleo del predicado y admite esencialmente tiempo. 

Aristóteles afirma que sólo la conjugación en presente es verbo en sus diferentes personas 

del singular y del plural: el "verbo (...) connota el tiempo presente"2. Por esta razón los 

demás conjugaciones del verbo no son verbo propiamente, sino caída del verbo (ptw/seij 

rh/matoj). Las partes del verbo no son significativas separadas del conjunto. El verbo, 

por estar conjugado en presente, siempre refiere un sujeto del que se predica el mismo 

verbo: Aristóteles llama al sujeto 'subyacente' (u(pokei/menoj). Por esta razón el verbo es 

un signo de las cosas que se dicen respecto de un subyacente. 

 

Como ya lo había explicado en el capítulo anterior, si al verbo le precede inmediatamente 

el adverbio 'no', entonces no es verbo sino un verbo indefinido, aunque connote tiempo y 

sea un signo de las cosas que se dicen. Por ejemplo: 'no está sano', 'no está enfermo'. Es un 

verbo indefinido porque las cosas que se dicen no son una acción verbal determinado. Las 

caídas del verbo o declinaciones en otros tiempos fuera del presente, no son verbo y sólo 

connotan lo que rodea (ton peric) el presente, que es el verbo propiamente dicho. 

 

Para hablar del infinitivo Aristóteles utiliza la expresión 'los verbos dichos por sí mismos 

(kaq' e(auta/ lego/mena ta\ rh/mata). Los infinitivos son verbos y son un signo de las 

cosas que se dicen, pero no de un subyacente, no tienen sujeto. Pueden no tener tiempo en 

algunas lenguas; en otras en cambio, como en el griego, siempre lo tienen (presente, 

aoristo, futuro); sin embargo, el infinitivo nunca relaciona un sujeto con un predicado. 

Aristóteles dice: 'por sí mismo no es nada' (au(to\ me\n ga\r ou)de/n e)sti). 

 

 

CAPÍTULO IV 
 

  En este capítulo se describe lo que es ‘palabra-declaración’ (lo/goj). Aristóteles la 

define como: 'voz significativa por convención, de la cual alguna de las partes estando 

dividida es significativa, como enunciado (w(j fa=sij), pero no como afirmación o 

negación'. Lo/goj  admite diversas significaciones: en primer lugar se puede traducir por 

'palabra', después por 'razón', por 'argumento' o 'tratado', y finalmente por 'declaración' u 

'oración'. En este contexto significa 'declaración' u 'oración'. Está compuesta por nombre, 

verbo y complemento. Cualquiera de estas partes es significativa por sí misma en cuanto 

nombre, verbo o complemento, pero no es significativa en conjunto como afirmación o 

como negación. 

 

Toda lo/goj es significativa por convención, no de modo natural. Aristóteles utiliza la 

expresión ou)x w(j o)/rganon.  Sólo las declaraciones que predican la verdad o la falsedad 

acerca de un sujeto son declarativas (a)pofantikoi\), y sólo ellas. ¿Es posible que haya 

lo/goi que no sean verdaderas o falsas? Aristóteles responde: sí; la súplica, por ejemplo, 

                                                           

2 Ibid., 16b,18. 



 6 

ciertamente es lo/goj pero ni es verdadera ni falsa. Las demás las deja de lado ya que 

deben ser examinadas por otros tratados como la 'retórica' o la 'poética', no por un tratado 

sobre la interpretación. En cambio la declaración u oración (lo/goj a)pofantiko/j) sí es 

propia de la actual exposición teórica. 

 

 

CAPÍTULO V 
 

 Con el capítulo cuarto queda aparentemente cumplido el propósito enunciado por 

Aristóteles al principio de este libro: conviene establecer qué es nombre (o)/noma) y qué es 

verbo (rh=ma), después qué es negación (a)po/fasij)  y afirmación (kata/fasij), y 

‘palabra-declaración’ (lo/goj). Sin embargo, antes había dicho: 'En primer lugar, 

conviene...’ (Prw=ton dei= qe/sqai); por eso ahora insiste en los dos tipos generales de 

lo/goi a)pofantikoi\: la afirmación y la negación. De la afirmación dice que es primera 

(prw=toj), en cambio de la negación dice que es después. 

 

El verbo, o la caída de un verbo, son necesarios para que las oraciones sean declarativas. 

Los nombres no constituyen una declaración u oración declarativa por el sólo hecho de 

estar uno después de otro en la voz o en lo escrito, sino que es el verbo o la caída del verbo 

lo que los constituye como oraciones declarativas. Aristóteles no se detiene más en este 

punto, dado que esto corresponde a otro tratado. Por el ejemplo que utiliza (‘animal 

pedestre bípedo’), podríamos pensar que se trata de un tratado lógico, no específicamente 

uno acerca de la interpretación. 

 

Las oraciones declarativas son "la[s] que indica[n] una sola cosa o la[s] que (...) [son] 

una [cosa] mediante la conjunción; y, muchas, las que [indican] muchas cosas y no una, o 

bien las que no tienen conjunción"3. Por ejemplo: 'Sócrates es blanco' indica una sola cosa 

respecto de un solo sujeto, por lo tanto, es una oración declarativa ya que está afirmando o 

negando una cosa. En cambio si se dice 'Sócrates es blanco Sócrates es hombre Sócrates es 

animal', no es una oración declarativa sino varias porque se indican varios predicados del 

mismo sujeto. A las oraciones declarativas que indican una sola cosa se les puede llamar 

simples. En cambio las oraciones declarativas compuestas son las que se unen como una 

sola cosa mediante la conjunción, aunque indiquen varias cosas. Por ejemplo: 'Sócrates es 

hombre y animal y bípedo'.  

 

La oración declarativa simple es la que expresa un predicado respecto de un sujeto; en 

cambio la oración declarativa compuesta es la que se forma a partir de las simples unidas 

por conjunción. La declaración simple es afirmativa o negativa y, del mismo modo las 

compuestas formadas a partir de las simples. Aunque a primera vista no lo parezca, 

Aristóteles incluye dentro de su reflexión las declaraciones complejas formadas a partir 

de declaraciones simples unidas mediante el pronombre relativo, ya que este pronombre 

                                                           

3 Ibid., 17a,15-17. 



 7 

tiene un papel de subordinación conjuntiva en este tipo de declaraciones. Lo corrobora el 

término sundesm%= (conjunción) que aparece en 17a, 6. 

 

 

CAPÍTULO VI 
 

 En este capítulo Aristóteles insiste en el tema de la afirmación y negación. 

‘Afirmación es declaración de algo respecto de algo. Y negación es declaración de 

algo a partir de algo’. En efecto, la afirmación declara un predicado respecto de un sujeto, 

por eso el primer tinoj significa predicado, y el segundo tinoj  significa sujeto. Por otra 

parte, la negación declara un enunciado respeto de una afirmación; entonces en este caso el 

primer tinoj significa el conjunto del enunciado, no sólo el predicado, y el segundo tinoj 

significa la afirmación que siempre es supuesta en primer lugar, y después le sigue la 

negación. Ya Aristóteles en 17a,8 había señalado que la afirmación es primero, y después 

la negación. 

 

A toda afirmación le es contrapuesta (a)ntikeime/nh) una negación y a toda negación una 

afirmación. Para justificar esta aserción Aristóteles presenta una doble argumentación: 1) 

es posible que lo existente se manifieste como no existente, y lo no existente como 

existente; y lo existente como existente, y lo no existente como no existente; 2) y del 

mismo modo sería admisible tanto negar todo lo que alguien afirmó, como afirmar lo que 

alguien negó. 

 

1) Es posible que: 

+ lo existente se manifieste como no existente: de aquí resulta una declaración 

negativa pero falsa. 

+ lo no existente como existente: de aquí resulta afirmativa pero falsa. 

+ lo existente como existente: de aquí una afirmativa pero verdadera. 

+ lo no existente como no existente: de aquí una negativa pero verdadera. 

 

2) y del mismo modo sería admisible:  

 

+ tanto negar todo lo que alguien afirmó: por eso la negación es declarar algo a 

partir de algo. 

+ como afirmar lo que alguien negó: pero a su vez la negación había sido a partir 

de una afirmación. 

 

Aristóteles usa la palabra antikeime/nh en 17a,32; por medio de ella introduce el tema 

del siguiente capítulo. Coherente con este orden concluye el capítulo sexto diciendo: la 

contraposición es esto, 'la afirmación y la negación contrapuestas'; y agrega: 'estar 

contrapuesta en lo mismo respecto de lo mismo, pero no homónimamente'. 'En lo' quiere  

significar la negación contrapuesta a la afirmación, o viceversa. 'Lo mismo' quiere 

significar el predicado de tales declaraciones contrapuestas. 'Respecto de lo mismo' quiere 



 8 

significar el sujeto de ambas declaraciones. 'Pero no homónimamente' (mh/ o(mw/numwj 

de/) significa que el predicado y el sujeto deben tener el mismo significado en ambas 

declaraciones contrapuestas, ya que no deben ser equívocas, sino unívocas. Desde la 

metafísica se puede afirmar que el mismo verbo 'es' --con sus conjugaciones-- se toma en 

sentido análogo, no sólo en sentido unívoco, y esto en nada afecta la especulación misma 

de Aristóteles en este punto. El Estagirita deja de lado las demás distinciones porque éstas 

corresponden a otro tratado. 

 

 

CAPÍTULO VII 
 

  En este capítulo asume todos los elementos previos para describir las relaciones 

que hay entre los diversos tipos de declaraciones, sean particulares o generales. Ya en el 

capítulo anterior había enunciado lo que es la contraposición, ahora desarrollará 

ampliamente este tema. 

 

Distingue entre declaraciones de 'lo particular' y declaraciones de 'lo general'. Las 

declaraciones de lo general son aquellas que predican acera de varias cosas; por ejemplo: 

'El hombre es blanco'. Las declaraciones de lo particular no se predican de varios; por 

ejemplo: 'Calias es blanco'. Las declaraciones de lo general además pueden predicarse 'en 

general'; por ejemplo: 'Todo hombre es blanco', o 'Ningún hombre es blanco. Los 

términos 'todo' y 'ningún' convierte 'en generales' las declaraciones de lo general. Si ambos 

adverbios se predican simultáneamente con el mismo predicado y con el mismo sujeto de 

lo general, entonces resultan declaraciones 'contrarias' (e)nanti/ai); ejem.: 'todo hombre 

es blanco -- ningún hombre es blanco. 

 

Dos declaraciones de lo general, no en general, pueden contraponerse simplemente 

anteponiendo a la afirmativa una negativa, pero estas no son contrarias ordinariamente. Sin 

embargo es posible que alguna vez sean contrarias. Un ejemplo de contraposición entre las 

declaraciones de lo general, no en general, es: 'es hombre blanco' -- 'no es hombre blanco'. 

Lo general que se predica es 'hombre', en cambio en las que son 'en general' lo que las 

constituye como tales es el adverbio 'todo' o 'ningún'. Aristóteles agrega una observación 

acerca de la predicación en general: 'ninguna afirmación será verdadera en la que, de que 

se predica lo general se predique en general’. Porque extender en general las declaraciones 

de lo general es ir más allá de los límites de la verdad que se puede predicar mediante 

declaraciones de lo general. Aristóteles utiliza el ejemplo: 'todo hombre es todo animal'; 

aquí 'hombre' es de lo general', y 'animal' es de lo general, pero el adverbio 'todo' 

constituye esta declaración 'en general'. El ejemplo evidencia que este tipo de 

declaraciones no son verdaderas. 

 

Además de la contraposición de 'contrariedad', existe otro tipo de contraposición 

denominado de 'contradicción'. Este tipo de contraposición se da entre la afirmación y la 

negación de dos declaraciones, siendo una de 'lo general en general' y la otra simplemente 



 9 

'de lo general', por ejemplo: todo hombre es blanco -- no todo hombre es blanco; ningún 

hombre es blanco -- algún hombre es blanco. En el primer ejemplo la expresión 'no todo' 

tiene el significado equivalente de 'algún...no...'. Aristóteles diría: 'todo' es un nombre, en 

cambio 'no todo' es no es un nombre, sino un nombre indefinido. 

 

De modo taxativo se afirma que las declaraciones contrapuestas por 'contrariedad' nunca 

son simultáneamente verdaderas, e insiste: 'es necesario que la una sea verdadera o 

falsa'4. Esta última afirmación también vale para las declaraciones de lo particular; por 

ejemplo: Sócrates es blanco -- Sócrates no es blanco; necesariamente una de las dos es 

verdadera o falsa. En cambio, cuando ambas declaraciones son de lo general, no en 

general, no siempre la una es verdadera y la otra falsa, y se da la razón de ello: es 

simultáneamente verdadero decir que 'es hombre blanco' y que 'no es hombre blanco'. Aquí 

parece que el sujeto del que se predica está implícito en el verbo. 

 

A continuación se presenta un nuevo tipo de relación contrapuesta: la que puede existir 

entre dos declaraciones las cuales son simplemente de lo general; ejem.: no todo hombre 

es blanco -- algún hombre es blanco. Aristóteles no le da nombre explícitamente a este 

tipo de contraposición (a)ntikei/menaj), pero la tradición posterior le ha denominado 

'compatibilidad' o ‘subcontrariedad’; la razón de este nombre es que es admisible que 

entre ellas alguna vez sean simultáneamente verdaderas. El ejemplo nos muestra clara esta 

compatibilidad: no todo hombre es blanco -- algún hombre es blanco. 

 

Continúa Aristóteles haciendo una precisión más: 'ningún' no equivale al simple 'no'. 

'No' sólo es el adverbio utilizado por la negación. 'Ningún', en cambio, además de ser 

utilizado por la declaración negativa constituye la declaración en una oración 'de lo general 

en general'. Ésta es una diferencia fundamental porque 'no es hombre blanco' sólo es una 

declaración de lo general, no en general. 

 

Se podría decir que con lo que sigue el Filósofo presenta la última novedad de este 

capítulo: 'una sola negación lo es de una sola afirmación'. Las razones presentadas son 

contundentes: a) es necesario que la negación haya negado aquello mismo que la 

afirmación afirmó, b) y a partir de lo mismo. Una negación no sería negación de la misma 

afirmación si negara un predicado diferente al de la afirmación, por eso el término 'aquello' 

se refiere al predicado. Además debe ser negación a partir de lo mismo que la afirmación 

afirmó, el significado del término 'lo mismo' (tou/ a)utou/) es 'el sujeto' que es a partir de 

lo cual se predica. Estas razones valen tanto para las declaraciones de lo particular, como 

para las de 'lo general' y para las 'en general'. Por ejemplo: si se afirma 'Sócrates es blanco' 

su única negación será 'Sócrates no es blanco'; si se afirma 'es hombre blanco' su única 

negación será 'no es hombre blanco', y si se afirma 'es todo hombre blanco' su única 

negación será 'no es todo hombre blanco'. Si hay un cambio en el predicado o hay un 

cambio de sujeto no serán contrapuestas la afirmación y la negación declaradas, ni será la 

                                                           

4 Ibid., 17b, 27. 



 10 

única negación de la única afirmación, sino una negación diferente de aquella afirmación 

declarada. 

 

Aristóteles ejemplifica brevemente los tipos de contraposición que se han explicado hasta 

ahora: 

+ Entre 'todo hombre es blanco' y 'no todo hombre es blanco': hay 

contraposición de contradicción. 

+ Entre 'algún hombre es blanco' y 'ningún hombre es blanco': hay 

contraposición de contradicción. 

+ Entre 'es hombre blanco' y 'no es hombre blanco': éstas no son 

contra[dicto]rias, sin embargo es posible que alguna vez sean 

[sub]contrarias (cfr. 17b,8-9) 

 

Se podría agregar: 

+ Entre 'todo hombre es blanco' y 'ningún hombre es blanco': hay 

contraposición de contrariedad. 

+ Entre 'no todo hombre es blanco' y 'algún hombre es blanco': hay una 

contraposición de compatibilidad o subcontrariedad. 

+ Entre 'todo hombre es blanco' y 'algún hombre es blanco', y entre 'ningún 

hombre es blanco' y 'no todo hombre es blanco': hay contraposición de 

subalternancia.  

 

Las líneas abarcadas por 17b,8-12 son una síntesis conclusiva del capítulo siete: se han 

explicado las declaraciones contradictorias, las contrarias, y cuando son verdaderas o 

falsas. 

 

 

CAPÍTULO VIII 
 

 

 Sobre el fondo de las anteriores relaciones entre las declaraciones, en este capítulo 

se va a describir cuando hay unidad y pluralidad entre las declaraciones afirmativas y 

negativas. 

 

Ya había escrito en 17b,38-39: 'una sola negación lo es de una sola afirmación'; ahora 

agrega: 'es una sola afirmación y negación la que significa una sola cosa respecto de 

una sola cosa'. El término 'una sola cosa' (e(\n) que aparece primero, significa 'un mismo 

predicado'; en cambio el término 'de una sola cosa' (e(no\j), que aparece en seguida, 

significa 'un mismo sujeto'. Explícitamente la frase diría así: 'es una sola afirmación y 

negación la que significa un mismo predicado respecto de un mismo sujeto’.  El texto 

excluye la equivocidad u homonimia (o(moi/wj) de los términos, sea en el sujeto o en el 

predicado. Pone unos ejemplos para que despejar las dudas; son una sola afirmación y 

negación: 



 11 

 

todo hombre es blanco -- no todo hombre es blanco 

es hombre blanco -- no es hombre blanco 

ningún hombre es blanco -- algún hombre es blanco 

 

Como lo muestran los ejemplos, los predicados de cada afirmación y negación significan 

lo mismo respecto del mismo sujeto. Dentro de estas relaciones se admiten las 

declaraciones de lo general en general pero no se admite la equivocidad de los términos. Si 

un nombre significara distintamente para la afirmación y para la negación entonces no 

habría unidad entre ambas declaraciones sino pluralidad. Si el sujeto es el que es 

equívoco entonces no coinciden las declaraciones por la diversidad del sujeto. Si el 

predicado es equívoco, entonces no coinciden las declaraciones por la diversidad del 

predicado. Si el predicado o el sujeto significan varias cosas entonces no hay unidad de 

significación, sino pluralidad de significación. 

 

En las declaraciones con pluralidad de significación no es necesario que la afirmación sea 

verdadera y la negación falsa, o que la negación sea verdadera y la afirmación falsa, ya que 

no se está declarando el mismo predicado respecto al mismo sujeto, o el mismo sujeto del 

mismo predicado.                         

 

De modo sintético se enuncia ahora el contenido general de los capítulos noveno al 

décimo cuarto. En el capítulo noveno se complica la exposición mediante las 

declaraciones futuras. Después de este escollo, en el capítulo décimo se presenta la 

oposición que hay entre las declaraciones de verbo predicativo y entre las declaraciones de 

verbo atributivo, con sujeto definido o indefinido. Las declaraciones modales se presentan 

en el capítulo décimo primero y, la oposición de ellas, en el capítulo décimo segundo; la 

consecución de las declaraciones modales en el décimo tercero. Concluye con una 

explicación de la oposición que hay entre las declaraciones retomando los temas de todo el 

libro. 

 

 

 

 

CONCLUSIÓN 
 

 

 

 

 El libro acerca de la interpretación tiene una estructura lógica y coherente. Cada 

capítulo se ha ganado el lugar que le corresponde por la relevancia de su contenido para 

estructurar el significado global del conjunto. 

 



 12 

Desde las primeras líneas Aristóteles ha presentado su proyecto original que arma el 

contenido de los capítulos del primero al cuarto. El autor pretendía establecer qué es 

nombre (o)/noma), qué es verbo (rh=ma), después qué es negación (a)po/fasij)  y 

afirmación (kata/fasij), y palabra-declaración (lo/goj). El capítulo cuarto se puede 

señalar como el nudo desde el que se entrelazan los capítulos siguientes. En primer lugar, 

Aristóteles quería tratar de nombre, verbo, negación, afirmación y palabra-declaración. 

Antes introdujo este libro mediante unas reflexiones sobre la voz y lo escrito. Coherente 

con esta temática despliega el capítulo cuarto hacia todo el resto del tratado; de esta 

manera desde el capítulo quinto hasta el catorce despliega lo que queda implícito en el 

cuarto. Estos últimos capítulos hablan de la ‘palabra-declaración’ cada uno desde una 

nueva perspectiva: la declaración en cuanto afirmación y negación; los tipos de relaciones 

de contraposición que hay entre las diversas declaraciones afirmativas y negativas, sean 

particulares o generales; la  unidad y pluralidad entre las declaraciones afirmativas y 

negativas; las declaraciones futuras; la oposición que hay entre las declaraciones de verbo 

predicativo y entre las declaraciones de verbo atributivo, con sujeto definido o indefinido; 

las declaraciones modales y la oposición de ellas; la consecución de las declaraciones 

modales; y concluye con una explicación de la oposición que hay entre las declaraciones. 

En esta última perspectiva se retoman sintéticamente varios temas ya explicados en los 

capítulos anteriores. 

 

El estilo de Aristóteles es lacónico, puntual y conciso. En pocas líneas comunica 

contenidos muy densos y precisos. Esto, por otro lado, dificulta en alto grado la 

comprensión del texto. A ello se le agrega que es un escrito muy antiguo y que por tanto se 

necesita una sintonía que rebase los límites del tiempo presente para dialogar con el texto. 

Este diálogo exige un proceso en espiral, de manera que con cada vuelta sobre el mismo 

texto se va ampliando el grado de comprensión. Una vez leído el texto íntegro cada parte 

toma sentido en la armonía del conjunto. 

 

 



 13 

2. EL GIRO LINGÜÍSTICO DE LA 

FILOSOFÍA EN EL SIGLO XX : 
DIFICULTADES METAFILOSÓFICAS 

DE LA FILOSOFÍA LINGÜÍSTICA 
 

2.1. PRELIMINAR 

 

 En la historia de la filosofía ha habido muchas revoluciones paradigmáticas, cuyos 

nuevos métodos y criterios después son superados. Dichas revoluciones no han sido vanas. 

Una de las revoluciones filosóficas más importantes durante este siglo ha sido el giro 

lingüístico en la filosofía, es decir, la perspectiva que asegura que los problemas 

filosóficos pueden ser resueltos (o disueltos) reformando el lenguaje o comprendiendo 

mejor el lenguaje que usamos en el presente. Algunos han exaltado esta perspectiva y otros 

la han denigrado, pero pocos han tenido el valor de serenar su ánimo para entablar una 

discusión metafilosófica sobre este asunto. El hecho de que existan muchas cuestiones 

debatidas no es un argumento suficiente para zanjar la cuestión. Decir que los filósofos no 

se ponen de acuerdo, mientras que los científicos sí lo logran, no obliga a abandonar el 

debate, dado que esto ha sucedido porque los filósofos trabajan con problemas más 

difíciles que los que ocupan a los científicos.  

 

 

2.2. LA BÚSQUEDA DE UN PUNTO DE PARTIDA NEUTRAL: Enunciados 

incondicionados 

 

 Antes de evaluar la revolución filosófica del giro lingüístico hay que responder a 

dos preguntas: a) Los enunciados de los filósofos lingüísticos ¿son realmente 

incondicionados, en el sentido de que su verdad sea independiente de cualquier 

presupuesto injustificado?; b) ¿Cuentan realmente los filósofos lingüísticos con criterios 

de eficacia filosófica que sean suficientemente claros para permitir un acuerdo racional? 

En los puntos 2.2. y 2.3. se responderá a la primera pregunta; en cambio, en el punto 2.4. a 

la segunda. 

 

A.J. Ayer había escrito irónicamente «el hombre que está dispuesto a probar que la 

metafísica es imposible es un hermano metafísico con una teoría rival propia». Sin 

embargo, él mismo aceptaba que los únicos lenguajes válidos son el de la lógica y el de la 

ciencia empírica, de manera que si el metafísico no usa ninguno de los dos, sus enunciados 

no son significativos. Esto representa un desafío para el metafísico: «dinos qué es lo que 

está a favor o en contra de lo que estás diciendo y te escucharemos; si no, tendremos el 

derecho de ignorarte». Aunque R. Carnap y A. J. Ayer buscaban una disciplina 

filosóficamente neutral como la lógica, su propia propuesta distaba mucho de ser 

incondicionada. Bergman intentó mejorar las propuestas anteriores, sin embargo, también 

queda atrapado en el presupuesto del slogan de que «todas las preguntas filosóficas son 



 14 

preguntas acerca del lenguaje», “todos los filósofos lingüísticos hablan acerca del mundo 

por medio de un hablar sobre un lenguaje apropiado. Este es el giro lingüístico”5. Bergman 

se orientó preferentemente hacia el lenguaje ideal dejando de lado el lenguaje ordinario. 

El giro lingüístico que conserve esta típica orientación tiene el riesgo de desembocar en el 

racionalismo y en el idealismo lingüístico. Por su parte, una reducción del amplio 

horizonte de la realidad puede llevar a la filosofía a enclaustrarse en el puro lenguaje 

desembocando en un nominalismo metodológico que afirma que todas las preguntas que 

los filósofos se han hecho sobre conceptos universales no pueden ser contestadas mediante 

una investigación empírica, sino sólo mediante el uso de expresiones lingüísticas, y de 

ninguna otra manera. La filosofía del lenguaje debe salvar el riesgo de inclinarse hacia 

cualquiera de estos dos extremos representados por el idealismo racionalista y el 

empirismo psuedocientífico.  

 

Por lo anterior, los supuestos enunciados incondicionados de los anteriores filósofos no 

disponen de pruebas incontrovertibles. Por ello, muchos filósofos lingüísticos posteriores 

reconocen: «no malgastes tu vida en palabras, únete a nosotros y juntos razonaremos 

acerca de aquello que estas palabras representan». De manera que tras la huida, viene la 

revancha onto-metafísica. Hay que reconocer que la filosofía del lenguaje ideal incluyó 

enunciados controvertibles en su desprecio por la metafísica. 

 

Por su parte, la filosofía del lenguaje ordinario ¿también presupone enunciados 

controvertibles o puros enunciados incondicionados? Hay que reconocer que incluye un 

presupuesto altamente impugnable: que el lenguaje ordinario unido a la ciencia es 

adecuado para describir y explicar cualquier cosa que exista. De manera que los dos tipos 

de filósofos han prejuzgado el planteamiento de la pregunta.  

 

 

2.3. FILOSOFÍA DEL LENGUAJE IDEAL VERSUS FILOSOFÍA DEL LENGUAJE 

ORDINARIO 

 

 

La gresca histórica entre lenguaje ideal y lenguaje ordinario no es tan relevante 

para la cuestión del valor de la filosofía lingüística como algunas veces pudo parecer. 

Desde un punto de vista metafilosófico no está claro por qué debería existir esta 

controversia, que frecuentemente ha estado desenfocada. Lo que sí es importante después 

de este altercado es responder a la pregunta ¿cómo podremos encontrar criterios de 

eficacia filosófica que posibiliten un acuerdo racional en las cuestiones lingüísticas? 

(Habermas: mediante procedimientos de diálogo argumentativo encausados por la 

pragmática formal). 

 

                                                           

5 RORTY, Richard, El giro lingüístico: dificultades metafilosóficas de la filosofía lingüística 

(Paidós/I.C.E., Barcelona 1990) 62. La frase ‘giro lingüístico’ es originaria de Bergman. 



 15 

 Después de las arduas discusiones del pasado, el filósofo del lenguaje ideal es capaz de 

conceder libremente que su lenguaje ideal no es más que un esbozo de una «forma de 

vida», que aún cuando sea pragmáticamente imposible, es posible lógicamente, y de este 

modo renuncia a su pretensión de sustitución radical del discurso ordinario6. De esta 

manera se ha intentado establecer un acuerdo racional* entre ambas perspectivas 

filosóficas respecto al lenguaje situándose en un plano metafilosófico, no totalmente ajeno 

a las tentativas de la metafísica tradicional.  

 

En relación con la filosofía del lenguaje ordinario hay que decir que un filósofo que 

unilateraliza esta perspectiva se compromete a plantear su problema sin usar ninguna 

palabra  filosóficamente en sentido técnico. Un mérito de esta corriente es haber vinculado 

los problemas filosóficos del lenguaje con la vida ordinaria del ser humano reconociendo 

que muchos filósofos han vivido de las basuras de sus predecesores sin preguntarse si las 

premisas que generaron el problema en el pasado son realmente aceptadas por las personas 

corrientes. Esto es importante porque algunos han pretendido llamar la atención utilizando 

una jerga especializada, pero un filósofo tiene derecho a usar dicha jerga si previamente ha 

formulado los problemas primordiales en un lenguaje ordinario accesible a la mayoría. Si 

no procede de esta manera tendrá que tragarse la conclusión de que los problemas 

filosóficos son producidos lingüísticamente, no descubiertos. Sin embargo, hay que 

enfrentar el riesgo de quedar atrapado en una de estas dos trampas extremas: a) creer que 

la filosofía es una disciplina que se ocupa únicamente de ciertas creencias de sentido 

común; b) confundir la filosofía con una pseudociencia que resuelve técnicamente puros 

problemas académicos. El empuje del giro lingüístico en la filosofía contemporánea se 

dirige contra estas dos trampas de manera que hoy se tiende a buscar un punto de vista 

intermedio de arbitraje metafilosófico entre filosofía del lenguaje ordinario y filosofía del 

lenguaje ideal. 

 

 

2.4. CRITERIOS DE EFICACIA EN LA FILOSOFÍA ANALÍTICA 

 

 

La pregunta que motiva este inciso es ¿disponen realmente los filósofos 

lingüísticos de criterios de eficacia filosófica que sean lo suficientemente claros como 

para permitir acuerdos racionales? Los presupuestos de esta pregunta pueden ser 

condensados en una única afirmación plausible: “que no deberíamos hacer preguntas si no 

podemos ofrecer criterios para respuestas satisfactorias a las mismas”7 y dichos criterios 

                                                           

6 Cfr., Ibid., 82. 

* Este acuerdo no es puramente lingüístico. En las posturas radicales de los orígenes de la filosofía del 

lenguaje en el siglo XX se encontraban opiniones tales como: «el inglés es adecuado para objetivos no 

filosóficos; podemos probar que un problema filosófico no puede ser planteado sin usar mal el inglés sólo 

si podemos determinar su uso correcto»; «los filósofos logran más fácilmente el acuerdo sobre palabras 

que sobre cosas; si no nos aferramos a este acuerdo no queda otro agarradero para el giro lingüístico». 

7 Ibid., 75. 



 16 

deben enfocarse a la consecución de un consenso racional respecto a las cuestiones de la 

filosofía del lenguaje. Tanto en la perspectiva del lenguaje ideal como del lenguaje 

ordinario el acuerdo racional es posible en cuestiones delimitadas dando la impresión de 

que las preguntas de los filósofos son específicas y restringidas a un campo preciso 

infranqueable. Hay incluso a quienes les gustaría que los filósofos se transformaran en 

lingüistas empíricos para obtener un consenso al estilo de los demás investigadores. 

 

Este pesimismo acentúa la incapacidad de los filósofos lingüísticos para llegar a un 

acuerdo racional acerca de la solución o disolución de los problemas filosóficos, de 

manera que se puede sucumbir ante la tentación de ya no intentar ofrecer condiciones 

necesarias y suficientes de verdad para cualquier enunciado, ni una explicación adecuada 

del significado de cualquier palabra, mucho menos una interpretación del sentido de la 

realidad en su conjunto. Planteado el problema de esta manera, parecería que el lenguaje 

se ha convertido en la arma letal de la filosofía en el siglo XX. Entonces, desde ahora, 

carecería de sentido hablar acerca de «verdades necesarias»; se podría dejar de hablar de 

verdades necesarias si se probara que muchos problemas filosóficos tradicionales 

surgieron porque los filósofos no prestaron suficiente atención al hecho de que algunas 

preguntas son simplemente estúpidas porque no hay criterios consensuados ni un 

procedimiento racional para responderlas. Este pesimismo desemboca en el 

reconocimiento de que todo intento de reconciliar la filosofía del lenguaje con la tradición 

filosófica está abocado al fracaso. 

 

Este pesimismo está fincado en un inadecuado planteamiento de la cuestión sobre los 

criterios de eficacia, porque la pregunta «¿Disponen los filósofos lingüísticos de criterios 

de éxito filosófico que sean lo suficientemente claros como para hacer posible un acuerdo 

racional? podría revertirse de la siguiente manera: ¿disponen de criterios de eficacia en 

la disolución de los problemas filosóficos?, es decir, ¿se han puesto de acuerdo los 

filósofos lingüísticos en los principios según los cuales se puede inferir la disolución de un 

problema filosófico?8 De manera que tampoco hay consenso acerca de que la filosofía 

tenga que ser enterrada, porque la supuesta arma letal para liquidarla no es capaz de 

alcanzar su propio objetivo. Por ello, después de las críticas de Russell, Carnap, 

Wittgenstein, Ryle, Austin, entre otros, no se han logrado demostraciones demoledoras 

ni definitivas del sinsentido de la filosofía, y precisamente esto es suficiente para colocar 

este período entre las épocas más grandes de la historia de la filosofía porque ésta le ha 

ganado la batalla a sus demoledores. 

 

 

2.5. PROSPECCIÓN PARA EL FUTURO: DESCUBRIMIENTO VERSUS PROPUESTA 

 

 

 ¿Autorizan los anteriores resultados pesimistas para hablar del fracaso filosófico 

del giro lingüístico? ¿Significa esto que la filosofía habrá llegado a su final y hoy no 

                                                           

8 Cfr., Ibid., 113. 



 17 

tendremos más que decirle adiós? ¿Es realmente imaginable una cultura postfilosófica? Lo 

único sensato que se puede decir sobre la mayor parte de estas preguntas es que es 

demasiado pronto para responderlas9. Se pueden entrever al menos seis posibilidades para 

el futuro de la filosofía: 

 

1) El repudio del nominalismo metodológico puede abrir nuevos horizontes para la 

filosofía. La fenomenología puede ofrecer un buen método para la superación de esta 

encrucijada. 

 

2) Se puede abandonar la búsqueda de criterios eficaces para alcanzar acuerdos 

racionales, de manera que la filosofía deje de ser una disciplina argumentativa, y se 

acerque a la poética. 

 

3) Se pueden buscar nuevos lenguajes ideales auxiliándose de nuevos métodos. 

 

4) A la pregunta «¿ha llegado a su fin la filosofía?» podría responderse con un enfático 

«sí», de manera que se podría forjar una cultura pos-filosófica tan posible y tan 

deseable como una cultura pos-religiosa. Podríamos llegar a considerar la filosofía 

como una enfermedad cultural que ha sido curada. 

 

5) La lingüística empírica podría ganar terreno para reducir la labor del pensamiento a 

una lexicografía que llenara el vacío dejado por la filosofía. 

 

6) Podría ser que la filosofía lingüística trascendiera su función meramente crítica 

convirtiéndose en una actividad que describiera las condiciones necesarias de la 

posibilidad del lenguaje mismo buscando los criterios de eficacia filosófica para una 

acuerdo racional. 

 

Teniendo como marco estas seis posibilidades del futuro de la filosofía, muchos anhelan 

que la filosofía sea más una propuesta que un descubrimiento opinando que la filosofía 

debería aspirar a proponer formas mejores de hablar (perspectiva comunicativa) más que a 

descubrir nuevas verdades (perspectiva heurística), aunque hay también quien defiende la 

segunda perspectiva, como es el caso de la tradición del lenguaje ordinario de Oxford. 

 

 

 

 Los límites del lenguaje que puede utilizar un hombre son los límites de su 

pensamiento y de su imaginación 10. 

 

 

                                                           

9 Cfr., Ibid., 117. 

10 Cfr., Ibid., 125. 



 18 

3. TEORÍA DEL LENGUAJE SEGÚN LUDWIG 

WITTGENSTEIN 

 

 

3.1. EL MUNDO COMO CONJUNTO DE HECHOS Y OBJETOS: SU 

SENTIDO LINGÜÍSTICO 
 

 En este capítulo se presentará el pensamiento de Wittgenstein sobre el mundo en 

general, que es un elemento que le da sentido a nuestro sistema de signos lingüísticos; se 

articulará la relación del mundo con el lenguaje en cuanto conjunto de proposiciones 

acerca del mundo.  

 

El mundo está compuesto de hechos y objetos, incluso el hombre es un hecho puesto que 

es producto de una historia y va haciendo la historia. Los objetos son hechos en la medida 

que son producto de evoluciones y realizaciones. No podemos pensar ningún objeto fuera 

de la posibilidad de su conexión con otros, no los podemos pensar fuera de la posibilidad 

de un contexto. Al conocer un objeto se conoce dentro de un contexto de relaciones 

posibles. Los objetos pensados tienen la posibilidad de combinarse el uno con el otro y de 

construir los hechos mediante estas relaciones, modelando la estructura de los mismos 

hechos y de su expresión en proposiciones. "El modo como los objetos dependen unidos 

en el hecho es la estructura del hecho"11. 

 

Al conocer nos hacemos figuras (Bild) o representaciones de los hechos. Cabe ahora la 

observación de que Bild no es la forma entendida en sentido aristotélico-tomista. Tampoco 

es la figura en cuanto silueta física delimitante de la realidad, ni la imagen en cuanto 

fenómeno sensible percibido por los sentidos. Todos estas acepciones se presuponen como 

base de un conocimiento sensitivo-conceptual. Bild en el contexto de la filosofía de 

Wittgenstein significa con más propiedad 'representación' intencional y conceptual de la 

realidad en el pensamiento y expresada en el lenguaje. 

 

Si al conocer nos hacemos 'representaciones' de la realidad,  la representación es una 

modelo de la realidad y está ligada a la realidad. En el acuerdo o desacuerdo de su sentido 

con la realidad, consiste su verdad o falsedad. "La representación [Bild] lógica de los 

hechos en la mente es el pensamiento"12, por eso un hecho es pensable. La totalidad de los 

pensamientos verdaderos es una representación total que tenemos del mundo. El 

pensamiento se expresa en juicios o proposiciones, y éstos mediante el lenguaje son 

                                                           

11  WITTGENSTEIN, Ludwig, Tractatus logico-philosophicus (Routledge & Kegan Paul, London 1922) 

[trad. cast. de TIERNO GALVÁN, E., Tractatus logico philosophicus (Revista de Occidente, 

Madrid 1973
5

) 42]. 

12 Ibid., 79. 



 19 

perceptibles y cognoscibles. La proposición es articulada, no una simple mezcla de 

palabras, y tiene sentido en su referencia a los hechos del mundo. 

 

El pensamiento es la proposición con significado ya que la proposición está articulada por 

nombres que significan los objetos conocidos del mundo. "La totalidad de las 

proposiciones es el lenguaje"13. El hombre tiene la capacidad de que en el lenguaje puede 

expresar el sentido global de la realidad sin conocer exhaustivamente el cómo y el qué de 

cada hecho significado por cada palabra. La posibilidad de la proposición descansa en la 

representación de los objetos a través de signos y el sentido o sin-sentido lingüísticos de 

una proposición depende de su acuerdo o desacuerdo con las posibilidades de existencia y 

no existencia del hecho que pretende significar. El sentido lingüístico de una proposición 

es lo mismo que el estado de hechos que representa. 

 

Hasta ahora se ha articulado coherentemente la relación entre el mundo, los objetos, los 

hechos, el pensamiento y el lenguaje. De esta articulación depende el sentido o sin-sentido 

lingüísticos de lo conocido. Por ello, la teoría del conocimiento no debe prescindir del 

lenguaje ya que éste es el vehículo humano más adecuado para la expresión del 

conocimiento. Toda la filosofía se expresa por medio del lenguaje. Después de exponer el 

sentido lingüístico del mundo como conjunto de hechos y objetos conocidos y expresados 

en el lenguaje, es necesario enmarcar los límites del mundo. 

 

 

3.2. LÍMITES DEL MUNDO: SU SENTIDO Y SIN-SENTIDO 

LINGÜÍSTICOS 
 

 

 El mundo es el tema que corresponde a la cosmología. Para el presente propósito 

sólo tiene interés desde el punto de vista del sentido o sin-sentido lingüístico. Ya se ha 

delineado en el capítulo anterior el conjunto de lo significativo lingüísticamente. Ahora se 

pretende tratar acerca de lo que está más allá de los límites del mundo en cuanto que 

desborda los límites del mundo y del lenguaje. No tiene una intención negativa de 

excluirlo como inexistente sino que con un lenguaje lógico, unívoco y exacto no se puede 

hablar de lo que desborda sus propios límites. Incluso se podría afirmar que algunas de 

estas realidades que desbordan los límites del 'mundo' de hechos y objetos lógicos 

constituyen las condiciones previas, ontológicas y epistemológicas, de posibilidad del 

mundo con sus hechos y objetos lógicos pensables y expresables mediante un lenguaje 

lógico exacto con sentido. Wittgenstein considera que la estructura del lenguaje,  la 

ética, la religión y el lenguaje privado desbordan los límites del lenguaje lógico exacto 

porque desbordan los límites del mundo de hechos y objetos lógicos exactos. Estos puntos 

interesan para esta investigación sólo en la medida en que repercuten para la teoría del 

                                                           

13 Ibid., 94. 



 20 

conocimiento en cuanto a la expresión con sentido o sin-sentido de lo que se conoce, 

desde la teoría wittgensteiniana del lenguaje. 

 

 

3.2.1. Estructura del lenguaje 

 

 La lógica debe subyacer en el lenguaje, en el pensamiento y en la filosofía. 

También debe partir de la experiencia de la realidad del mundo. Ya se ha hablado del 

mundo, del pensamiento y del lenguaje lógico;  de ello es posible. Pero hablar válidamente 

de la estricta estructura previa del lenguaje no le era todavía posible a Wittgenstein. Aquí 

queda una perspectiva por investigar mediante una metafilosofía del lenguaje o una 

ontología del lenguaje. Wittgenstein no niega la posibilidad de una  ciencia de este tipo, 

simplemente reconoce su propia incapacidad para tratarla con un lenguaje lógico exacto. 

Ciertamente se necesitaría un método adecuado a esta estructura del lenguaje. 

 

 

3.2.2. Ética y religión 

 

 

Para Wittgenstein la ética es el "estudio sobre lo valioso o lo que realmente importa (...); 

es la investigación acerca del significado de la vida"14. Es posible hacer juicios de hechos 

mediante un lenguaje lógico exacto; pero hacer juicios absolutos de valor no lo es 

mediante este tipo de lenguaje. Las palabras tal como son usadas en la ciencia sólo son 

capaces de contener y transmitir significado y sentido naturales. En cambio la ética es, en 

este sentido, sobre-natural, es decir trasciende el ámbito científico exacto. Cuando se 

pretende dar expresión verbal exacta a las experiencias éticas y religiosas, estas 

expresiones carecen de sentido porque se está usando mal el lenguaje lógico. Wittgenstein 

no niega la existencia de Dios, ni de la moral como actuar y vivir en la bondad, ni de la 

ética como ciencia con un lenguaje propio fuera del campo exacto. Sólo es una reacción a 

los intentos de plantear la ética como 'geométricamente demostrada', e incluso una 

reacción al modo preciso de dividir y subdividir la ética en las épocas anteriores, de 

manera que resultan esquemas artificiales en la realidad, aunque coherentes formalmente, 

pero queda la pregunta: ¿son reales esos esquemas?, es decir, ¿usan bien el lenguaje? En 

cuanto a religión y a Dios se refiere, Alfaro opina que "su filosofía no es ni teísta, ni 

ateísta"15.  

 

Las expresiones lingüísticas de la ética y de la religión parecen ser sólo símiles, parece 

haber en ellas algún tipo de analogía. No es que las realidades de la moral y de la religión 

carezcan de sentido en sí mismas, sino que lo que carece de sentido exacto absoluto son la 

                                                           

14  WITTGENSTEIN, Ludwig, Wittgenstein's lecture on ethics (Philosophial Review, New York 1965) 

[trad. cast. de BIRULES, Fina, Conferencia sobre ética (Paidós, Barcelona 1989) 11-12]. 

15 ALFARO, Juan, De la cuestión del hombre a la cuestión de Dios (Verdad e Imagen 103; Sígueme, 

Salamanca 1989
2

)133. 



 21 

expresiones lingüísticas que las pretenden manifestar, "estas expresiones carentes de 

sentido no carecen de sentido por no haber hallado aún las expresiones correctas, sino que 

es su falta de sentido lo que constituye la misma esencia de tales expresiones"16, pero la 

realidad auténtica que designan "es una realidad inefable, no expresable [sólo] con 

palabras, porque pertenece a los auténticos problemas de la vida"17, lo que cada uno 

pretende es ir más allá del mundo lógico, lo cual es lo mismo que ir más allá del lenguaje 

lógico significativo. Con esto se abre el problema del lenguaje  religioso, teológico y ético. 

Cabría en este momento reconocer patentemente la influencia neopositivista recibida por 

Wittgenstein, el modelo científico de Russell sobre la matemática y el ambiente del 

Círculo de Viena. Sin embargo hay indicios de ir superando esa impostación, como lo 

podemos constatar en el siguiente párrafo. 

 

"La ética en la medida que surge del deseo de decir algo sobre lo 

absolutamente bueno, lo absolutamente valioso, no es una ciencia [exacta]; 

pero es un testimonio de una tendencia del espíritu humano que yo 

personalmente  no puedo sino respetar profundamente y que por nada del 

mundo ridiculizaría"18. 

 

 

3.2.3. El lenguaje privado 

 

 El lenguaje privado se refiere a toda aquella elaboración reflexiva que solemos 

hacer antes de hablar, al menos en forma general, acerca de nuestras ideas fundamentales y 

del cómo expresarlas sin equívoco ni confusión ante la interpretación de otros. No es 

necesario que les expliquemos el proceso consciente que hemos elaborado. También 

ocurre que ante ciertos temas, algún giro toca alguna fibra relevante de sentido para cada 

uno de diferente modo; este relieve no es necesario que seamos capaces de explicarlo 

meticulosamente a los demás. Son aspectos de sentido de la vida que si los expresáramos 

únicamente con palabras, no se comunicaría toda la riqueza del contenido descubierto 

porque no tienen el mismo grado de significación para otros. En el lenguaje privado se 

reflexionan, se maduran, nos van radicalmente convenciendo cuanto más fielmente las 

vivimos. 

 

El lenguaje privado sólo significa plenamente para cada uno; los otros pueden darle una 

interpretación distinta e incluso errónea, debido a que cada uno se sitúa en una orientación 

de acuerdo a un sistema de certezas vividas, a un contexto lingüístico y extralingüístico, 

ubicado en juegos de lenguaje y en la originalidad de interpretación y ejecución vivida de 

las reglas lingüísticas y extralingüísticas. 

                                                           

16  WITTGENSTEIN, Ludwig, Wittgenstein's lecture on ethics…,  40. 

17 KÜNG, Hans, Existiert Gott?: Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit (Piper & Co., Munich 1979) 

[trad. cast. de BRAVO NAVALPORTO, J.Ma., ¿Existe Dios?: respuesta al problema de 

Dios en nuestro tiempo (Cristiandad, Madrid 1979
2

) 685. 

18  WITTGENSTEIN, Ludwig, Wittgenstein's lecture on ethics…, 42. 



 22 

 

El lenguaje privado es indiferente para la teorización y verificación lógica. Existe  como 

ente de razón pero sus usos funcionan en lo ilógico inexpresable, y aunque se pueda pensar 

en él, "el hecho de que se pueda 'pensar' no implica que tenga sentido decirlo"19. 

 

Se ha presentado la opinión wittgensteiniana acerca de las expresiones lingüísticas acerca 

de  la estructura del lenguaje, la ética, la religión y el lenguaje privado. Las realidades 

existentes a las que aluden estas expresiones están fuera de los límites del mundo exacto y 

de los límites del  lenguaje lógico. Por eso carece de sentido querer expresarlas con un 

lenguaje de este tipo. Debe haber un tipo de lenguaje propio para designar estas realidades, 

así como existe un método propio para cada tipo distinto de ciencia. Este tipo de 

realidades se puede expresar significativamente en otro tipo de contextos lingüísticos y 

extralingüísticos, y con otro tipo de juegos del lenguaje. Wittgenstein no alcanzó a prever 

explícitamente esta posibilidad, pero no se cerró a ella. Hemos tocado esta temática sólo 

en la medida en que repercute para la teoría del conocimiento en cuanto a la expresión con 

sentido o sin-sentido de lo que se conoce, desde la teoría  wittgensteiniana del lenguaje. 

 

 

3.3. SENTIDO FILOSÓFICO DEL LENGUAJE 
 

 

 En este capítulo se presentarán los elementos que le dan sentido a nuestro lenguaje. 

Dado que ya se ha tratado del mundo, los objetos, los hechos y su relación con el 

pensamiento y con el lenguaje, en el cuarto capítulo se desarrollarán los elementos 

restantes; ellos son: un sistema, los contextos, los juegos de lenguaje, el uso y las reglas 

del lenguaje, las proposiciones, las palabras. Se va a proceder en dos partes generales: 

primero, la teoría sobre la palabra y la proposición del llamado Primer Wittgenstein; 

después, la teoría del Segundo Wittgenstein sobre el sistema, los contextos, los juegos del 

lenguaje, el uso y las reglas. Con esta estructura se hará patente la unidad continuada entre 

estas dos etapas del pensamiento filosófico de este pensador porque entre las dos 

concepciones elaboradas por él (la teoría de la 'representación' = Bild, y la teoría del 'uso' = 

Gebrauch, Verwendt, Praxis) no hay una contraposición, sino una avance de concepción 

evolucionada y complementaria. El mismo Wittgenstein lo precisa en sus últimos escritos: 

"el significado de una palabra es una forma de su uso;  lo que aprendemos cuando una 

palabra se incorpora a nuestro lenguaje por primera vez es su significado como una forma 

de su uso"20, "por ello existe una correspondencia entre los conceptos de 'significado' y 

'regla'"21, del significado usado surge la regla que aclara y especifica la naturaleza del 

                                                           

19  WITTGENSTEIN, Ludwig, Über Gewissheit (Basil Blackwell, Oxford 1969) [trad. cast. de LLUÍS 

PRADES, José, Sobre la Certeza (Hombre y Sociedad 27; Gedisa, Barcelona 1988)  § 31]. 

20 Ibid., § 61.  

21 Ibid., § 62. 



 23 

significado del lenguaje, y "cuando cambian los juegos del lenguaje cambian los 

conceptos, y con estos, los significados de las palabras"22. 

 

 

3.3.1. Primer Wittgenstein y su teoría lingüística de Bild 

 

3.3.1.1. La palabra 

 

 Es muy impropio tomar las palabras como propiedades naturales de un sustrato 

(hecho u objeto) porque las palabras no tienen una relación natural  con el hecho u objeto 

que significan, sino que tienen una relación convencional. "Una frase de nuestro lenguaje 

se aproxima a una representación [Bild] del lenguaje pictórico [Bildsprache] mucho más 

de lo que pensamos"23 pero, por supuesto, no es a modo de sensaciones (Empfindungen). 

Bild es un esquema no sólo sensible de la realidad, sino figurado (Figur) por la 

inteligencia, a ella le sirve como imagen (Vorstellungen) de referencia y facilitación del 

aprendizaje. La Bild es una representación lingüística a nivel universal y comunicativo. A 

través del lenguaje significamos el mundo que percibimos y vivimos, pero el significado 

depende del uso que le demos a la palabra* . El proceso de la formación del lenguaje es: 

sensación (Empfindungen), imagen  captada (Vorstellungen), figura (Figur), 

representación lingüística  (Bild) del objeto o hecho asimilado durante la sensación. En 

este punto sería muy oportuna una comparación entre la teoría tomista de la abstracción y 

la teoría wittgensteiniana de la formación del Bild; sin embargo sería una desviación 

amplia del tema central de esta investigación, por eso se deja de lado esta comparación. 

 

3.3.1.2.  La proposición 

 

 La proposición es la expresión lingüística de un juicio acerca del mundo o de lo 

que se manifiesta a través del mundo ya que una proposición describe lingüísticamente la 

situación conceptual. La proposición en sí misma desligada de sus contextos usados y los 

sistemas usados no significa plenamente porque "la proposición sólo tiene sentido a través 

del uso"24. El uso es un elemento importante para la corrección de nuestras expresiones 

erróneas porque toda verdad o falsedad, para ser tales, dependen de un contexto usado de 

referencias que sirven de marco y límite significativos. 

 

3.3.1.3. Lo verdadero 

 

 De lo que sabemos y estamos seguros es preciso demostrar de un modo objetivo 

que no es posible error alguno porque nuestro saber puede estar equivocado; sin embargo, 

toda fundamentación o justificación tiene un límite porque nos valemos de un sistema ya 

                                                           

22 Ibid., § 65. 

23 Ibid., § 243. 

*  Vid.la teoría del uso que se desarrollará más adelante dentro del Segundo Wittgenstein. 

24  WITTGENSTEIN, Ludwig, Über Gewissheit..., § 10. 



 24 

compuesto por certezas (científicas, filosóficas, empíricas, lingüísticas, religiosas) que nos 

han sido transmitidas y que ya no verificamos. Esto no es un error, es completamente 

razonable ya que el hombre razonable no tiene ciertas dudas, y en nuestra vida nos damos 

por satisfechos con muchos elementos que en ningún momento hemos puesto en tela de 

juicio. Aunque otra persona pueda poner en duda lo que nosotros declaramos seguro, no 

podemos dejar de creerlo: "una duda sin término no es ni siquiera una duda"25.  

 

Lo verdadero debe tener fundamentos en el mundo o en lo que se manifiesta a través de él, 

"el decidir a favor o en contra de una proposición no proporciona el fundamento"26 que 

necesita para que sea verdadera o falsa. La verdad y el bien no se deciden por mayoría 

democrática. 

 

 

3.3.2. Segundo Wittgenstein y su teoría lingüística del 'uso': Gebrauch, Verwendt, 

Praxis 

 

 

 En el uso del lenguaje, además de la palabra y proposición representativas, es de 

gran relevancia el sistema, el  contexto, los juegos del lenguaje y las reglas lingüísticas. 

 

3.3.2.1. El uso 

 

El uso es "la aplicación y la interpretación de las palabras y, por tal flujo, las 

palabras poseen un significado"27. El uso, en cuanto dirigido por el pensamiento, da vida 

al signo lingüístico y al extralingüístico, "sin el uso la frase muere, se reduce a una mera 

secuencia de sonidos o de figuras acústicas"28. Cuando aprehendemos una palabra para 

conocer su significado aprendemos su uso en determinadas circunstancias. 

 

 

3.3.2.2. Sistema y contexto (lebenswelt, sitz in leben) 

 

 El sistema de significación lingüística es el conjunto de criterios (abstractos o 

reales) según el cual se ordena la realidad dentro de ciertas categorías racionales.  El 

sistema abarca los contextos, que son los horizontes lingüísticos o extralingüísticos dentro 

de los cuales se usa un signo. Dentro de un sistema existen variedades de contextos y usos. 

El significado de "toda palabra depende del sistema de juegos lingüísticos usados"29. 

Describir un hecho es describir lo que ocurrió desde determinado punto de vista; así 

                                                           

25 Ibid., § 625. 

26 Ibid., § 200. 

27 WITTGENSTEIN, Ludwig, Zettel (Basil Blackwell, London 1967) [trad. cast. de CASTRO, Octavio, 

Zettel (U.N.A.M., México 1985) § 135]. 

28 Ibid., § 143. 

29 Ibid., § 228. 



 25 

representamos el acontecimiento con nuestro lenguaje. Este determinado punto de vista 

está constituido por las certezas que hemos ido adquiriendo a lo largo de nuestra vida, 

"nuestras convicciones constituyen un sistema"30, cualquier confirmación, prueba y 

refutación de una hipótesis tiene lugar en el seno de un sistema. Dentro de un sistema 

algunos elementos se mantienen inmutables y firmes, mientras otros son más o menos 

permanentes. 

 

Para describir una situación de hechos u objetos con sentido tenemos que describirla 

dentro de un contexto. Sólo el contexto usado hace posible que se muestre con claridad lo 

que se quiere decir. Las proposiciones tienen sentido como parte y en conexión dentro de 

un discurso que forma parte, a su vez, de un contexto integrado a un sistema. Las palabras 

significan plenamente si son usadas dentro de un contexto lingüístico  y dentro de un 

contexto extralingüístico --como los ademanes, la historia individual y social, la intención, 

el estado de ánimo, estado de conciencia, el tono del habla, el gesto, la mirada que 

acompaña, el matiz de titubeo, súbito hallazgo, de decisión, de satisfacción o 

insatisfacción, nuestra vida: "nuestro hablar obtiene su sentido del resto de nuestra 

actuación"31. 

 

 

3.3.2.3. Juego del lenguaje (sprachespiel o campo) 

 

 El sentido de una proposición lo aporta la verdad que expresa el juego del lenguaje 

en el que se usa. Según el juego de lenguaje que se use las palabras tienen diferentes 

sentidos, la posibilidad de asegurar la verdad con nuestras palabras pertenece al juego del 

lenguaje. 

 

 

3.3.2.4. Las reglas 

 

 La regla tiende hacia un uso perfectible del lenguaje, es el método para que el uso 

del lenguaje mantenga su ideal. El uso inexperto es susceptible de error, por eso se debe 

corregir refiriéndolo a una regla. 

 

Las reglas del lenguaje las va aportando el uso cuando se convierte en paradigma de 

actuación (lingüística o extralingüística) porque respeta la naturaleza del lenguaje. No se 

puede describir la forma en que ha de usarse una regla si no es 'entrenando' en el uso de la 

regla. Las reglas no son suficientes para establecer una práctica, también se necesitan los 

paradigmas y los ejemplos de su uso. 

 

Interpretar una regla es hacer usos diferentes de las palabras; a través de ellos no hay un 

cambio de la realidad sino sólo un cambio de enfoque para actuar (lingüística o 

                                                           

30  WITTGENSTEIN, Ludwig, Über Gewissheit..., § 102. 

31 Ibid., § 229. 



 26 

extralingüísticamente) parcialmente distinto. Este cambio, cuando colabora a mejorar los 

usos del lenguaje es un acto progresivo de la evolución sincrónica del lenguaje. Cada uso 

del lenguaje va cargado de una interpretación de la regla como nota adicional; para 

interpretarla correctamente debe ubicarse dentro de un contexto de uso. "La 

reglamentación [Verkehrsregelung] permite y prohíbe determinados usos, pero no intenta 

guiar la totalidad de usos mediante prescripciones"32, sino que las reglas son elásticas en lo 

que tienen de adaptable a cada uso del lenguaje. 

 

Una tarea importante para la filosofía, además de las desempeñadas en la historia, es 

articular una crítica del lenguaje en todos sus aspectos. Esta es la tarea relevante de la 

filosofía del lenguaje en cuanto el lenguaje es  el  vehículo más adecuado para la 

transmisión del conocimiento humano, sea a nivel filosófico o en cualquier otro nivel. La 

filosofía debe hacer una crítica del lenguaje lógico y del lenguaje ordinario. Wittgenstein 

no subestima uno u otro, sino que cada uno según su uso es necesario: "tan pronto como 

pienso en una aplicación cotidiana de la proposición, y no solamente en una filosófica 

[lógica-exacta], su sentido se convierte en ordinario y en claridad"33; en cambio con una 

aplicación lógica-filosófica, su sentido es abstracto y rigurosamente técnico. 

 

Al final de este capítulo no debe olvidarse la unidad que hay entre la teoría del Bild  y la 

teoría del  'uso'. Ésta se ha ido presentando continuamente en la ilación que hay entre 

mundo,  hechos, objetos, pensamiento, lenguaje, uso, sistema, contexto, juegos y reglas del 

lenguaje. Sólo falta insistir en la unidad general que hay entre estos principios filosóficos 

dentro de la teoría wittgensteiniana del lenguaje que repercute en la teoría del 

conocimiento en lo que se refiere a la expresión con sentido o sin-sentido de lo que se 

conoce. Con este capítulo se ha precisado el conjunto de elementos que dan sentido a la 

expresión de lo que se conoce. 

 

 

3.4. RELACIÓN ENTRE MUNDO, LENGUAJE Y PENSAMIENTO 
 

 

 Ahora se pretende insinuar las relaciones entre mundo, pensamiento y lenguaje en 

sus recíprocas influencias que contribuyen a dar sentido a las expresiones lingüísticas y 

extralingüísticas. El mundo es el fundamento de significación referencial del lenguaje 

válido. El lenguaje describe lo que nuestro pensamiento conoce del mundo. Entre el 

lenguaje y el pensamiento hay una mutua relación de primacía e influjo. Debido a esta 

relación nuestro lenguaje evoluciona junto con nuestro pensamiento. 

 

Con la investigación y con las experiencias se descubren nuevas relaciones entre los 

hechos y objetos del mundo. Para describir estas nuevas relaciones inventamos nuevos 

juegos de lenguaje. Si expresan la verdad serán paradigmas reglamentarios que normen 
                                                           

32 WITTGENSTEIN, Ludwig, Zettel..., § 440.  

33  WITTGENSTEIN, Ludwig, Über Gewissheit..., § 347. 



 27 

ejemplarmente el uso del lenguaje en el habla de cada individuo. Por otra parte, lo 

incomprendido lingüísticamente de los nuevos descubrimientos de las relaciones entre los 

objetos y los hechos del mundo, empuja al pensamiento a continuar su investigación 

consultando la realidad. 

 

El lenguaje influye en nuestro pensamiento en la medida que comprendemos las reglas del 

lenguaje (tácitas y usadas). El pensamiento influye en nuestro lenguaje en la medida que se 

desarrolla y va adquiriendo mayores certezas y en la medida que inventa nuevas 

expresiones para mostrar esas certezas. 

 

 

 

CONCLUSIÓN 
 

 

 Wittgenstein estuvo muy cercano al neopositivismo, pero hay indicios de la 

superación de esta corriente desde el interior mismo de su pensamiento. Sin ser absorbido 

por el existencialismo contemporáneo se orienta por la escuela del análisis lingüístico. 

Con una mirada parcial parecería que sólo le interesa el lenguaje lógico técnico, pero en 

sus obras posteriores al Tractatus va asumiendo la importancia del lenguaje ordinario. 

Entre estos dos polos, según se exageren o se note la evolución continuada y 

complementaria, se puede ver el distanciamiento o la continuidad entre el llamado Primer 

y Segundo Wittgenstein. 

 

En esta investigación se ha intentado mostrar la evolución continuada y complementaria 

entre ambas facetas o dimensiones de la teoría wittgensteiniana  del lenguaje que intenta 

enmarcar los límites de validez del lenguaje: hasta qué punto tiene sentido hablar con un 

lenguaje lógico y técnico sobre los objetos y hechos del mundo y hasta qué punto otras 

realidades desbordan las posibilidades de este tipo de lenguaje. Si se intentan forzar las 

paredes de este lenguaje las expresiones carecen de sentido. Esto plantea la necesidad de 

recordar a Wittgenstein que así como existen diversos métodos propios para cada tipo de 

ciencia, también existen diversos tipos de lenguaje para expresar los contenidos de estas 

ciencias que desbordan los límites del mundo lógico exacto de una cosmovisión 

matemática. 

 

El sentido lingüístico de las diferentes realidades, según se puedan expresar con cada tipo 

de lenguaje, está determinado de una manera plena  por la realidad del mundo, los hechos, 

el pensamiento, el lenguaje, el uso, el sistema, los contextos, los juegos lingüísticos y las 

reglas. Estos son los principios filosóficos de la teoría wittgensteiniana que repercuten en 

la teoría del conocimiento en lo que se refiere a la expresión con sentido o sin-sentido de 

lo que se conoce. [Inv. fil., § 309 función de la filosofía] 

 



 28 

4. HERMENÉUTICA FILOSÓFICA 

SEGÚN HANS GEORG GADAMER 
 

 

EL LENGUAJE COMO HILO CONDUCTOR DEL 

GIRO ONTOLÓGICO DE LA HERMENÉUTICA 

 

* El lenguaje es el medio para ponernos de acuerdo acerca de los problemas 

reales. Éstos son los hilos que tejen nuestro texto. Comprender es 

ponerse de acuerdo, mediante el lenguaje, acerca de lo existente. 

 

1. El lenguaje como medio de la experiencia hermenéutica 
 

* Para comprender es necesario dialogar, y por 

tanto, usar el medio específico del lenguaje. 

 

 Interpretar es comprender, y comprender no significa sólo ponerse en el lugar del 

otro asumiendo sus vivencias, sino además, ponerse de acuerdo en alguna cuestión. Todo 

el procedimiento de la interpretación es un proceso lingüístico porque el lenguaje es el 

medio gracias al cual se realiza el acuerdo de los interlocutores y el consenso sobre un 

asunto. El problema hermenéutico no es un problema acerca del correcto dominio de un 

idioma, sino del correcto acuerdo sobre una cuestión, que tiene lugar gracias a la 

mediación del lenguaje34. La conversación dialógica es un proceso hermenéutico por el 

que se busca llegar a un acuerdo, y obviamente la interpretación de textos debe ubicarse en 

este marco global porque la relación entre autor, intérprete y texto es una correlación 

dialógica, en un horizonte contextual, análoga a una conversación entre personas. De 

acuerdo con este presupuesto, es justificable hablar de una conversación hermenéutica 

mediante la cual los intérpretes van asumiendo la verdad como algo propio.   

 

“El lenguaje es el medio universal en el que se realiza la comprensión misma. La forma 

de realización de la comprensión es la interpretación”35. Todo comprender es interpretar, y 

toda interpretación se desarrolla en el medio de un lenguaje. Por ello, el fenómeno 

hermenéutico se convierte en la médula del problema de la relación general entre 

pensamiento y lenguaje por el hecho de que la lingüisticidad es inseparable de la 

comprensión. Además, es necesario reconocer que toda tradición de pensamiento se 

transmite lingüísticamente, y que por ello, cuando esta tradición se convierte en objeto de 

estudio, es un objeto hermenéutico de índole lingüística. 

                                                           

34 Cfr. GADAMER, Hans Georg, Wahrheit und Methode (J.C.B. Mohr, Tübingen 1975) [tr. cast. de 

AGUD APARICIO, Ana / AGAPITO, Rafael de, Verdad y método: fundamentos de una 

hermenéutica filosófica (Sígueme, Salamanca 1996
6
) I, 463]. 

35 Ibid., 467.  



 29 

 

El horizonte de sentido de la comprensión no puede limitarse ni al ámbito de lo que el 

autor tenía originalmente en mente, ni a la perspectiva del destinatario al que se dedicó el 

texto en el origen, porque el autor y el destinatario no agotan el sentido del lenguaje que 

ellos utilizan, puesto que ellos no son los propietarios  únicos que agotan el significado de 

un lenguaje determinado. Lo que se fija por escrito queda absuelto de la contingencia de su 

origen y de su autor, liberándose hacia nuevas referencias de sentido. De esta manera, la 

comprensión hermenéutica influye en las tradiciones. Este hecho no puede ser tachado de 

manipulador o traidor. Por el contrario, interpretar históricamente una tradición significa 

realizar la transformación de los conceptos del pasado actualizando su sentido en el 

presente gracias a una fusión horizóntica (analogía). Ningún texto puede decir nada si no 

utiliza un lenguaje que alcance al otro (Wittgenstein: «Quien utiliza signos que nadie 

entiende, no habla»). La labor de la interpretación es rescatar la referencia a los otros que 

tiene todo lenguaje, es decir, reconquistar el sentido de una determinada expresión o 

tradición lingüística, cuyo alcance no sólo se limita al pasado, dado que es desde el 

presente como recobra su sentido original. Con ello no se subestima lo más mínimo la 

pretensión de verdad, sino que se abre esa verdad hacia horizontes de significación de 

mayor amplitud. 

 

 

 

2. El lenguaje como horizonte de una ontología hermenéutica 
 

* El lenguaje refiere un mundo, y se convierte en el 

horizonte intersubjetivo para interpretar ese mundo. 

 

2.1. El lenguaje como experiencia del mundo 
 

 

 

 La experiencia humana del mundo es articulable por vía lingüística. La 

experiencia hermenéutica humana ayuda a configurar una cosmovisión de sentido sobre la 

realidad mundanal. El pensamiento humano expresa su propia comprensión del mundo por 

medio del lenguaje, de manera que ese lenguaje es la acepción del mundo configurada por 

el pensamiento humano. Por tanto, la experiencia humana del mundo está íntimamente 

vinculada con el lenguaje, de tal manera que el lenguaje llega a ser la expresión de la 

experiencia humana del mundo. Gracias al lenguaje los hombres expresan su 

configuración de sentido sobre el mundo, es decir, lo que el mundo significa para los seres 

humanos. Esta vinculación lingüística de nuestra experiencia del mundo no desemboca en 

un perspectivismo excluyente, ya que, por su parte, el lenguaje sólo tiene verdadera 

referencia significativa gracias a que existe un mundo, cuya sentido configurador se 

expresa lingüísticamente. 

 



 30 

La libertad vigente en la relación entre el hombre y el mundo posibilita no sólo la 

diversidad de lenguajes para expresar la experiencia hermenéutica del mundo, sino 

también la diversidad de cosmovisiones dentro de un mismo lenguaje. De la relación entre 

lenguaje y mundo se deriva la peculiar objetividad de la verdad comprendida al modo 

humano por el intérprete, pero el lenguaje sólo tiene su verdadero ejercicio en el diálogo, 

en el ejercicio del mutuo entendimiento36. En el mutuo diálogo cada ciencia reconoce su 

propia relatividad vislumbrando un horizonte ontológico configurador que las desborda 

individualmente a cada una. Cada ciencia y cada lengua es una referencia a la infinitud 

de lo que es (existe) [=horizonte]. Balthasar considera que quien ama la verdad está 

dispuesto a renunciar, incluso, al propio punto de vista parcial por amor a la verdad total. 

 

 

 

2.2. El lenguaje como centro  
 

 

 El lenguaje es un centro en el que se reúnen el yo y el mundo, en el que ambos 

aparecen en su unidad originaria. El lenguaje es el centro de la hermenéutica filosófica 

porque por su medio se expresa toda nuestra experiencia del mundo y toda interpretación 

de esta experiencia. La mediación del lenguaje con el mundo convierte al lenguaje en el 

centro hermenéutico de la referencia al todo de lo existente, es decir, a la cuestión del ser, 

cuyos cimientos están construidos también lingüísticamente (Heidegger: el lenguaje es el 

hogar del ser). El lenguaje es la verdadera procesión del acontecimiento hermenéutico. A 

toda interpretación le precede una pregunta que hay que responder. Dicha pregunta 

desencadena el acontecimiento hermeneútico. La interpretación no es mera reproducción o 

mero referir el texto trasmitido, sino que es como una nueva creación del comprender.  

 

 

 

2.3. El aspecto universal de la hermenéutica 
 

* Todo lo que es puede ser comprendido, al menos algo, no totalmente. 

Por tanto, metafísica y hermenéutica son igualmente universales. 

Si algo es comprensible se puede articular lingüísticamente. 

 

 El lenguaje ayuda a penetrar hermenéuticamente en el sentido de todo lo que existe 

porque apunta hacia una estructura universal ontológica que constituye 

fundamentalmente la realidad en su conjunto. Todo aquello que existe es preguntable y 

todo lo que es preguntable existe, al menos de modo ideal o moral. Hay que decir además 

que todo ente que puede ser comprendido puede ser expresado por medio del lenguaje. 

Por ello, el fenómeno hermenéutico favorece la búsqueda ontológica de la universalidad 

                                                           

36 Cfr., Ibid., 535. El ser develado es comprensible, nos muestra su sentido. El ser se devela a través del 

lenguaje del otro, dialogando, preguntando y argumentando. 



 31 

encausándola por las autopistas de la reflexión sobre el lenguaje. En este sentido la 

hermenéutica es un aspecto universal de la filosofía que va al encuentro de la verdad, y 

no sólo un método exegético. Este giro ontológico de la hermenéutica tiene como hilo 

conductor al lenguaje y desemboca en una metafísica de lo kalo/n, de lo a)gaJo/n, de lo 

a)lhJe/j y de lo e(/n. La verdadera esencia de lo kalo/n es la «aparición»; aparecer 

significa mostrarse ‘luminosamente’ ante el sujeto que puede percibir. Por ello, aparecer, 

percibir y luz están tan íntimamente ligados. Sólo porque algo se muestra luminosamente y 

es perceptible, se le puede intelegir, comprender, valorar e interpretar como una realidad 

con sentido. El ser que aparece mostrándose como acontecimiento es el verdadero ser de la 

metafísica, el cual tiene un trasfondo ontológico cognoscible gracias a la experiencia 

hermenéutica que tiene el lenguaje como centro. El ser que se muestra perceptiblemente 

es cognoscible y  valorable. La unidad del evento mostrativo, inteligible y valorable del 

ser acontece en la historia humana. El hombre sale a su encuentro interpretando la realidad 

y expresando su sentido por medio del lenguaje.  

 
“En el conjunto de nuestra investigación se ha evidenciado que para garantizar la verdad 

no basta el género de seguridad que proporciona el uso de métodos científicos… Lo que 

no logra la herramienta del método tiene que conseguirlo, y puede realmente hacerlo, una 

disciplina del preguntar y el investigar que garantice la verdad”37.  

 

 

 

 

* La verdad está más allá del método, ésta lo desborda. 

 

 

 

                                                           

37 Ibid., 585. 



 32 

5. HERMENÉUTICA ANALÓGICA ICÓNICA 

SEGÚN MAURICIO BEUCHOT 
 

CONCILIACIÓN DE METAFÍSICA, 

HERMENÉUTICA Y LENGUAJE  
 

 

1. Introducción 
 

 

 La hermenéutica analógica pretende colocarse como alternativa entre el 

univocismo y el equivocismo. Es bien sabido que la analogía es un punto intermedio entre 

ambos polos, aunque con cierto predominio de la equivocidad. El tipo de interpretación 

que deriva de una propuesta analógica es preponderantemente abierta y, sin embargo, 

aspirando siempre a lograr cierta unidad. Es decir, trata de encontrar lo que es conciliable 

gracias a la semejanza entre las diversas realidades, pero sin olvidar que predomina lo 

diferente; por ello, se respeta la diferencia sin renunciar a la semejanza que permite lograr 

cierta universalidad. 

 

 

2. Constitución y método de la hermenéutica en sí misma 
 

 

a) Naturaleza de la hermenéutica. La hermenéutica es el arte y la ciencia de comprender e 

interpretar los «textos» (tejidos) simples o complejos de la realidad expresados por la 

mediación del lenguaje humano. En la interpretación convergen tres elementos: el texto, el 

autor y el intérprete («lector»). La hermenéutica es una disciplina teórica y práctica, porque 

los principios válidos buscan una aplicación fáctica. 

 

b) Objeto y objetivo de la hermenéutica. El objeto de la hermenéutica es el «texto» (tejido) 

simple o complejo de la realidad expresado por la mediación del lenguaje humano. El 

objetivo de la hermenéutica es comprender los textos en los antiguos y nuevos contextos y 

pretextos buscando el punto límite donde los horizontes interpretativos se tocan. 

 

c) Metodología de la hermenéutica. Implica tres aspectos: 1) análisis semántico «búsqueda 

del sentido textual con sutilidad implicativa», 2) análisis sintáctico «búsqueda del sentido 

intertextual y pretextual con sutilidad explicativa», 3) y análisis pragmático «búsqueda del 

sentido contextual con sutilidad aplicativa». 

 

d) Los elementos del acto hermenéutico: texto, autor e intérprete (o «lector»). El texto es el 

terreno o foro donde se citan el autor y el intérprete; ahí se encuentran la objetividad 



 33 

subjetiva del autor y la subjetividad objetiva del intérprete. El ideal es llegar a una 

mediación prudencial y analógica donde se entrecrucen las dos intencionalidades. 

 

e) Los pasos de la acción hermenéutica: el proceso interpretativo. El primer paso es la 

pregunta interpretativa que surge ante el dato del texto. Dicha pregunta reclama una 

respuesta interpretativa formulada gracias a juicios hermenéuticos (hipótesis, tesis, 

indicios, barruntos) que hay que probar mediante una argumentación interpretativa en el 

marco del debate dialógico, discursivo y comunicativo. 

 

 

3. Los márgenes de la interpretación: hacia un modelo analógico de la hermenéutica 
 

 

 Humberto Eco opina que hay dos corrientes generales dentro de la hermenéutica. 

Una opina que interpretar un texto significa esclarecer el significado intencional originario 

de modo objetivo y de modo independiente de nuestra comprensión presente. En cambio, 

la otra admite que los textos pueden interpretarse infinitamente de acuerdo a los nuevos 

aportes de la subjetividad presente. Entre estas dos posturas extremas Mauricio Beuchot 

propone una solución intermedia con su modelo analógico de hermenéutica, de manera 

que la objetividad y la subjetividad encuentren un punto límite que sirva de margen 

versátil para la interpretación; es decir, hay que salvar el peligro del relativismo extremo 

de las diferencias, por un lado, y el artificio de presumir la conquista de una sola 

interpretación como la única válida, por el otro. 

 
“A los que exaltan la diferencia, la analogía les ofrece la diversidad predominante, 

pero que es aquella que conviene, la más que se puede permitir; a los que exaltan la 

unidad, les hace ver que hay un ingrediente de mismidad, pero que no se puede negar 

la diferencia.[…] Y lo que hace falta es la mediación de la analogicidad, por eso 

nosotros proponemos un modelo interpretativo analógico”38. “La analogía consiste en 

evitar la tan temida unificación o identificación simplificadora, la monolitización del 

conocer, la entronización parmenídea de la mismidad; pero también consiste en evitar 

la nociva equivocidad, la entronización heraclítea de la diferencia”39. 

 

Los márgenes extremos de la interpretación en el presente están representados en primer 

lugar por la hermenéutica positivista, es decir, aquella que cree en una única interpretación 

válida y que presume alcanzar la sola intención histórica proveniente de las ipsissima 

verba auctoris. Sin embargo, esta tendencia ni siquiera es una hermenéutica completa, 

porque toda interpretación requiere que haya polisemia, es decir, diversidad de sentido. En 

segundo lugar, se puede hablar de la hermenéutica romántica que se pierde en la 

aventurera multiplicidad de las rutas propias del laberinto de las diferencias.  

 

                                                           

38 BEUCHOT, Mauricio, Tratado de hermenéutica analógica (U.N.A.M., México 1997) 28. 

39 Ibid., 32. 



 34 

En el modelo analógico de la interpretación se admite la existencia de un sentido 

relativamente semejante desde alguna perspectiva; pero dicha semejanza conlleva una 

diferencia predominante. Este tipo de interpretación analógica tiene conciencia de la 

finitud del conocimiento humano abierto en una continua búsqueda de lo infinito. La 

hermenéutica analógica no es sólo una propuesta metodológica práctica, sino también un 

modelo teórico de la interpretación, con presupuestos ontológicos y epistemológicos que 

se concretan en una propuesta metodológica. La analogía admite un rango de variabilidad. 

Esto permite que no haya un significado único en el texto, sino varios que pueden 

pertenecerle válidamente, pero no de manera indiscriminada; es decir, permite que un 

texto tenga varias interpretaciones válidas, no una sola, pero según ciertos niveles de 

validez. El intérprete es quien muestra dialógica y discursivamente la validez actual de un 

texto en la medida en que sea capaz de rescatar la intención del autor del texto40 cuya 

intencionalidad determina la verdad originaria. En el punto límite donde se encuentran el 

horizonte hermenéutico del autor y el horizonte hermenéutico del intérprete gracias a la 

mediación del texto, en ese punto hay una conjunción analógica. El primero garantiza una 

objetividad histórica subjetiva de la verdad pretérita, y el segundo una subjetividad 

histórica objetiva de la verdad presencializadora y actual. Además, el intérprete determina 

la validez actual. 

 

 Hay un progreso en la interpretación porque la historia va enriqueciendo el 

significado temporal de un texto. El diálogo intersubjetivo implica el uso conjuntivo de la 

argumentación racional y de la intuición prudencial de la conmensurabilidad de los 

diversos paradigmas. Es común que aparezca el conflicto entre las diversas 

interpretaciones, pero en la conjunción analógica de todas esas instancias podrá evitarse el 

solipsismo unívoco o equívoco.  

 

 

4. Metafísica y hermenéutica analógica 
 

 

 La hermenéutica analógica aboga por el carácter ontometafísico de la interpretación 

contra aquellos modelos que pretenden desvincularla de toda fundamentación 

ontometafísica. Ya Coreth había buscado las condiciones de posibilidad de la comprensión 

sobre bases metafísicas. Ahora Beuchot completa aquella perspectiva con algunos 

elementos de tipo semiótico poniendo de relieve la naturaleza de la hermenéutica como 

implícitamente ontometafísica por su carácter analógico.   

 

Gianni Vattimo es uno de los filósofos que en la actualidad han atacado fuertemente la 

metafísica desde una perspectiva hermenéutica. Vattimo opina que la hermenéutica es la 

nueva koiné o el nuevo esperanto de la filosofía contemporánea. El devenir del ser es 

debilitamiento y disolución del ser que perece y muere. Por ello sólo es posible una 

ontología débil que tienda paulatinamente a la nada, con una intencionalidad nihilista. La 

                                                           

40 Cfr. Ibid., 42. 



 35 

metafísica muere porque fue prepotente, impositiva y monolítica. La ontología 

hermenéutica no está abocada hacia ningún proyecto, ni anclada fuertemente al presente, 

sino que es una ontología anamnética de la facticidad pasada, es rememoración nostálgica 

de eventos efímeros e insustanciales, parecida a un poeta que contempla el ocaso de la 

tarde. Vattimo opina que hoy las razones para combatir a la metafísica fuerte son más 

prácticas que teóricas, porque la metafísica fue violenta, hasta tal punto que desembocó en 

los sucesos de Auschwitz, como decía Horkheimer y Adorno. La metafísica impone la 

violencia al universalizar, porque elimina las diferencias. Hay que recordarle a Vattimo 

que también quien no distingue las diferencias entre las diversas metafísicas actúa 

violentamente, y que negar la metafísica es mucho más violento que afirmarla. 

 

A raíz de estas observaciones, el mismo Vattimo reconoce que no podemos 

desembarazarnos apresuradamente de la metafísica. Vattimo propone una ontología 

hermenéutica; en cambio Beuchot prefiere hablar de una hermenéutica ontológica abierta 

implícitamente hacia una metafísica. Dicha hermenéutica es analógica porque respeta las 

diferencias pero es capaz de universalizar válidamente las semejanzas existentes en el 

punto límite donde se tocan los contrarios. 

 

Mauricio Beuchot asume la propuesta hermenéutica de Emerich Coreth41 en plena 

conexión con la metafísica. El aporte específico de Beuchot consiste en profundizar los 

argumentos que aseguran a la hermenéutica una apertura analógica hacia la metafísica. 

Beuchot completa la perspectiva de Coreth con algunos argumentos de tipo semiótico.   

 

En primer lugar reconoce que en el acto interpretativo se citan un autor, un texto y un 

intérprete. El texto del autor al ser comprendido por el intérprete apunta hacia un mundo 

donde convergen los horizontes del autor y del intérprete; el texto nos abre un mundo. Por 

ello, el acto interpretativo se sitúa en un status ontológico correspondiente al mundo donde 

ambos horizontes convergen. Este mundo desborda los límites de la hermenéutica, y por 

tanto, ésta debe acudir a la ontología y a la metafísica. La hermenéutica conlleva una carga 

ontológica implícita que desemboca temáticamente en una metafísica. 

 

Por otro lado, todo sentido tiene una referencia. El sentido es la dirección del signo que 

apunta hacia un punto de referencia significativa. Esta referencia es un dato perteneciente 

a un mundo, y por ello, exige una clarificación ontológica que devele el sentido de su ser. 

La ontometafísica tematiza dicho sentido mediante la reflexión filosófica sobre los 

fundamentos y, por tanto, la metafísica es el fundamento de la hermenéutica: el sentido del 

ser es cimiento del sentido del comprender interpretativo; la analogia entis funda la 

analogia texti. Gracias a la ontometafísica la verdad devela su rostro a la hermenéutica, y 

en la verdad coinciden analógicamente el texto y el mundo, el intelecto y la realidad. 

                                                           

41 Cfr. la introducción a Coreth en los apuntes del segundo semestre de la filosofía contemporánea: La 

interpretación temática del horizonte del ser es la tarea ineludible de la metafísica, de aquí brota la 

necesaria relación recíproca y condicionante entre metafísica y hermenéutica. La hermenéutica pregunta 

por el sentido en el todo de la realidad. También la vida humana necesita de la interpretación pues busca 

un sentido. 



 36 

 

Dadas las polaridades del pensamiento actual, es urgente un modelo analógico de la 

interpretación que evita la pretensión de una sola interpretación válida y la vorágine 

equivocista de las interpretaciones contradictorias e inconmensurables. La analogía 

permite dar cabida a la metáfora, pero también a los que rehuyen de las interminables 

bagatelas  del lenguaje figurado. La hermenéutica analógica tiene un alto rango de 

iconicidad porque los arquetipos ayudan a una mejor comprensión interpretativa de 

carácter analógico.  

 

 

Así como el lenguaje y el texto tienen sentido, lo tiene también la realidad. La metafísica 

es la búsqueda interpretativa del sentido del ser. El ser está inmerso en el misterio, por eso 

hay razón para seguirlo interpretando. Heidegger hizo patente el olvido del ser y de la 

existencia en ciertas ontologías. Por su parte, Apel ha reconocido el olvido del logos (idea) 

y de la esencia en la filosofía de Heidegger. Mauricio Beuchot subraya el olvido del «ana-

logos» en la hermenéutica contemporánea. 

 

 

5. Dependencia, autonomía y simultaneidad de la hermenéutica, la metafísica y la 

ética 
 

 

 ¿Qué papel juega la hermenéutica analógica en relación con la ética? La 

hermenéutica tiene una función mediadora entre la ontometafísica y la ética, es decir, 

ayuda a tender un puente entre la dimensión descriptiva del conocimiento y la dimensión 

prescriptiva de la acción humana, entre el ser y el deber, del ente al deón. Interpretar es 

aprender a vivir humanamente. La hermenéutica como puente hacia la ética es la 

asignatura que desemboca en la vida humanizada y, por ello, es definitiva una 

hermenéutica antropológica. Así como el ser se dice de muchas maneras, también el 

actuar. El actuar conlleva una analogía. 

 

La actitud hermenéutica propicia una ética abierta, teleológica, es decir, analógica. Pero 

también una ética presciptiva o deontológica. Gracias a la hermenéutica analógica la ética 

renuncia a imponer una universalidad univocista para todos, pero también abandona la 

aventura de la total diferencia de la fragmentación solipsista. La hermenéutica analógica 

nos abre comunicativamente al otro con un compromiso ético unido a una intencionalidad 

metafísica, porque el ser habla a través del otro. Gracias a la metafísica la alteridad deja de 

ser evanescente y huidiza. La actitud hermenéutica en la ética incluye el diálogo; por ello 

se habla de la constitución dialógica de la ética. “No una ética que se diluya en el solo 

consenso de los dialogantes, sino que quiera construir trabajosamente un corpus ético, un 

cierto sistema, a veces mínimo; pero siempre se hará dialogando”42. 

 

                                                           

42 BEUCHOT, Mauricio, o. c.,  98. 



 37 

A diferencia de Lévinas, Beuchot considera que más que preocuparse por si la filosofía 

primera es la metafísica o la ética, hay que tratar de conjuntarlas. Una metafísica sin ética 

es vacía, pero una ética sin metafísica es ciega. La hermenéutica es precisamente la que 

ayuda a dar el paso de la metafísica a la ética y de la ética a la metafísica. 

 
“La ética hermenéutica tiene limitaciones, márgenes, pero sirve de orientación, a la vez 

de limen y de limes, de introducción liminar y de límite de llegada, como los dos tipos 

de piedras, piedras militares, que los romanos ponían en los caminos, dedicados a 

Mercurio, esto es, a Hermes, el intérprete o hermeneuta, dueño de los senderos que se 

encuentran, de las encrucijadas o cruces de caminos, y que marcaban el principio y el 

fin del ámbito de su efímero imperio”43. 

 

La antropología es el punto de partida y punto continuo de referencia en esta mediación 

hermenéutica entre metafísica y ética, porque el que comprende e interpreta es el hombre 

que busca el sentido del texto, de la existencia y del ser, para llenar de significado su 

acción ética. El hombre no puede soportar el sinsentido, por ello interpreta. 

 

 

 

                                                           

43 Ibid., 99. 



 38 

6. ENLACES ENTRE LENGUAJE, 

HERMENÉUTICA Y TEORÍA DE LA VERDAD 

SEGÚN DONALD DAVIDSON 
 

 

* Las palabras significan (=lenguaje), pueden interpretarse 

(=hermenéutica), y ayudan a expresar la verdad. 

 

 

 ¿Por qué las palabras son significativas? Donald Davidson intenta responder a 

esta  cuestión con su libro Inquiries into Truth and Interpretation, dedicado a Willard van 

Orman Quine. Davidson asegura que hay dos condiciones indispensables para responder 

filosóficamente a esta pregunta: a) la naturaleza holística de la comprensión lingüística, b) 

y la verificabilidad que prescinde de las actitudes proposicionales del hablante. Quine le 

enseñó a Davidson que en filosofía es posible estar en lo cierto, o al menos equivocarse, y 

que ello importa. 

 

 

 

6.1. Verdad y significado 
 

 

 

1) Teorías del significado y lenguajes aprehensibles. Para que un lenguaje sea 

aprehensible debe haber la posibilidad de explicar el significado de las oraciones que se 

pueden construir con ese lenguaje, es decir, no hay leguaje aprehensible sin un significado, 

y además, no hay una teoría del lenguaje aprehensible sin una teoría del significado 

referencial. La referencia es el dato óntico del mundo al que apunta la significatividad del 

signo. Esta referencia es la garantía objetiva de la verdad de un lenguaje; por ello, toda 

teoría del significado lingüístico necesita remitir a una teoría de la verdad, porque la 

semántica sin ontología no es muy interesante44. Sin el significado referencial óntico un 

lenguaje sería inaprehensible. La referencia a la verdad de un mundo hace significativo un 

lenguaje aprehensible. 

 

2) Verdad y significado. Una teoría del significado no sólo debe dar cuenta de cómo los 

significados de las oraciones dependen del significado de las palabras, sino además, de la 

referencia del significado de las palabras a los datos del mundo, de donde procede 

materialmente el valor de verdad del lenguaje. Por ello, dos construcciones lingüísticas 

que tengan la misma referencia, tienen también un valor de verdad análogo, es decir, son 

                                                           

44 DAVIDSON, Donald, De la verdad y de la interpretación: fundamentales contribuciones a la filosofía 

del lenguaje (Gedisa, Barcelona 1995
2
) 36. 



 39 

sinónimos. Davidson se orienta hacia una visión holística del significado. Esta postura se 

podría resumir de la siguiente manera: Frege dijo que una palabra tiene significado sólo en 

el contexto de una oración; siguiendo esta idea debería haber agregado que sólo en el 

contexto total del lenguaje una oración, y por lo tanto una palabra, tienen significado. 

 

3) Fiel a los hechos. Un enunciado verdadero es un enunciado fiel a los hechos. Este tipo 

de fidelidad es asumida por la teoría de la correspondencia entre el lenguaje y los hechos 

propuesta por Davidson, quien afirma: “pienso que la verdad puede explicarse apelando a 

una relación entre el lenguaje y el mundo”45. Lo que hace verdaderos los enunciados es la 

correspondencia entre lo que se dice y los hechos, es decir, un enunciado es verdadero si 

hay un hecho al cual él corresponde. Por ello, no todo enunciado tiene su hecho; sólo los 

verdaderos lo tienen. 

 

 

 

 

 

* El lenguaje y el pensamiento cruzan temáticamente el puente real que los enlaza al 

mundo gracias a la mediación filosófica ofrecida por una teoría hermenéutica de la 

verdad, porque gracias a la verdad, pensamiento, lenguaje y mundo confluyen. 

 

 

 

 

 

* “No somos nosotros lo que vamos a la verdad real, sino que la verdad real nos tiene en 

su seno. No poseemos la verdad real sino que la verdad real nos tiene poseídos por 

la fuerza de la realidad que nos atrae hacia otros modos de intelección, además de la 

aprehensión primordial” (Zubiri).  

 

 

 

 

 

6.2. Interpretación radical 
 

 

 

1) Interpretación radical. El problema de la interpretación es tan foráneo como 

doméstico. Toda comprensión del discurso del otro involucra la interpretación radical. 

Esta exigencia se hace más acuciante cuando hay que trasladarnos de nuestro idioma a otro 

                                                           

45 Ibid., 57. 



 40 

distinto, sobre todo cuando existe un largo tiempo histórico que nos separa de aquel 

idioma. Es obvio que la simple traducción fiel no es suficiente para comprender un texto; 

por ello, la labor traductora nunca sofocará el compromiso hermenéutico. La teoría de la 

interpretación no puede reducirse a una teoría de la traducción. La interpretación reclama 

el marco de una teoría de la verdad dentro del cual el intérprete pueda ser capaz de 

comprender cualquiera de las infinitas oraciones que el autor de un texto pueda emitir. 

Este marco de la verdad desborda las pretensiones de cada método que intente apropiarse 

la verdad reclamando algunos pseudo-derechos de propiedad privada del terreno universal 

de la verdad. A la traducción no le interesa necesariamente la verdad; en cambio, a la 

interpretación sí, a tal punto que una teoría de la verdad puede usarse como una teoría de 

la interpretación46.     

 

 

 

2) La creencia y el significado. El significado y la creencia desempeñan papeles 

inseparables y complementarios en la interpretación. No podemos inferir la creencia sin 

conocer el significado, y no tenemos esperanza de inferir el significado sin la creencia. En 

el discurso del hablante subyace una estructura de creencias que intervienen para que él 

haga significar su lenguaje en relación con un mundo. La interpretación radical debe 

atender no sólo al mundo objetivo significado por el lenguaje de un hablante, sino además, 

es importante reconocer que la comprensión de las palabras de una hablante requiere gran 

conocimiento de sus creencias. Este dato hace comprender que la teoría de la 

interpretación es un trabajo común del lingüista, del psicólogo y del filósofo47. El 

significado y la creencia son constructos interrelacionados en una teoría unitaria de la 

verdad. Las creencias remiten a un lebenswelt. 

 

 

 

3) Pensamiento y habla. Entre el pensamiento y el lenguaje existe una mutua relación de 

primacía e influjo. La cuestión del nexo entre pensamiento y habla parece haber sido 

encarada rara vez en sí misma. Sólo alguien que use un lenguaje humanamente puede 

tener un pensamiento, y sólo quien piense puede hablar significativamente. Sólo aquél que 

puede interpretar el lenguaje humano puede pensar humanamente. Pensamiento, lenguaje 

e interpretación  conservan fielmente unos vínculos indisolubles. Un ser humano no 

puede tener pensamientos a menos que sea intérprete del habla de otro, porque el 

pensamiento y el lenguaje son siempre intersubjetivos y dialógicos. Gadamer ya había 

opinado que el lenguaje no pertenece a un yo individual, sino al nosotros, puesto que 

‘quien habla una lengua que nadie entiende, no habla humanamente. Hablar significa 

hablar para alguien’. Una teoría de la interpretación y de la verdad es la base para 

todo sistema interpersonal de comunicación dialógica. 

 

                                                           

46 Cfr. Ibid., 142. 

47 Cfr. Ibid., 151. 



 41 

 

 

6.3. Lenguaje y realidad 
 

* El acuerdo es el marco para interpretar algo como erróneo. 

 

1) Contra el relativismo* . “Los lineamientos generales de nuestra visión del mundo son 

correctos; individualmente y grupalmente podemos equivocarnos mucho, pero sólo a 

condición de que a grandes rasgos vayamos por buen camino”48. La meta de la búsqueda 

hermenéutica de la verdad no persigue el absurdo de hacer desaparecer el disenso y el 

error. La idea es más bien que sólo el acuerdo amplio da el marco dentro del cual pueden 

interpretarse las controversias y los errores. “Ver un exceso de sinrazón en los otros es 

simplemente socavar nuestra capacidad de comprender a qué se debe que sean tan poco 

razonables”49. Es irracional creer que los demás son siempre irracionales. 

 

2) El método de la verdad en metafísica. Al compartir un lenguaje compartimos una 

ilustración del mundo que, en general, puede ser verdadera. La visión común da forma al 

lenguaje compartido, por ello al estudiar los aspectos más generales del lenguaje se 

indagan los aspectos más generales de una ilustración compartida del mundo. Cuando 

hacemos manifiestos los rasgos más amplios de nuestro lenguaje, hacemos manifiestos los 

rasgos más amplios de nuestra cosmovisión. Por lo tanto, una manera de ir en pos de la 

metafísica consiste en estudiar la estructura general de nuestro lenguaje 50. Éste no es, 

obviamente, el único camino verdadero para hacer metafísica, pero ha sido un itinerario 

cursado por filósofos tan distanciados entre sí por el tiempo o por la doctrina como Platón, 

Aristóteles, Kant, Russell, Frege, Wittgenstein, Carnap, Quine y Strawson. Hay un 

horizonte histórico común que sirve de marco para la interpretación. 

 

Para poder entenderse mutuamente en el habla es necesario interpretar los distintos 

lenguajes buscando un horizonte común en el cual sea posible compartir, en sus rasgos 

más generales, una visión del mundo. Estos rasgos generales deben ser al menos los 

suficientes de manera que se pueda llevar adelante una discusión. Por ello, no es 

extraño que cada uno pueda interpretar las palabras del otro sólo si se ubican dentro de un 

horizonte común. Gracias a esta interpretación horizóntica se puede engendrar un 

consenso. Ciertamente el acuerdo no garantiza la verdad, pero mucho de lo acordado debe 

ser verdadero si es que algo de lo acordado es falso. Una comunicación exitosa prueba la 

existencia de una visión compartida del mundo (lebenswelt) y prevalecientemente 

verdadera.  

 

                                                           

*  “Nadie puede proclamar el relativismo cultural sin sobrepasarlo, y no puede sobrepasarlo sin dejarlo de 

lado. Yo diría lo mismo del relativismo ontológico”. Ibid., 235. 

48 Ibid., 22. 

49 Ibid., 162. 

50 Cfr., Ibid., 204. 



 42 

Para poder obtener conclusiones metafísicas de una teoría de la verdad a la manera como 

Davidson la propone, la aproximación al lenguaje debe ser holística. “Una teoría de la 

verdad servirá para interpretar a un hablante sólo si la teoría está en condiciones de tener 

en cuenta todos los recursos lingüísticos del hablante”51. La metafísica tiene la meta de 

arribar a la universalidad de lo real, y la posibilidad de expresar dicha universalidad por 

medio del lenguaje. Los problemas de la metafísica, mientras no se les haya resuelto o 

reemplazado, siguen siendo los problemas centrales de toda construcción de buenas 

teorías.   

 

 

 

6.4. Límites de lo literal 
 

 

 

1) ¿Qué significan las metáforas? La metáfora es el sueño del lenguaje y, como todo 

sueño, su interpretación proyecta tanto la situación del intérprete como la realidad del 

autor. La comprensión de una metáfora requiere un empeño tan creativo como el que se 

requiere para la elaboración de una metáfora. La metáfora no es ajena al lenguaje porque 

toda comunicación supone la reciprocidad entre construcción inventiva y comprensión 

inventiva (Ricoeur: la metáfora viva). La metáfora es un recurso legítimo no sólo en la 

literatura sino también en la ciencia, la filosofía y el derecho. Una metáfora nos hace 

prestar atención a alguna semejanza (analogía), a menudo una semejanza nueva o 

sorprendente entre dos realidades52. Las metáforas nos hacen descubrir aspectos de lo real 

que no habíamos notado antes; sin duda atraen nuestra atención hacia analogías y 

similitudes sorprendentes. La metáfora es un recurso lingüístico del asombro, y por ello 

una puerta que nos puede conducir desde la «metá-fora» hasta la «meta-física», según el 

punto de partida originario de la filosofía que ya había señalado Aristóteles en la 

antigüedad. La metáfora nos lleva del significado superficial y fenoménico, al fundamento 

profundo y nouménico. Gracias a que existen ciertas semejanzas entre el mundo real el 

hombre puede comparar intelectivamente dichas semejanzas: las semejanzas de lo real y 

la capacidad comparativa del intelecto son el origen metalingüístico de la metáfora. 

Podemos valorar suficientemente las metáforas si las relacionamos con los símiles 

(Heidegger: ‘como si’) y con la doctrina de la analogía. La diferencia entre la metáfora y 

el símil consiste en que aquélla descubre una semejanza implícita, y éste simplemente 

expresa la semejanza explícita ya patente. Por su parte, la analogía alcanza a salvaguardar 

con mayor fidelidad las relaciones entre univocidad y equivocidad, aunque acentuando las 

diferencias. En cambio, la metáfora corre el riesgo de resbalar continuamente hacia el 

                                                           

51 Ibid., 19. 

52 Dos ejemplos de metáforas ingeniosas son estos: a) un erudito es un hombre o una mujer con una 

inteligencia de pura sangre que conduce su mente al galope a campo traviesa en persecución de una idea 

(Virginia Woolf); una prueba geométrica es una trampa para ratones (A. Schopenhauer). 



 43 

terreno jabonoso de la equivocidad*. “La metáfora y el símil no son más que dos recursos 

entre los innumerables recursos que sirven para ponernos al tanto de distintos aspectos del 

mundo invitándonos a hacer comparaciones”53. Otros recursos son la analogía, la 

metonimia, la sinécdoque, la paráfrasis (=idea semejante expresada con otras palabras), el 

icono, el oxímoro y el símil.   

 

2) Comunicación y convención. Una ampliación del enfoque tradicional de la 

convencionalidad del lenguaje nos lleva a considerar la conexión existente entre una teoría 

de la verdad y el uso del lenguaje en contextos de comunicación, dado que la convención 

lingüística no se reduce al acuerdo sobre el significado literal de las palabras, sino que 

abarca también el compromiso de alcanzar consenso dialógico en cuestiones socio-

comunitarias (Rorty: aspecto performativo del lenguaje). La hermenéutica que posibilita 

la comprensión mutua entre las personas tiene como núcleo convencional la comunicación 

lingüística con fines socio-comunitarios. No sólo la convención es una condición del 

lenguaje, sino que también el lenguaje es una condición para realizar convenciones y 

consensos (Habermas: el lenguaje es la mediación de la acción comunicativa para alcanzar 

consensos de mínimos). Una buena teoría de la interpretación optimiza formalmente el 

acuerdo, pero respetando los mínimos en los contenidos; es una teoría de contenidos 

mínimos, pero que aspira a un acuerdo formal óptimo, y que se apoya fuertemente en una 

algunos puntos suficientes para llevar adelante una discusión. ¿Por qué a veces nos cuesta 

tanto ponernos de acuerdo? Quizá porque esa propuesta es una interpretación poco o no 

suficientemente razonable. 

 

La interpretación del habla debe marchar codo a codo con la interpretación de la 

acción, porque una teoría de la interpretación es inseparable de una teoría de la decisión 

activa. “Ni la teoría de la decisión ni la de la interpretación pueden desarrollarse 

exitosamente la una sin la otra”54. Cada interpretación y cada actitud es una jugada dentro 

de una  teoría holística de la verdad. Una teoría de la interpretación y de la verdad es la 

base para todo sistema interpersonal de comunicación. Donald Davidson utiliza en su 

hermenéutica el «principio de caridad» cincelado por su precursor Quine. Según Davidson 

este principio aconseja preferir por lo general las teorías de interpretación que minimicen 

el desacuerdo y maximicen el consenso (la analogía subraya las diferencias). “Mi punto de 

vista siempre ha sido que la comprensión sólo puede asegurarse interpretando en una 

forma que lleve hacia el tipo correcto de acuerdo”55. 

 

 

                                                           

*  Según Donald Davidson la diferencia entre metáfora y símil consiste básicamente en que “las oraciones 

más metafóricas son patentemente falsas, tal como todos los símiles son trivialmente verdaderos”. Ibid., p. 

256. Sin embargo, este tipo de falsedad de ninguna manera lleva a afirmar que la metáfora busque 

intencionalmente la mentira o el engaño. Depende de la interpretación que se le dé: literal o figurada. 

53 Ibid., 254. 

54 Ibid., 171. 

55 Ibid., 21. 



 44 

7. TEORÍA DE LA VERDAD, HERMENÉUTICA 

Y LENGUAJE EN LA LÓGICA 

BALTHASARIANA  
 

 

1. Analogía y hermenéutica 
 

 

 Teniendo en cuenta el planteamiento balthasariano de la analogia entis ¿cuáles son 

sus consecuencias para una hermenéutica filosófica? Hay que decir que, desde la 

perspectiva de la hermenéutica filosófica, la verdad del ser adquiere un lugar metodológico 

privilegiado, ya que si lo kalo/ny lo agaJo/n no son ‘a)-lh/Jeia’ entonces la unidad 

entre ellos queda averiada, y desgraciadamente no se les comprenderá ni se les podrá 

interpretar porque resultan ininteligibles. La verdad del ser no se deja absorber ni por un 

reduccionismo racionalista que pretenda elaborar una metafísica conceptualista de la 

verdad, ni por un romanticismo intuicionista que anhele diluir la verdad en la pura 

metáfora. Por ello, parodiando a Kant y a Gottlieb Söhngen, Balthasar indica: lo 

metafísico sin lo metafórico está vacío, así como lo metafórico sin lo metafísico 

permanece ciego56. El punto de unión diferencial, de adecuación, de concordancia 

proporcional y de armonía respetuosa de las disimilitudes existentes en la ‘meta-física’ y 

en la ‘metá-fora’, es la analogia entis en cuanto analogía attributionis et 

proportionalitatis. 

 

La interpretación es la búsqueda del sentido --sea de un texto, de un signo, de un 

acontecimiento, del lenguaje, de la vida, de la existencia, del ser en general--. Esta 

búsqueda va descubriendo una conexión significativa entre los diversos fragmentos que 

constituyen un todo. Por una parte, se va constatando que el significado del fragmento es 

aprehensible sólo en el todo contextual que constituye su horizonte de sentido mediante el 

cual se le puede comprender e interpretar; y, por otra parte, el ser humano se encuentra 

ante los hechos paradójicos que le muestran la presencia del todo en el fragmento (das 

Ganze im Fragment). A esta totalidad de sentido Balthasar le ha denominado Gestalt; por 

ella se tensionan analógicamente lo que se devela, lo develado y la develación misma en la 

adecuación indisoluble que existe en el seno de lo a)lhJe/j; por ella se corresponden de 

modo inseparable el don comunicante, lo comunicado y la comunicación originaria de lo 

a)gaJo/n; por ella se asegura la proporción indivisible entre el trasfondo esplendoroso que 

se manifiesta, la epifanía fenoménica aparecida y la aparición misma de lo kalo/n. La 

verdad puede ser encontrada solamente en un centro ‘gestáltico’ suspendido entre 

aparición y aparente. Sólo en la relación entre estos dos misterios vacíos, que no postulan 

                                                           

56 BALTHASAR, Hans Urs von, Theologik (Johannes Verlag, Einsiedeln 1985) [tr. italiana de 

SOMMAVILLA, Guido, Teo-logica (Già e non Ancora 168; Jaca Book, Milano 1987) II, 87]. 



 45 

interpretación, acontece un misterio que continuamente se va llenando de sentido y que, 

por tanto, va exigiendo una interpretación57. 

 

Con ello, surge también la relación ineludible entre un objeto interpretable y un sujeto 

interpretante porque la interpretación del objeto por el sujeto supone la significación del 

objeto para el sujeto58. La verdad develada del objeto es el soporte óntico y esencial que 

constituye el fondo formal de lo interpretado; las imágenes develantes de la verdad 

muestran el material interpretable; y el sujeto es el protagonista eficiente que interpreta las 

imágenes alcanzando el fondo significativo de la verdad del ser y descubriendo la finalidad 

de su sentido. Mediante la interpretación el sujeto comprende lo que los entes significan en 

la unidad del contexto gestáltico de la verdad ‘dramática’ y ‘estética’ del ser, cuyo sentido 

es el amor que habita en la médula del ser, y esta médula es esencialmente íntima y 

misteriosa. Es decir, el sujeto puede ir descubriendo que el sentido total de la verdad es el 

amor, porque así como la medida del ser es la verdad, la medida de la verdad es el amor59. 

Por lo tanto, el amor aparece como la definitiva interpretación de todo el movimiento 

hermenéutico entre sujeto y objeto. La verdad mide intelectivamente al ser, pero el amor 

mide volitavamente a la verdad. El amor es lo contrario a la rabia sectaria que pretende 

tener razón a toda costa. 

 

 

2. Conclusiones  
 

 

1. Esta investigación partió de la cuádruple diferencia del ser, es decir, de las diferencias 

de carácter 'óntico-existencial', ontológico, metafísico y 'teológico'. La obra balthasariana, 

de carácter ‘filosófico-teológico’, ha sido abordada aquí sólo desde la perspectiva 

metafísica; desde este acceso se ha descubierto la variedad de términos con los que 

Balthasar se refiere a la analogía. La proporción (Verhältnis) mostró su índole 

prevalentemente ‘estética’, la 'concordancia-correspondencia' (Entsprechung) su peculiar 

condición ‘dramática’, la adecuación (Angemessenheit) su carácter ‘lógico’, y el 'acuerdo-

armonía' (Übereinstimmung) sus rasgos conciliatorios, 'sinfónicos' o 'polifónicos'. Se 

omitieron metológicamente otros términos con matices acentuadamente teológicos como 

potentia oboedientialis, admirabile commercium y connubium, entre otros. Con todos 

ellos Balthasar traduce la noción de analogia entis dándole precisiones distintas pero que 

se coimplican recíprocamente. La dependencia y la semejanza entre la diversa 

terminología subrayan también la disimilitud siempre mayor exigida por la analogía. Ésta 

es un principio filosófico del ser, y por lo tanto, de la verdad, del bien, de lo 'estético' y de 

la unidad que son distintas determinaciones mentales que explicitan el ser. La analogía 

está íntima y estrechamente vinculada al ser y a sus trascendentales que ella penetra en 

                                                           

57 Cfr. ibid., I, 143; ed. cast., I, 140-141. 

58 Ibidem. 

59 Cfr., Ibid., I, 261; ed. cast., I, 257. 



 46 

todas las polaridades tensionándolas mediante la disimilitud, la semejanza y la mutua 

dependencia 'onto-metafísica' y gnoseológica.   

 

2. En el pensamiento balthasariano la analogía de atribución y de proporcionalidad se 

coimplican y se distinguen de la misma manera como sucede entre el ser y los 

trascendentales, y entre sus diversas polaridades internas. La analogía de atribución se 

condensa en la noción balthasariana de Gestalt que configura armoniosamente la unidad 

del sentido del ser gracias a la correlativa dependencia entre 'estética', 'dramática' y 'lógica'. 

La analogía de proporcionalidad, en cambio, se despliega en la proporción, en la 

correspondencia y en la adecuación de las diversas polaridades del ser gracias a la 

disimilitud y a la semejanza. Balthasar ha vinculado los trascendentales escolásticos a su 

propia propuesta. Aunque a través de la descripción progresiva fue justificando su opción 

metodológica, sin embargo, queda una pregunta fundamental sin resolver ¿qué relación 

hay entre la Gestalt balthasariana y la 'forma' escolástica? Su relación parece ambigua y no 

deberían confundirse ambos términos. A propósito del empleo de los trascendentales como 

quicios de la propuesta balthasariana, y teniendo en cuenta la situación histórica que 

condujo al autor suizo a distanciarse de la propuesta 'trascendental' de K. Rahner, es 

conveniente cuestionar el hecho de este distanciamiento, ya que la misma analogía era un 

elemento filosófico excelente para conciliar ambas posturas. En este punto se muestra que 

la actitud de Balthasar no estuvo a la altura del principio filosófico utilizado por él mismo. 

  

3. A partir de la descripción de la estructura de lo real mediante la analogia entis, se pudo 

conseguir la formulación del siguiente principio que resume el uso balthasariano de la 

analogía de atribución: desde la perspectiva del ser lo gnoseológicamente anterior 

depende de lo ‘onto-metafísicamente’ primero, así como desde el horizonte del conocer lo 

‘onto-metafísicamente’ primero depende de lo gnoseológicamente anterior. El cuádruple 

acceso a la analogía del ser desde una perspectiva 'estética', 'dramática', 'lógica' y 

'sinfónica-polifónica' es apto para convocar al diálogo a muchas de las antiguas y nuevas 

perspectivas filosóficas. El encuentro dialógico al que invita la analogía es un intercambio 

de saber, pero sobre todo de amor. Si saber y amor confluyen gracias a la analogía del ser, 

entonces es viable la 'filo-sofía'. Éste es el núcleo estructurante del pensamiento metafísico 

de Hans Urs von Balthasar. 

 

 

 

* Balthasar: la trascendentalidad analógica como mediación hermenéutica entre 

metafísica, ética, y gnoseología, realizada por el hombre (antropología). 

 



 47 

PREGUNTAS Y RESPUESTAS BÁSICAS 

DE LA FILOSOFÍA DEL LENGUAJE 
 

BIBLIOGRAFÍA: 

BAUTISTA LUCAS, Erasmo, »Acceso histórico a la filosofía del 

lenguaje: Versión cronológico-sistemática«, en Efemérides 

Mexicana XXI/61 (UPM, México 2003), pp. 49-74. 
 

 

1. ¿Qué propuesta de definición, acerca de la filosofía del lenguaje, hace Erasmo Bautista 

en su artículo? 

La filosofía del lenguaje es la ciencia que investiga la importancia y el significado del 

lenguaje para el hombre en cuanto hombre. 

2. ¿Cuáles son las tres cuestiones centrales que pueden servir para distinguir tres partes en 

la historia de la filosofía? 

¿Algo existe? Ésta es la pregunta por el ente. 

¿Es cognoscible? Ésta es la pregunta por el conocimiento. 

¿Es comunicable? Ésta es la pregunta por el lenguaje y la hermenéutica. 

3. ¿Cuáles son los dos filósofos alemanes de finales del siglo XVIII, gracias a los cuales 

entra en escena el interés por el lenguaje? 

Herder y Humboldt 

4. ¿En qué consiste la comprensión pre-filosófica del lenguaje? 

Es aquélla que es propia del pensamiento mítico en el cual el nombre y lo designado 

se hallan muy estrechamente vinculados en contextos de magia, superstición, tabúes 

lingüísticos, entre otros. 

5. ¿Cuáles son las obras filosóficas de la antigüedad que ha de tener en cuenta la filosofía 

del lenguaje? 

Cratilo de Platón, Acerca de la interpretación de Aristóteles y Acerca del maestro de 

Agustín. 

6. ¿Dentro de qué marco situaron los filósofos medievales la cuestión del lenguaje? 

Dentro del marco de la lógica del lenguaje. 

7. ¿Cuál es la cuestión filosófico-lingüística más importante de la Edad Media? ¿Cuáles 

son las cuatro posiciones básicas que intentan resolver esta cuestión? 

El debate acerca de los universales. Las cuatro posiciones básicas son: nominalismo 

exagerado, nominalismo mitigado o conceptualismo, realismo exagerado y realismo 

moderado. 

8. ¿En qué autores se encuentra presente la idea de una gramática universal? 

En Raymundo Lulo, René Descartes, Leibniz, en la gramática de Port Royal, en el 

Círculo de Viena y Noam Chomsky. 

9. ¿Qué autores modernos se ocupan del lenguaje atendiendo al punto de vista de su 

utilidad, es decir, en cuanto medio de conocimiento y de mutuo entendimiento? 

Francis Bacon, John Locke, David Hume. 



 48 

10. ¿Qué autores partieron del aspecto concreto e histórico del lenguaje sin caer en el 

racionalismo ni en el empirismo? 

Luis Vives, G. Battista Vico, J.J. Rousseau, J.G. Herder, W. Von Humboldt. 

11. ¿Cuáles son las tres clases de razones principales por las cuales el lenguaje se ha 

convertido en el tema predominante de la filosofía contemporánea? 

a) el estremecimiento de la evidencia del lenguaje (por la pluralidad de lenguas y por 

la definición del hombre según la cual el solamente él es capaz de hablar); b) la 

situación actual que atraviesa la humanidad (la oferta exorbitante de información y 

comunicación, la opinión pública); c) la crisis de la cultura en la época actual. 

12. ¿Cuáles son las dos tendencias o corrientes en las que se subdivide la filosofía 

analítica? 

La orientada al lenguaje ideal y la orientada al lenguaje normal u ordonario. 

13. ¿Qué se entiende por filosofía analítica? 

Es aquélla que lleva a cabo una crítica del lenguaje en cuanto crítica filosófica. 

14. ¿Cuáles son las dos tendencias que se distinguen dentro de la filosofía analítica del 

lenguaje ideal o formal? ¿Quién es el representante de cada tendencia? 

El atomismo lógico (Bertrand Russell) y el positivismo lógico (Rudolf Carnap). 

15. ¿Cuáles son las dos obras de Wittgenstein que están relacionadas con el lenguaje ideal 

y el lenguaje ordinario? 

 Tractatus logico-philosophicus e Investigaciones filosóficas. 

16. ¿Quién es el precursor y quién el impulsor de la filosofía analítica orientada hacia el 

lenguaje ordinario? 

G.E. Moore y Ludwig Wittgenstein. 

17. Después de Wittgenstein, menciona algunos filósofos que investigaron el lenguaje 

ordinario? 

J.L. Austin (los actos de habla humanos), G. Ryle, J. Wisdom, P.F. Strawson. 

18. ¿Cuáles son los filósofos cuya propuesta se abre a una consideración metafísica del 

lenguaje? 

P.F. Strawson, W. V. O. Quine. 

19. Menciona algunos autores y corrientes que han desarrollado la ciencia del lenguaje o 

ciencia lingüística en Europa continental. 

Humboldt; F. de Saussure (estructuralismo); Círculo de Praga (R. Jakobson); la 

escuela estructuralista de Copenhague; la escuela estructuralista norteamericana hasta 

Noam Chomsky; L. Weisgerber (co-constructivismo). Otros: E. Sapir y B.L. Whorf, 

H. Schnelle, J.D. Katz. En Estados Unidos de América ha destacado Donald Davidson 

y Richard Rorty. 

20 ¿Qué filósofos mexicanos pueden ser considerados filósofos analíticos? 

Luis Villoro, Alejandro Rossi, Mauricio Beuchot, Alejandro Tomassini Bassols, G. 

Hurtado, C. Pereda, Fernando Salmerón. También León Olivé. 

21. ¿Qué autores han destacado en los estudios de conexiones transversales entre filosofía 

del lenguaje y ciencias humanas? 

Lenneberg (fundamentos biológicos del lenguaje), Luckmann (sociología del 

lenguaje), Loch (lenguaje y pedagogía), Dalferth (lenguaje y religión), Kainz y 



 49 

Hörmann (psicolingüística), Karl Bühler (psicología y teoría del lenguaje), Ch. W. 

Morris (lenguaje y behaviorismo). 

22. ¿Quién está considerado como el fundador del pragmatismo norteamericano? 

Charles Sanders Peirce. 

23.  Menciona algunos pensadores pertenecientes a la tradición filosófica que han hecho 

sus contribuciones a la filosofía del lenguaje en los siglos XIX y XX. 

W. Wundt, K. Vossler, B. Croce, E. Husserl, F. Mauthner, E. Cassirer, R. 

Hönigswald. 

Desde la filosofía dialógica: M. Buber, F. Ebner y Franz Rosenzweig. 

K. Jaspers, Martin Heidegger, H. Lipps, H.G. Gadamer, J. Lohmann y Karl Otto Apel. 

Otros: Escuela de Franfurt, marxismo ortodoxo (A. Schaff), Liebrucks y E. Heintel. 

24. ¿Qué corrientes de pensamiento confluyen en Karl Otto Apel? 

Pragmática trascendental del lenguaje, ética discursiva, filosofía del lenguaje, 

pragmatismo y hermenéutica. 

25. ¿Qué disciplinas filosóficas fecundan la investigación filosófica del lenguaje? 

La lógica, la teoría de la ciencia, la ética y la ontología. 

26. ¿A qué se tiene que interrogar para obtener una noción preliminar de filosofía del 

lenguaje? 

A la historia del pensamiento. 

 

 



 50 

Investigación sobre algunas perspectivas 

lingüístico-hermenéuticas  

realizada por filósofos mexicanos 
 

BIBLIOGRAFÍA:  

I ENCUENTRO INTERNACIONAL DE INVESTIGACIONES 

HERMENÉUTICAS, El Punto de Vista Hermenéutico en la 

Filosofía y la Cultura Contemporáneas, Ed. U.I.C., México, 

1996. 

 

 

1. Fundamentación hermenéutica de la ciencia en Karl R. Popper (Ambrosio Velasco 

Gómez) 

2. La plenitud del silencio o la vacuidad del discurso. Reflexiones en torno al círculo 

hermenéutico (Luis Antonio Velasco Guzmán) 

3. La hermenéutica de Richard Rorty (Samuel Arriarán) 

4. El juego de las argumentaciones (José Luis Calderón) 

5. La empatía como elemento de contexto en la comprensión de personas y su perspectiva 

hermenéutica (Alfredo Vargas) 

6. Hermenéutica y eternidad (Paul Gilbert) 

7. Hermenéutica y ontología de Paul Ricoeur (Mario J. Valdés) 

8. Antropología hermenéutica (Patxi Lanceros) 

9. Juan Carlos Gutiérrez: Ni universalismo univocista ni contextualismo equivocista (Dora 

Elvira García González) 

10. Hermenéutica y política (Mariflor Aguilar Rivero) 

11. El contenido de la verdad hermenéutica en Heidegger (Klaus Müller Uhlenbrock) 

12. Aproximación a la hermenéutica de Gadamer (Ramón Gómez Sánchez de la Barquera) 

13. Anotaciones hermenéuticas sobre el mito del fin de la historia: una propuesta 

hermenéutica para salir del trauma Fukuyama (Jorge Velázquez Delgado) 

14. La fuerza religiosa de la política. Hermenéutica cristiana de la política democrática 

(José María Mardones) 

15. Aspectos de la hermenéutica religiosa medieval. El siglo XII y Hugo de San Víctor 

(Mauricio Beuchot) 

16. La fiesta del engaño (Gustavo Figueroa Ramírez) 

17. Anotaciones hermenéuticas sobre el mito del fin de la historia: una propuesta 

hermenéutica para salir del trauma Fukuyama (Jorge Velázquez Delgado) 

18. La hermenéutica de Richard Rorty (Samuel Arriarán) 

19. Hermenéutica y eternidad 

20. La fiesta del engaño (Gustavo Figueroa Ramírez) 

 



 51 

TEMAS DE INVESTIGACIÓN ACERCA DE LA FILOSOFÍA 

DEL LENGUAJE Y HERMENÉUTICA FILOSÓFICA 

 

 

Artículos tomados de: APEL, Karl Otto, La Transformación de la Filosofía, Ed. 

Taurus, Madrid, 1985, II v. 

 

 

 

1.  Las dos fases de la Fenomenología y su repercusión en las preconcepción 

filosófica del lenguaje y la literatura en la actualidad, v. I. 

 

2.  El concepto filosófico de la verdad como presupuesto de una lingüística 

orientada al contenido, v. I. 

 

3.  Lenguaje y verdad en la situación actual de la filosofía: la semiótica de Charles 

Morris, v. I. 

 

4.  Lenguaje y orden: análisis del lenguaje versus hermenéutica del lenguaje, v. I. 

 

5.  La comunidad de comunicación como presupuesto trascendental de las ciencias 

sociales, v. II. 

 

6.  La «Filosofía de las Instituciones» de Arnold Gehlen y la metainstitución del 

lenguaje, v. I. 

 

7.  La radicalización filosófica de la «Hermenéutica» en Heidegger y la pregunta 

por el «criterio del sentido» del lenguaje, v. I. 

 

8. Wittgenstein y el problema de la comprensión hermenéutica, v. I.   

  

9. Wittgenstein y Heidegger: la pregunta por el sentido del ser y la sospecha de 

carencia de sentido dirigida contra toda metafísica, v. I.    

10. Reflexión y praxis material: una fundamentación gnoseoantropológica de la 

dialéctica entre Hegel y Marx, v. II. 

 

11. El desarrollo de la «filosofía analítica» del lenguaje y el problema de las 

«ciencias del espíritu», v. II. 

 



 52 

12. Cientística, hermenéutica y crítica de las ideologías: proyecto de una teoría de la 

ciencia desde la perspectiva gnoseoantropológica, v. II. 

 

13. De Kant a Peirce: la transformación semiótica de la lógica trascendental, v. II. 

 

14.¿Ciencia como emancipación? Una valoración crítica de la concepción de la 

ciencia en la «teoría crítica», v. II. 

 

15. ¿Cientificismo o hermenéutica trascendental? La pregunta por el sujeto de la 

interpretación de los signos en la semiótica del pragmatismo, v. II. 

 

16. Introducción: la transformación de la filosofía, v. I. 

 

17. La teoría del lenguaje de Noam Chomsky y la filosofía contemporánea: un 

estudio filosófico-científico, v. II. 

 

18.  ¿Cientificismo o hermenéutica trascendental? La pregunta por el sujeto de la 

interpretación de los signos en la semiótica del pragmatismo, v. II. 

 

19. La comunidad de comunicación como presupuesto trascendental de las ciencias 

sociales, v. II. 

 



 53 

ESQUEMAS 

PARA UNA SÍNTESIS DE 

COSMOLOGÍA 
 

1. LIBRO ACERCA DE LA INTERPRETACIÓN, 

DE ARISTÓTELES 

 

INTRODUCCIÓN 
 

En el capítulo primero precisa Aristóteles el valor significativo de la voz (fwnh/), lo que es 

el nombre en el capítulo segundo, lo que es el verbo en el capítulo tercero, lo que es 

‘palabra-declaración’ en el cuarto, lo que es afirmación y negación en el quinto y sexto. 

En el capítulo séptimo asume todos los elementos previos para describir las relaciones 

que hay entre los diversos tipos de declaraciones, sean particulares o generales. Con este 

fondo de relaciones, en el capítulo octavo describe cuando hay unidad y pluralidad entre 

las declaraciones afirmativas y negativas. 

 

CAPÍTULO I 
 

Los signos hablados son símbolos de las afecciones del alma, y los signos escritos son 

símbolos de las afecciones de la voz.  

 

La voz y lo escrito puede variar.  

 

CAPÍTULO II 

 
Aristóteles describe lo que es el nombre (o)/noma), y lo define como 'voz significativa por 

convención sin tiempo, de la cual ninguna parte es significativa estando separada'.  

 

CAPÍTULO III 

 
Ahora Aristóteles procede a precisar lo que es el verbo (rh=ma): ‘es lo que connota 

tiempo (xro/non); cuya parte no significa nada, separada, y es siempre un signo de las 

cosas que se dicen respecto de otra’. 

 

CAPÍTULO IV 

 
Aristóteles define la prosoposición como: 'voz significativa por convención, de la cual 

alguna de las partes estando dividida es significativa, como enunciado (w(j fa=sij), 

pero no como afirmación o negación'.  



 54 

 

CAPÍTULO V 

 
Aristóteles insiste en los dos tipos generales de lo/goi a)pofantikoi\: la afirmación y la 

negación. De la afirmación dice que es primera (prw=toj), en cambio de la negación dice 

que es después. 

 

CAPÍTULO VI 
 

Aristóteles insiste en el tema de la afirmación y negación. ‘Afirmación es declaración de 

algo respecto de algo. Y negación es declaración de algo a partir de algo’. 

 

Concluye el capítulo sexto diciendo: la contraposición es esto, 'la afirmación y la 

negación contrapuestas'; y agrega: 'estar contrapuesta en lo mismo respecto de lo mismo, 

pero no homónimamente'.  

 

CAPÍTULO VII 

 
En este capítulo asume todos los elementos previos para describir las relaciones que hay 

entre los diversos tipos de declaraciones, sean particulares o generales. 

 

Además de la contraposición de 'contrariedad', existe otro tipo de contraposición 

denominado de 'contradicción'.  

 

A continuación se presenta un nuevo tipo de relación contrapuesta. Aristóteles no le da 

nombre explícitamente a este tipo de contraposición (a)ntikei/menaj), pero la tradición 

posterior le ha denominado 'compatibilidad' o ‘subcontrariedad’;  

 

CAPÍTULO VIII 

 
Sobre el fondo de las anteriores relaciones entre las declaraciones, en este capítulo se va a 

describir cuando hay unidad y pluralidad entre las declaraciones afirmativas y negativas. 

 

CONCLUSIÓN 
 

El libro acerca de la interpretación tiene una estructura lógica y coherente. Cada capítulo 

se ha ganado el lugar que le corresponde por la relevancia de su contenido para estructurar 

el significado global del conjunto. 

 

 



 55 

2. EL GIRO LINGÜÍSTICO DE LA FILOSOFÍA EN EL SIGLO XX : 

DIFICULTADES METAFILOSÓFICAS 

DE LA FILOSOFÍA LINGÜÍSTICA 
 

2.1. PRELIMINAR 

 

2.2. LA BÚSQUEDA DE UN PUNTO DE PARTIDA NEUTRAL: Enunciados 

incondicionados 

 

2.3. FILOSOFÍA DEL LENGUAJE IDEAL VERSUS FILOSOFÍA DEL LENGUAJE 

ORIDINARIO 

 

2.4. CRITERIOS DE EFICACIA EN LA FILOSOFÍA ANALÍTICA 

 

2.5. PROSPECCIÓN PARA EL FUTURO: DESCUBRIMIENTO VERSUS PROPUESTA 

 

 ¿Autorizan los anteriores resultados pesimistas para hablar del fracaso filosófico 

del giro lingüístico? ¿Significa esto que la filosofía habrá llegado a su final y hoy no 

tendremos más que decirle adiós? ¿Es realmente imaginable una cultura posfilosófica? Lo 

único sensato que se puede decir sobre la mayor parte de estas preguntas es que es 

demasiado pronto para responderlas60. Se pueden entrever al menos seis posibilidades 

para el futuro de la filosofía: 

 

1) El repudio del nominalismo metodológico  

2) Se puede abandonar la búsqueda de criterios eficaces para alcanzar acuerdos 

racionales 

3) Se pueden buscar nuevos lenguajes ideales  

4) Cultura pos-filosófica  

5) Lingüística empírica  

6) Criterios de eficacia filosófica para una acuerdo racional. 

 

 

 

 Los límites del lenguaje que puede utilizar un hombre son los límites de su 

pensamiento y de su imaginación61. 

 

 

                                                           

60 Cfr., Ibid., 117. 

61 Cfr., Ibid., 125. 



 56 

3. TEORÍA DEL LENGUAJE SEGÚN LUDWIG WITTGENSTEIN 

 

 

3.1. EL MUNDO COMO CONJUNTO DE HECHOS Y OBJETOS: SU 

SENTIDO7 LINGÜÍSTICO 
 

3.2. LÍMITES DEL MUNDO: SU SENTIDO Y SIN-SENTIDO 

LINGÜÍSTICOS 
 

3.2.1. Estructura del lenguaje 

3.2.2. Ética y religión 

3.2.3. El lenguaje privado 

 

3.3. SENTIDO FILOSÓFICO DEL LENGUAJE 
 

3.3.1. Primer Wittgenstein y su teoría lingüística de Bild 

 

3.3.1.1. La palabra 

3.3.1.2.  La proposición 

3.3.1.3. Lo verdadero 

 

3.3.2. Segundo Wittgenstein y su teoría lingüística del 'uso': Gebrauch, Verwendt, 

Praxis 

 

3.3.2.1. El uso 

3.3.2.2. Sistema y contexto (lebenswelt, sitz in leben) 

3.3.2.3. Juego del lenguaje (sprachespiel o campo) 

3.3.2.4. Las reglas 

 

3.4. RELACIÓN ENTRE MUNDO, LENGUAJE Y PENSAMIENTO 
 

CONCLUSIÓN 
 



 57 

4. HERMENÉUTICA FILOSÓFICA 

SEGÚN HANS GEORG GADAMER 
 

 

EL LENGUAJE COMO HILO CONDUCTOR DEL 

GIRO ONTOLÓGICO DE LA HERMENÉUTICA 

 

 

 

1. El lenguaje como medio de la experiencia hermenéutica 
 

 

2. El lenguaje como horizonte de una ontología hermenéutica 
 

2.1. El lenguaje como experiencia del mundo 
 

2.2. El lenguaje como centro  
 

2.3. El aspecto universal de la hermenéutica 
 

 
“En el conjunto de nuestra investigación se ha evidenciado que para garantizar la verdad 

no basta el género de seguridad que proporciona el uso de métodos científicos… Lo que 

no logra la herramienta del método tiene que conseguirlo, y puede realmente hacerlo, una 

disciplina del preguntar y el investigar que garantice la verdad”62.  

 

 

 

 

* La verdad está más allá del método, ésta lo desborda. 

 

 

                                                           

62 Ibid., 585. 



 58 

 

6. ENLACES ENTRE LENGUAJE, 

HERMENÉUTICA Y TEORÍA DE LA VERDAD 

SEGÚN DONALD DAVIDSON 
 

¿Por qué las palabras son significativas?  

6.1. Verdad y significado 

 

 

* El lenguaje y el pensamiento cruzan temáticamente el puente real que los enlaza 

al mundo gracias a la mediación filosófica ofrecida por una teoría 

hermenéutica de la verdad. 

 

 

 

* “No somos nosotros lo que vamos a la verdad real, sino que la verdad real nos 

tiene en su seno. No poseemos la verdad real sino que la verdad real nos tiene 

poseídos por la fuerza de la realidad que nos atrae hacia otros modos de 

intelección, además de la aprehensión primordial” (Zubiri).  

 

 

6.3. Interpretación radical 

6.4. Lenguaje y realidad 

 

1) Contra el relativismo. “Los lineamientos generales de nuestra visión del mundo 

son correctos; individualmente y grupalmente podemos equivocarnos mucho, pero 

sólo a condición de que a grandes rasgos vayamos por buen camino”63. Sólo el 

acuerdo amplio da el marco dentro del cual pueden interpretarse las controversias y 

los errores.  

 

“Nadie puede proclamar el relativismo cultural sin sobrepasarlo, y no puede 

sobrepasarlo sin dejarlo de lado. Yo diría lo mismo del relativismo ontológico”. 

Ibid., p. 235. 

 

6.5. Límites de lo literal 

Una teoría de la interpretación y de la verdad es la base para todo sistema 

interpersonal de comunicación. 
 
                                                           

63 Ibid., 22. 



 59 

7. TEORÍA DE LA VERDAD, HERMENÉUTICA 

Y LENGUAJE EN LA LÓGICA 

BALTHASARIANA  
 

 

1. Analogía y hermenéutica 
 

 

La verdad puede ser encontrada solamente en un centro ‘gestáltico’ suspendido entre 

aparición y aparente. Sólo en la relación entre estos dos misterios vacíos, que no postulan 

interpretación, acontece un misterio que continuamente se va llenando de sentido y que, 

por tanto, va exigiendo una interpretación64. 

 

Mediante la interpretación el sujeto comprende lo que los entes significan en la unidad del 

contexto gestáltico de la verdad ‘dramática’ y ‘estética’ del ser, cuyo sentido es el amor 

que habita en la médula del ser, y esta médula es esencialmente íntima y misteriosa. 

 

 

2. Conclusiones  
 

 

1. Esta investigación partió de la cuádruple diferencia del ser, es decir, de las diferencias 

de carácter 'óntico-existencial', ontológico, metafísico y 'teológico'.   

 

2. En el pensamiento balthasariano la analogía de atribución y de proporcionalidad se 

coimplican y se distinguen de la misma manera como sucede entre el ser y los 

trascendentales, y entre sus diversas polaridades internas.  

 

3. El siguiente principio que resume el uso balthasariano de la analogía de atribución: 

desde la perspectiva del ser lo gnoseológicamente anterior depende de lo ‘onto-

metafísicamente’ primero, así como desde el horizonte del conocer lo ‘onto-

metafísicamente’ primero depende de lo gnoseológicamente anterior. 

 

 

 

* Balthasar: la trascendentalidad analógica como mediación hermenéutica entre 

metafísica, ética, y gnoseología, realizada por el hombre (antropología). 

 

                                                           

64 Cfr. ibid., I, 143; ed. cast., I, 140-141. 



 60 

GUÍA PARA EL EXAMEN FINAL 

DE FILOSOFÍA DEL LENGUAJE 
 

1. ¿Qué es nombre (o)/noma)? ¿Qué es verbo (rh=ma)? ¿Qué es negación (a)po/fasij)  y 

afirmación (kata/fasij)? ¿Qué es palabra-declaración (lo/goj)? 

 

Texto: Una manera de ir en pos de la metafísica consiste en estudiar la estructura general 

de nuestro lenguaje. 

 

 

2. ¿Hay realmente enunciados incondicionados, en el sentido de que su verdad sea 

independiente de cualquier presupuesto injustificado? 

 

Texto: La hemenéutica analógica consiste en evitar la tan temida unificación o 

identificación simplificadora, la monolitización del conocer, la entronización 

parmenídea de la mismidad; pero también consiste en evitar la nociva equivocidad, la 

entronización heraclítea de la diferencia. 

 

3. ¿Cuentan realmente los filósofos analíticos del lenguaje con criterios de eficacia 

filosófica que sean suficientemente claros para permitir un acuerdo racional?  

 

Texto: La hemenéutica analógica consiste en evitar la tan temida unificación o 

identificación simplificadora, la monolitización del conocer, la entronización 

parmenídea de la mismidad; pero también consiste en evitar la nociva equivocidad, la 

entronización heraclítea de la diferencia. 

 

4. ¿Por qué los límites del lenguaje que puede utilizar un ser humano son los límites de su 

pensamiento y de su imaginación? 

 

Texto: Una ampliación del enfoque tradicional de la convencionalidad del lenguaje nos 

lleva a considerar la conexión existente entre una teoría de la verdad y el uso del 

lenguaje en contextos de comunicación. 

 

5. ¿Qué relación hay entre mundo, pensamiento y lenguaje para que éste tenga algún 

sentido? Responde desde el doble enfoque wittgensteiniano («Bild» y «uso»). 

 

Texto: Una teoría de la interpretación y de la verdad es la base para todo sistema 

interpersonal de comunicación. 

 

6. ¿Qué relación hay entre lenguaje, hermenéutica y ontología? Responde desde la 

perspectiva gadameriana. 

 



 61 

Texto: El lenguaje y el pensamiento cruzan temáticamente el puente real que los enlaza al 

mundo gracias a la mediación filosófica ofrecida por una teoría hermenéutica de la 

verdad. 

 

7. ¿Qué relación hay entre lenguaje, hermenéutica, metafísica, ética y antropología? 

Responde desde la perspectiva beuchotiana. 

 

Texto: La metáfora es el sueño del lenguaje 

 

 

8. ¿Qué relación hay entre lenguaje, hermenéutica y teoría de la verdad? Responde desde 

la perspectiva davidsoniana. 

 

Texto: La antropología es el punto de partida y punto continuo de referencia en la 

mediación hermenéutica entre metafísica y ética, porque el que comprende e 

interpreta es el hombre que busca el sentido del texto, de la existencia y del ser, para 

llenar de significado su acción ética. El hombre no puede soportar el sinsentido, por 

ello interpreta. 

 

9. ¿Qué relación hay entre hermenéutica y verdad? Responde desde la perspectiva 

balthasariana. 

 

Texto: La experiencia humana del mundo es articulable por vía lingüística. 

 

 


