FILOSOFIA DEL LENGUAJE
Y HERMENEUTICA FILOSOFICA

«Anoche vivi en el cielo,
no necesité morir...

El Espiritu y el Hijo
anoche estuvieron con el Padre: anoche estuve
con Dios».

15 de octubre de 2004

Para ellos, aun desde la distancia, en recuerdo de
aquel Pentecostés.

FACULTAD DE FILOSOFIA

UNIVERSITAT INNSBRUCK
Nivel: Licenciatura 3°" Semestre

Profesor:
Pbro. Dr. Roberto Garcia Gonzalez

Collegium Canisianum, Innsbruck, 2015



FILOSOFIA DEL LENGUAJE Y
HERMENEUTICA FILOSOFICA

UNIVERSITAT INNSBRUCK
Nivel: Licenciatura 3° Semestre

Rob. G. Glez.

1. LIBRO ACERCA DE LA INTERPRETACION,
DE ARISTOTELES

INTRODUCCION

AvristOteles comienza en 16a,1 presentando una sintesis del contenido de todo el
libro sobre la interpretacion: "En primer lugar, conviene establecer qué es nombre
(Gvopa) y qué es verbo (pmuc), después qué es negacion (Gmodocic) y afirmacion
(kotoidaolg), y palabra-declaracion (AOYOG)” u oracion.

De acuerdo con este proyecto, en el capitulo primero se precisara el valor significativo de
la voz (¢pwvny), lo que es el nombre en el capitulo segundo, lo que es el verbo en el
capitulo tercero, lo que es ‘palabra-declaracion’ en el cuarto, lo que es afirmacién y
negacion en el quinto y sexto. En el capitulo séptimo asume todos los elementos previos
para describir las relaciones que hay entre los diversos tipos de declaraciones, sean
particulares o generales. Con este fondo de relaciones, en el capitulo octavo va a describir
cuando hay unidad y pluralidad entre las declaraciones afirmativas y negativas. En el
capitulo noveno se complica la exposicion mediante las declaraciones futuras. Despues
de este escollo, en el capitulo décimo se presenta la oposicion existente entre las
declaraciones de verbo predicativo y entre las declaraciones de verbo atributivo, con sujeto
definido o indefinido. Las declaraciones modales se presentan en el capitulo décimo
primero y, la oposicion de ellas, en el capitulo décimo segundo; la consecucion de las
declaraciones modales en el décimo tercero. Retomando los temas de todo el libro
concluye con una explicacion de la oposicion que hay entre las declaraciones.



CAPITULO |

Después de enunciar brevemente su proyecto, Aristdteles procede a explicar
el valor significativo de la voz (dwvn). Muestra la significatividad de los signos en dos
etapas: los signos hablados son simbolos de las afecciones del alma, y l0s signos escritos
son simbolos de las afecciones de la voz. Desde aqui se puede ya entender que la voz es
significativa de lo que hay en el alma, que lo escrito es significativo de modo inmediato
de la voz, y mediatamente --a través de la voz-- de lo que hay en el alma. Si el alma actda
por medio de sus potencias, razon y voluntad, entonces la voz y lo escrito significa lo que

proceso antropologico de relacion entre el hombre y su cosmos, por eso se vale de todas
sus potencias o facultades. Si nada hay en el alma que no haya pasado por los sentidos,
entonces la voz y lo escrito también significa lo que hay en el alma, y lo que ésta ha
recibido por medio de todas las facultades humanas. Por eso el hombre tiene la capacidad
para hacer significativo el cosmos, sus relaciones con €l y con los otros: para esta tarea se
vale de las afecciones que hay en el alma y de las que hay en la voz. Con el alma, la voz y
lo escrito hace significativo su cosmos.

La voz y lo escrito puede variar. Asi tenemos diversos idiomas, lenguajes y signos. Sin
embargo la comunicacion es posible, ain entre los diversos idiomas, lenguajes y signos. El
substrato que hace posible la comunicacion, en medio de esta diversidad, es la unidad que
hay en las afecciones del alma entre todos los seres humanos, asi como la unidad que hay
entre las realidades significadas del cosmos. La comunicacion estad garantizada por la
unidad que hay entre los seres humanos por las afecciones del alma y la unidad que hay en
las realidades significadas del cosmos.

Es posible que la verdad y la falsedad se presenten tanto en el alma, en la voz y en lo
escrito. La verdad es el objeto formal del intelecto. Por el verbo mental y el concepto el
alma puede hacer un juicio interior: ahi esta ya la verdad de modo formal. La verdad se
expresa por medio de la voz y a través de lo escrito. Si no hay una adecuacién entre el
intelecto y la realidad, o entre el juicio (hablado o escrito) y la realidad, entonces es un
juicio falso. Sin embargo, es posible que haya un pensamiento que no sea verdadero ni
falso, porque no se ha hecho un juicio cognoscitivo. De la misma manera en lavoz y en lo
escrito puede haber ausencia de verdad o falsedad porque no se ha hecho un juicio. Es
decir, mientras no se haga una afirmacion o una negacion no hay verdad ni falsedad en el
juicio. Aristoteles le llama cVvBeoig (composicion) a la afirmacion y didipeoig
(divisién) a la negacionl. Al principio del capitulo habia utilizado otros términos para
designar la afirmacion y la negacion: kotadpoolg y amodacic. La voz y lo escrito son
significativos pero no necesariamente verdaderos o falsos. Las palabras sueltas, sean
nombres o verbos, son significativas, pero aisladamente no son verdaderas ni falsas. En

1 ARISTOTELES, Acerca de la Interpretacion, 16a, 13.



cambio cuando se relaciona el nombre con el verbo, y por ello mismo se construye una
declaracion, entonces ésta es afirmativa o negativa, y por ello puede ser verdadera o falsa.

CAPITULO II

En este capitulo Aristdteles describe lo que es el nombre (Ovouc), y lo define
como ‘'voz significativa por convencion sin tiempo, de la cual ninguna parte es
significativa estando separada’. Como ya en el capitulo anterior insistié en lo que es una
voz significativa, conviene ahora explicar lo que entiende por 'convencién' (koito
cuvBnkmnv). Convencion significa que no es de origen natural. Platon afirmaba en el
Cratilo que el sonido de cada palabra tiene un origen natural, incluso hasta
onomatopéyico; en cambio Aristoteles se orienta por el origen convencional del lenguaje.
Los nombres, y en general todo el lenguaje son significativos por llegar a ser simbolos
convencionales. Los sonidos también son manifestativos de las afecciones del alma, pero
no son nombres por no ser convencionales. A modo de precision agrega que el nombre no
tiene tiempo, en esto consiste la diferencia fundamental entre nombre y verbo. Lo que
sigue es una corroboracion de que el significado depende del conjunto de sonidos que
integra el nombre; por tanto, los fonemas separados por si mismos ni siquiera son
significativos.

A los nombres que se les antepone el adverbio 'no’, no son nombres sino nombres
indefinidos. Aristételes usa el ejemplo 'no hombre'. No designa alguna realidad especifica
y determinada, tampoco es una declaracion ni una negacion. No puede ser declaracion
porque le falta el verbo, y por la misma razn tampoco es una negacion, por tanto esa
expresion no puede ser ni verdadera ni falsa. No es nombre porque los nombres son
significativos de una realidad determinada, en cambio 'no hombre' es una indeterminacion
linguistica que no significa una realidad definida. Por eso a lo sumo sélo es un nombre
indefinido. Cuando un nombre va acompafiado de una preposicion (en los idiomas que no
admiten declinaciones de las palabras) o cuando un nombre se declina (en los idiomas que
lo admiten), este tipo de palabras no son nombres, sino 'caidas del nombre' (TTWoelg
Oovopatog), casos o declinaciones del nombre. Las caidas del nombre nunca son sujetos
de la declaracion, s6lo son complementos del sujeto o del predicado. Por eso aunque se les
agregue el verbo 'ser’, --ya sea en presente, pasado o futuro-- no son declaraciones, porque
les falta el sujeto. Y si todavia no son declaraciones, entonces aun no pueden ser
verdaderas ni falsas.

CAPITULO Il

Ahora Aristoteles procede a precisar lo que es el verbo (pmua): ‘es lo que
connota tiempo (ypovov); cuya parte no significa nada, separada, y es siempre un
signo de las cosas que se dicen respecto de otra’. Los nombres, que son el nticleo del



sujeto, no connotan tiempo, sélo aceptan caidas que sirven de complementos al sujeto o al
predicado. El verbo, en cambio, es el nlcleo del predicado y admite esencialmente tiempo.
Aristoteles afirma que sélo la conjugacion en presente es verbo en sus diferentes personas
del singular y del plural: el "verbo (...) connota el tiempo presente™2. Por esta razén los
demas conjugaciones del verbo no son verbo propiamente, sino caida del verbo (ntooelg
pnuoatog). Las partes del verbo no son significativas separadas del conjunto. EIl verbo,
por estar conjugado en presente, siempre refiere un sujeto del que se predica el mismo
verbo: Aristételes llama al sujeto 'subyacente' (UokeipLevog). Por esta razén el verbo es
un signo de las cosas que se dicen respecto de un subyacente.

Como ya lo habia explicado en el capitulo anterior, si al verbo le precede inmediatamente
el adverbio 'no’, entonces no es verbo sino un verbo indefinido, aunque connote tiempo y
sea un signo de las cosas que se dicen. Por ejemplo: 'no esta sano’, 'no esta enfermo’. Es un
verbo indefinido porque las cosas que se dicen no son una accion verbal determinado. Las
caidas del verbo o declinaciones en otros tiempos fuera del presente, no son verbo y sélo
connotan lo que rodea (tov Tep1€) el presente, que es el verbo propiamente dicho.

Para hablar del infinitivo Aristételes utiliza la expresion ‘'los verbos dichos por si mismos
(kB Eovvtol Aeyopevo. To. pripocta). Los infinitivos son verbos y son un signo de las
cosas que se dicen, pero no de un subyacente, no tienen sujeto. Pueden no tener tiempo en
algunas lenguas; en otras en cambio, como en el griego, siempre lo tienen (presente,
aoristo, futuro); sin embargo, el infinitivo nunca relaciona un sujeto con un predicado.
Aristoteles dice: 'por si mismo no es nada’' (00TO WEY YOip OVOEY ECTL).

CAPITULO IV

En este capitulo se describe lo que es ‘palabra-declaracion’ (AOYOG). Aristoteles la
define como: 'voz significativa por convencion, de la cual alguna de las partes estando
dividida es significativa, como enunciado (w¢ ¢pao1lg), pero no como afirmacion o
negacion'. Adyog admite diversas significaciones: en primer lugar se puede traducir por
‘palabra’, después por ‘razon’, por ‘argumento’ o ‘tratado’, y finalmente por 'declaracion’ u
‘oracion’. En este contexto significa 'declaracion’ u ‘oracion’. Estd compuesta por nombre,
verbo y complemento. Cualquiera de estas partes es significativa por si misma en cuanto
nombre, verbo o complemento, pero no es significativa en conjunto como afirmacion o
como negacion.

Toda Aoyog es significativa por convencion, no de modo natural. Aristoteles utiliza la
expresion ovy, wg Opyovov. Sélo las declaraciones que predican la verdad o la falsedad
acerca de un sujeto son declarativas (amooavtikol), y sélo ellas. ¢Es posible que haya
AOYOl que no sean verdaderas o falsas? Aristdteles responde: sf; la stplica, por ejemplo,

2 bid., 16b,18.



ciertamente es AOyog pero ni es verdadera ni falsa. Las demas las deja de lado ya que
deben ser examinadas por otros tratados como la 'retorica’ o la 'poética’, no por un tratado
sobre la interpretacion. En cambio la declaracion u oracion (AOyog amodpovtikog) si es
propia de la actual exposicion teorica.

CAPITULO V

Con el capitulo cuarto queda aparentemente cumplido el proposito enunciado por
Aristoteles al principio de este libro: conviene establecer qué es nombre (Ovoua) y qué es
verbo (pmua), después qué es negacion (Amodaoic) y afirmacion (KATAGaoLs), y
‘palabra-declaracion’ (AOYog). Sin embargo, antes habia dicho: 'En primer lugar,
conviene...” (Ilpatov €1 B€cBaiL); por eso ahora insiste en los dos tipos generales de
Aoyor amodavtikol: la afirmacion y la negacion. De la afirmacion dice que es primera
(Tp®WTOC), en cambio de la negacion dice que es después.

El verbo, o la caida de un verbo, son necesarios para que las oraciones sean declarativas.
Los nombres no constituyen una declaracion u oracion declarativa por el sélo hecho de
estar uno después de otro en la voz o en lo escrito, sino que es el verbo o la caida del verbo
lo que los constituye como oraciones declarativas. Aristoteles no se detiene mas en este
punto, dado que esto corresponde a otro tratado. Por el ejemplo que utiliza (‘animal
pedestre bipedo’), podriamos pensar que se trata de un tratado 16gico, no especificamente
uno acerca de la interpretacion.

Las oraciones declarativas son "la[s] que indica[n] una sola cosa o la[s] que (...) [son]
una [cosa] mediante la conjuncién; y, muchas, las que [indican] muchas cosas y no una, o
bien las que no tienen conjuncion™s. Por ejemplo: 'Sécrates es blanco' indica una sola cosa
respecto de un solo sujeto, por lo tanto, es una oracion declarativa ya que esta afirmando o
negando una cosa. En cambio si se dice 'Socrates es blanco Socrates es hombre Sécrates es
animal', no es una oracion declarativa sino varias porque se indican varios predicados del
mismo sujeto. A las oraciones declarativas que indican una sola cosa se les puede Ilamar
simples. En cambio las oraciones declarativas compuestas son las que se unen como una
sola cosa mediante la conjuncidn, aungue indiguen varias cosas. Por ejemplo: 'Sécrates es
hombre y animal y bipedo'.

La oracién declarativa simple es la que expresa un predicado respecto de un sujeto; en
cambio la oracion declarativa compuesta es la que se forma a partir de las simples unidas
por _conjuncién. La declaracién simple es afirmativa o negativa y, del mismo modo las
compuestas formadas a partir de las simples. Aunque a primera vista no lo parezca,
Aristoteles incluye dentro de su reflexion las declaraciones complejas formadas a partir
de declaraciones simples unidas mediante el pronombre relativo, ya que este pronombre

3 Ibid., 17a,15-17.



tiene un papel de subordinacion conjuntiva en este tipo de declaraciones. Lo corrobora el
término cuYOEGLW (conjuncion) que aparece en 17a, 6.

CAPITULO VI

En este capitulo Aristoteles insiste en el tema de la afirmacion y negacion.
‘Afirmacion es declaracion de algo respecto de algo. Y negacion es declaracion de
algo a partir de algo’. En efecto, la afirmacion declara un predicado respecto de un sujeto,
por eso el primer Twog significa predicado, y el segundo Twog significa sujeto. Por otra
parte, la negacién declara un enunciado respeto de una afirmacion; entonces en este caso el
primer Twvog significa el conjunto del enunciado, no sélo el predicado, y el segundo Tivog
significa la afirmacion que siempre es supuesta en primer lugar, y después le sigue la
negacion. Ya Aristoteles en 17a,8 habia sefialado que la afirmacion es primero, y después
la negacion.

A toda afirmacion le es contrapuesta (G.VTUKELLEYT) Una negacion y a toda negacion una
afirmacion. Para justificar esta asercion Aristételes presenta una doble argumentacion: 1)
es posible que lo existente se manifieste como no existente, y lo no existente como
existente; y lo existente como existente, y lo no existente como no existente; 2) y del
mismo modo seria admisible tanto negar todo lo que alguien afirmd, como afirmar lo que
alguien nego.

1) Es posible que:
+ lo existente se manifieste como no existente: de aqui resulta una declaracién
negativa pero falsa.
+ lo no existente como existente: de aqui resulta afirmativa pero falsa.
+ lo existente como existente: de aqui una afirmativa pero verdadera.
+ lo no existente como no existente: de aqui una negativa pero verdadera.

2) y del mismo modo seria admisible:

+ tanto negar todo lo que alguien afirmé: por eso la negacion es declarar algo a
partir de algo.

+ como afirmar lo que alguien negd: pero a su vez la negacion habia sido a partir
de una afirmacion.

Avristoteles usa la palabra ocvtikelévn en 17a,32; por medio de ella introduce el tema
del siguiente capitulo. Coherente con este orden concluye el capitulo sexto diciendo: la
contraposicion es esto, ‘la afirmacion y la negacion contrapuestas’; y agrega: ‘estar
contrapuesta en lo mismo respecto de lo mismo, pero no homénimamente'. 'En o' quiere
significar la negacion contrapuesta a la afirmacion, o viceversa. 'Lo mismo' quiere
significar el predicado de tales declaraciones contrapuestas. 'Respecto de lo mismo' quiere




significar el sujeto de ambas declaraciones. 'Pero no homoénimamente' (L1} OUWVVULOG
0¢€) significa que el predicado y el sujeto deben tener el mismo significado en ambas
declaraciones contrapuestas, ya que no deben ser equivocas, sino univocas. Desde la
metafisica se puede afirmar que el mismo verbo 'es' --con sus conjugaciones-- se toma en
sentido analogo, no sélo en sentido univoco, y esto en nada afecta la especulacién misma
de Aristoteles en este punto. El Estagirita deja de lado las demaés distinciones porque éstas
corresponden a otro tratado.

CAPITULO VII

capitulo anterior habia enunciado lo que es la contraposicion, ahora desarrollara
ampliamente este tema.

Distingue entre declaraciones de 'lo particular' y declaraciones de ‘lo general’. Las
declaraciones de lo general son aquellas que predican acera de varias cosas; por ejemplo:
'El hombre es blanco'. Las declaraciones de lo particular no se predican de varios; por
ejemplo: 'Calias es blanco'. Las declaraciones de lo general ademas pueden predicarse "en
general’; por ejemplo: 'Todo hombre es blanco’, o 'Ningin hombre es blanco. Los
términos 'todo’ y 'ningn’ convierte 'en generales' las declaraciones de lo general. Si ambos
adverbios se predican simultdneamente con el mismo predicado y con el mismo sujeto de
lo general, entonces resultan declaraciones ‘contrarias' (Evowvtion); ejem.: ‘todo hombre
es blanco -- ninguin hombre es blanco.

Dos declaraciones de lo general, no en general, pueden contraponerse simplemente
anteponiendo a la afirmativa una negativa, pero estas no son contrarias ordinariamente. Sin
embargo es posible que alguna vez sean contrarias. Un ejemplo de contraposicion entre las
declaraciones de lo general, no en general, es: 'es hombre blanco’ -- 'no es hombre blanco'.
Lo general que se predica es 'hombre’, en cambio en las que son ‘en general' lo que las
constituye como tales es el adverbio 'todo’ o 'ningun'. Aristoteles agrega una observacion
acerca de la predicacion en general: 'ninguna afirmacion serd verdadera en la que, de que
se predica lo general se predique en general’. Porque extender en general las declaraciones
de lo general es ir mas alla de los limites de la verdad que se puede predicar mediante
declaraciones de lo general. Aristételes utiliza el ejemplo: 'todo hombre es todo animal’;
aqui 'hombre’ es de lo general’, y 'animal' es de lo general, pero el adverbio ‘todo’
constituye esta declaracion ‘'en general. El ejemplo evidencia que este tipo de
declaraciones no son verdaderas.

Ademas de la contraposicion de ‘contrariedad’, existe otro tipo de contraposicion
denominado de ‘contradiccion’. Este tipo de contraposicion se da entre la afirmacion y la
negacion de dos declaraciones, siendo una de 'lo general en general' y la otra simplemente




'de lo general’, por ejemplo: todo hombre es blanco -- no todo hombre es blanco; ningln
hombre es blanco -- algiin hombre es blanco. En el primer ejemplo la expresion 'no todo'
tiene el significado equivalente de 'algdn...no...". Aristoteles diria: 'todo' es un nombre, en
cambio 'no todo' es no es un nombre, sino un nombre indefinido.

De modo taxativo se afirma que las declaraciones contrapuestas por ‘contrariedad’ nunca
son simultdneamente verdaderas, e insiste: 'es necesario que la una sea verdadera o
falsa4. Esta dltima afirmacion también vale para las declaraciones de lo particular; por
ejemplo: Sécrates es blanco -- Sécrates no es blanco; necesariamente una de las dos es
verdadera o falsa. En cambio, cuando ambas declaraciones son de lo general, no en
general, no siempre la una es verdadera y la otra falsa, y se da la razon de ello: es
simultaneamente verdadero decir que 'es hombre blanco'y que 'no es hombre blanco'. Aqui
parece que el sujeto del que se predica estd implicito en el verbo.

A continuacion se presenta un nuevo tipo de relacién contrapuesta: la que puede existir
entre dos declaraciones las cuales son simplemente de lo general; ejem.: no todo hombre
es blanco -- algiin hombre es blanco. Aristételes no le da nombre explicitamente a este
tipo de contraposicion (avtikeipevoc), pero la tradicion posterior le ha denominado
‘compatibilidad’ o ‘subcontrariedad’; la razon de este nombre es que es admisible que
entre ellas alguna vez sean simultaneamente verdaderas. El ejemplo nos muestra clara esta
compatibilidad: no todo hombre es blanco -- algiin hombre es blanco.

Continua Aristételes haciendo una precision mas: 'ningun’ no equivale al simple 'no’.
'‘No' sélo es el adverbio utilizado por la negacién. ‘Ningun', en cambio, ademas de ser
utilizado por la declaracion negativa constituye la declaracion en una oracion ‘de lo general
en general'. Esta es una diferencia fundamental porque 'no es hombre blanco' s6lo es una
declaracion de lo general, no en general.

Se podria decir que con lo que sigue el Filésofo presenta la Gltima novedad de este
capitulo: 'una sola negacién lo es de una sola afirmacion'. Las razones presentadas son
contundentes: a) es necesario que la negacion haya negado aquello mismo que la
afirmacion afirmd, b) y a partir de lo mismo. Una negacién no seria negacion de la misma
afirmacion si negara un predicado diferente al de la afirmacion, por eso el término ‘aquello’
se refiere al predicado. Ademas debe ser negacion a partir de lo mismo que la afirmacién
afirmé, el significado del término 'lo mismo' (ToV clLTOV) es ‘el sujeto’ que es a partir de
lo cual se predica. Estas razones valen tanto para las declaraciones de lo particular, como
para las de 'lo general’ y para las ‘en general'. Por ejemplo: si se afirma 'Sécrates es blanco’
su Gnica negacion sera 'Socrates no es blanco’; si se afirma 'es hombre blanco’ su Unica
negacion sera 'no es hombre blanco', y si se afirma 'es todo hombre blanco' su Unica
negacion serd 'no es todo hombre blanco'. Si hay un cambio en el predicado o hay un
cambio de sujeto no seran contrapuestas la afirmacion y la negacion declaradas, ni seré la

4 1bid., 17b, 27.



10

Unica negacion de la Unica afirmacion, sino una negacion diferente de aquella afirmacion
declarada.

Aristételes ejemplifica brevemente los tipos de contraposicion que se han explicado hasta
ahora:
+ Entre 'todo hombre es blanco' y 'no todo hombre es blanco': hay
contraposicion de contradiccion.
+ Entre ‘'algin hombre es blanco' y 'ningin hombre es blanco": hay
contraposicion de contradiccion.
+ Entre 'es hombre blanco' y 'no es hombre blanco: éstas no son
contra[dicto]rias, sin embargo es posible que alguna vez sean
[sub]contrarias (cfr. 17b,8-9)

Se podria agregar:

+ Entre 'todo hombre es blanco' y ‘'ningin hombre es blanco’: hay
contraposicion de contrariedad.

+ Entre 'no todo hombre es blanco' y 'algin hombre es blanco": hay una
contraposicion de compatibilidad o subcontrariedad.

+ Entre 'todo hombre es blanco’ y 'algin hombre es blanco’, y entre 'ningln
hombre es blanco' y 'no todo hombre es blanco": hay contraposicién de
subalternancia.

Las lineas abarcadas por 17b,8-12 son una sintesis conclusiva del capitulo siete: se han
explicado las declaraciones contradictorias, las contrarias, y cuando son verdaderas o
falsas.

CAPITULO VIII

Sobre el fondo de las anteriores relaciones entre las declaraciones, en este capitulo
se va a describir cuando hay unidad y pluralidad entre las declaraciones afirmativas y
negativas.

Ya habia escrito en 17b,38-39: 'una sola negacion lo es de una sola afirmacion’; ahora
agrega: 'es una sola afirmacion y negacion la que significa una sola cosa respecto de
una sola cosa'. El término 'una sola cosa' (€v) que aparece primero, significa 'un mismo
predicado’; en cambio el término 'de una sola cosa' (EvOc), que aparece en seguida,
significa 'un_mismo sujeto’. Explicitamente la frase diria asi: 'es una sola afirmacion y
negacion la que significa un mismo predicado respecto de un mismo sujeto’. EIl texto
excluye la equivocidad u homonimia (Opoiwg) de los términos, sea en el sujeto o en el
predicado. Pone unos ejemplos para que despejar las dudas; son una sola afirmacion y
negacion:




11

todo hombre es blanco -- no todo hombre es blanco
es hombre blanco -- no es hombre blanco
ningun hombre es blanco -- algun hombre es blanco

Como lo muestran los ejemplos, los predicados de cada afirmacién y negacion significan
lo mismo respecto del mismo sujeto. Dentro de estas relaciones se admiten las
declaraciones de lo general en general pero no se admite la equivocidad de los términos. Si
un nombre significara distintamente para la afirmacion y para la negacién entonces no
habria unidad entre ambas declaraciones sino pluralidad. Si el sujeto es el que es
equivoco entonces no coinciden las declaraciones por la diversidad del sujeto. Si el
predicado es equivoco, entonces no coinciden las declaraciones por la diversidad del
predicado. Si el predicado o el sujeto significan varias cosas entonces no hay unidad de
significacion, sino pluralidad de significacion.

En las declaraciones con pluralidad de significacion no es necesario que la afirmacion sea
verdadera y la negacion falsa, o que la negacién sea verdadera y la afirmacion falsa, ya que
no se esta declarando el mismo predicado respecto al mismo sujeto, o el mismo sujeto del
mismo predicado.

De modo sintético se enuncia ahora el contenido general de los capitulos noveno al
décimo cuarto. En el capitulo noveno se complica la exposicion mediante las
declaraciones futuras. Después de este escollo, en el capitulo décimo se presenta la
oposicion que hay entre las declaraciones de verbo predicativo y entre las declaraciones de
verbo atributivo, con sujeto definido o indefinido. Las declaraciones modales se presentan
en el capitulo décimo primero vy, la oposicién de ellas, en el capitulo décimo segundo; la
consecucion de las declaraciones modales en el décimo tercero. Concluye con una
explicacion de la oposicion que hay entre las declaraciones retomando los temas de todo el
libro.

CONCLUSION

El libro acerca de la interpretacidn tiene una estructura ldgica y coherente. Cada
capitulo se ha ganado el lugar que le corresponde por la relevancia de su contenido para
estructurar el significado global del conjunto.



12

Desde las primeras lineas Aristoteles ha presentado su proyecto original que arma el
contenido de los capitulos del primero al cuarto. El autor pretendia establecer qué es
nombre (Gvouc), qué es verbo (pmuo), después qué es negacion (Gmodoolg) vy
afirmacion (kotoldoc1g), y palabra-declaracion (AOyog). El capitulo cuarto se puede
sefialar como el nudo desde el que se entrelazan los capitulos siguientes. En primer lugar,
Aristételes queria tratar de nombre, verbo, negacion, afirmacion y palabra-declaracion.
Antes introdujo este libro mediante unas reflexiones sobre la voz y lo escrito. Coherente
con esta temética despliega el capitulo cuarto hacia todo el resto del tratado; de esta
manera desde el capitulo quinto hasta el catorce despliega lo que queda implicito en el
cuarto. Estos ultimos capitulos hablan de la ‘palabra-declaracion’ cada uno desde una
nueva perspectiva: la declaracion en cuanto afirmacion y negacion; los tipos de relaciones
de contraposicion que hay entre las diversas declaraciones afirmativas y negativas, sean
particulares o generales; la unidad y pluralidad entre las declaraciones afirmativas y
negativas; las declaraciones futuras; la oposicion que hay entre las declaraciones de verbo
predicativo y entre las declaraciones de verbo atributivo, con sujeto definido o indefinido;
las declaraciones modales y la oposicion de ellas; la consecucion de las declaraciones
modales; y concluye con una explicacion de la oposicion que hay entre las declaraciones.
En esta Gltima perspectiva se retoman sintéticamente varios temas ya explicados en los
capitulos anteriores.

El estilo de Aristoteles es laconico, puntual y conciso. En pocas lineas comunica
contenidos muy densos y precisos. Esto, por otro lado, dificulta en alto grado la
comprension del texto. A ello se le agrega que es un escrito muy antiguo y que por tanto se
necesita una sintonia que rebase los limites del tiempo presente para dialogar con el texto.
Este didlogo exige un proceso en espiral, de manera que con cada vuelta sobre el mismo
texto se va ampliando el grado de comprensién. Una vez leido el texto integro cada parte
toma sentido en la armonia del conjunto.



13

2. EL GIRO LINGUISTICO DE LA

FILOSOFIA EN EL SIGLO XX :

DIFICULTADES METAFILOSOFICAS
DE LA FILOSOFIA LINGUISTICA

2.1. PRELIMINAR

En la historia de la filosofia ha habido muchas revoluciones paradigmaticas, cuyos
nuevos métodos y criterios después son superados. Dichas revoluciones no han sido vanas.

filosoficos pueden ser resueltos (o disueltos) reformando el lenguaje o comprendiendo
mejor el lenguaje que usamos en el presente. Algunos han exaltado esta perspectiva y otros
la han denigrado, pero pocos han tenido el valor de serenar su &nimo para entablar una
discusién metafiloséfica sobre este asunto. El hecho de que existan muchas cuestiones
debatidas no es un argumento suficiente para zanjar la cuestion. Decir que los filésofos no
se ponen de acuerdo, mientras que los cientificos si lo logran, no obliga a abandonar el
debate, dado que esto ha sucedido porque los filésofos trabajan con problemas mas
dificiles que los que ocupan a los cientificos.

2.2. LA BUSQUEDA DE UN PUNTO DE PARTIDA NEUTRAL: Enunciados
incondicionados

Antes de evaluar la revolucién filoséfica del giro linglistico hay que responder a
dos preguntas: a) Los enunciados de los filésofos linglisticos ¢son realmente
incondicionados, en el sentido de que su verdad sea independiente de cualquier
presupuesto injustificado?; b) ¢Cuentan realmente los fildsofos lingiisticos con criterios
de eficacia filosofica que sean suficientemente claros para permitir un acuerdo racional?
En los puntos 2.2. y 2.3. se respondera a la primera pregunta; en cambio, en el punto 2.4. a
la segunda.

A.J. Ayer habia escrito irénicamente «el hombre que estd dispuesto a probar que la
metafisica es imposible es un hermano metafisico con una teoria rival propia». Sin
embargo, él mismo aceptaba que los unicos lenguajes validos son el de la logica y el de la
ciencia empirica, de manera que si el metafisico no usa ninguno de los dos, sus enunciados
no son significativos. Esto representa un desafio para el metafisico: «dinos que es lo que
estd a favor o en contra de lo que estas diciendo y te escucharemos; si no, tendremos el
derecho de ignorarte». Aunque R. Carnap y A. J. Ayer buscaban una disciplina
filoséficamente neutral como la logica, su propia propuesta distaba mucho de ser
incondicionada. Bergman intenté mejorar las propuestas anteriores, sin embargo, también
queda atrapado en el presupuesto del slogan de que «todas las preguntas filoséficas son




14

preguntas acerca del lenguaje», “todos los filésofos linguisticos hablan acerca del mundo
por medio de un hablar sobre un lenguaje apropiado. Este es el giro lingiiistico™>. Bergman
se orientd preferentemente hacia el lenguaje ideal dejando de lado el lenguaje ordinario.
El giro linglistico que conserve esta tipica orientacion tiene el riesgo de desembocar en el
racionalismo y en el idealismo linglistico. Por su parte, una reduccién del amplio
horizonte de la realidad puede llevar a la filosofia a enclaustrarse en el puro lenguaje
desembocando en un nominalismo metodoldgico que afirma que todas las preguntas que
los filésofos se han hecho sobre conceptos universales no pueden ser contestadas mediante
una investigacion empirica, sino s6lo mediante el uso de expresiones linguisticas, y de
ninguna otra manera. La filosofia del lenguaje debe salvar el riesgo de inclinarse hacia
cualquiera de estos dos extremos representados por el idealismo racionalista y el
empirismo psuedocientifico.

reconocen: «no malgastes tu vida en palabras, Unete a nosotros y juntos razonaremos
acerca de aquello que estas palabras representan». De manera que tras la huida, viene la
revancha onto-metafisica. Hay que reconocer que la filosofia del lenguaje ideal incluy6
enunciados controvertibles en su desprecio por la metafisica.

Por su parte, la filosofia del lenguaje ordinario ¢también presupone enunciados
controvertibles o puros enunciados incondicionados? Hay que reconocer que incluye un
presupuesto altamente impugnable: que el lenguaje ordinario unido a la ciencia es
adecuado para describir y explicar cualquier cosa que exista. De manera que los dos tipos
de filésofos han prejuzgado el planteamiento de la pregunta.

2.3. FILOSOFIA DEL LENGUAIJE IDEAL VERSUS FILOSOFIA DEL LENGUAIJE
ORDINARIO

La gresca historica entre lenguaje ideal y lenguaje ordinario no es tan relevante
para la cuestion del valor de la filosofia linguistica como algunas veces pudo parecer.
Desde un punto de vista metafilosofico no estd claro por qué deberia existir esta
controversia, que frecuentemente ha estado desenfocada. Lo que si es importante despues
de este altercado es responder a la pregunta ;,cOmo podremos encontrar criterios de
eficacia filoséfica que posibiliten un acuerdo racional en las cuestiones linguisticas?
(Habermas: mediante procedimientos de dialogo argumentativo encausados por la
pragmatica formal).

5 RORTY, Richard, El giro linguistico: dificultades metafiloséficas de la filosofia lingistica
(Paidos/I.C.E., Barcelona 1990) 62. La frase ‘giro lingiiistico’ es originaria de Bergman.



15

Después de las arduas discusiones del pasado, el fil6sofo del lenguaje ideal es capaz de
conceder libremente que su lenguaje ideal no es mas que un esbozo de una «forma de
vida», que aun cuando sea pragmaticamente imposible, es posible I6gicamente, y de este
modo renuncia a su pretension de sustitucidon radical del discurso ordinario®. De esta
manera se ha intentado establecer un acuerdo racional® entre ambas perspectivas
filosoficas respecto al lenguaje situandose en un plano metafiloséfico, no totalmente ajeno
a las tentativas de la metafisica tradicional.

En relacion con la filosofia del lenguaje ordinario hay que decir que un filésofo que
unilateraliza esta perspectiva se compromete a plantear su problema sin usar ninguna
palabra filos6ficamente en sentido técnico. Un mérito de esta corriente es haber vinculado
los problemas filoséficos del lenguaje con la vida ordinaria del ser humano reconociendo
que muchos filésofos han vivido de las basuras de sus predecesores sin preguntarse si las
premisas que generaron el problema en el pasado son realmente aceptadas por las personas
corrientes. Esto es importante porque algunos han pretendido Ilamar la atencién utilizando
una jerga especializada, pero un filésofo tiene derecho a usar dicha jerga si previamente ha
formulado los problemas primordiales en un lenguaje ordinario accesible a la mayoria. Si
no procede de esta manera tendrd que tragarse la conclusion de que los problemas
filosoficos son producidos linglisticamente, no descubiertos. Sin embargo, hay que
enfrentar el riesgo de quedar atrapado en una de estas dos trampas extremas: a) creer que
la filosofia es una disciplina que se ocupa Unicamente de ciertas creencias de sentido
comun; b) confundir la filosofia con una pseudociencia que resuelve técnicamente puros
problemas acadeémicos. El empuje del giro linglistico en la filosofia contemporanea se
dirige contra estas dos trampas de manera que hoy se tiende a buscar un punto de vista
intermedio de arbitraje metafiloséfico entre filosofia del lenguaje ordinario y filosofia del
lenguaje ideal.

2.4. CRITERIOS DE EFICACIA EN LA FILOSOFIA ANALITICA

La pregunta que motiva este inciso es ¢disponen realmente los filosofos
linguisticos de criterios de eficacia filosofica que sean lo suficientemente claros como
para permitir acuerdos racionales? Los presupuestos de esta pregunta pueden ser
condensados en una unica afirmacion plausible: “que no deberiamos hacer preguntas si no
podemos ofrecer criterios para respuestas satisfactorias a las mismas™’ y dichos criterios

6 Cfr., Ibid., 82.

* Este acuerdo no es puramente lingiistico. En las posturas radicales de los origenes de la filosofia del
lenguaje en el siglo XX se encontraban opiniones tales como: «el inglés es adecuado para objetivos no
filosdficos; podemos probar que un problema filosofico no puede ser planteado sin usar mal el inglés solo
si podemos determinar su uso correcto»; «los filésofos logran mas facilmente el acuerdo sobre palabras
gue sobre cosas; si no nos aferramos a este acuerdo no queda otro agarradero para el giro linglistico».

7 1bid., 75.



16

deben enfocarse a la consecucion de un consenso racional respecto a las cuestiones de la
filosofia del lenguaje. Tanto en la perspectiva del lenguaje ideal como del lenguaje
ordinario el acuerdo racional es posible en cuestiones delimitadas dando la impresion de
que las preguntas de los filésofos son especificas y restringidas a un campo preciso
infranqueable. Hay incluso a quienes les gustaria que los filésofos se transformaran en
linguistas empiricos para obtener un consenso al estilo de los demas investigadores.

Este pesimismo acentla la incapacidad de los fildsofos linglisticos para llegar a un
acuerdo racional acerca de la solucion o disolucion de los problemas filoséficos, de
manera que se puede sucumbir ante la tentacién de ya no intentar ofrecer condiciones
necesarias y suficientes de verdad para cualquier enunciado, ni una explicacion adecuada
del significado de cualquier palabra, mucho menos una interpretacion del sentido de la
realidad en su conjunto. Planteado el problema de esta manera, pareceria que el lenguaje
se ha convertido en la arma letal de la filosofia en el siglo XX. Entonces, desde ahora,
careceria de sentido hablar acerca de «verdades necesarias»; se podria dejar de hablar de
verdades necesarias si se probara que muchos problemas filoséficos tradicionales
surgieron porque los fildsofos no prestaron suficiente atencion al hecho de que algunas
preguntas son simplemente estUpidas porque no hay criterios consensuados ni un
procedimiento racional para responderlas. Este pesimismo desemboca en el
reconocimiento de que todo intento de reconciliar la filosofia del lenguaje con la tradicion
filosofica estd abocado al fracaso.

Este pesimismo esta fincado en un inadecuado planteamiento de la cuestion sobre los
criterios de eficacia, porque la pregunta «;Disponen los fil6sofos linglisticos de criterios
de éxito filoséfico que sean lo suficientemente claros como para hacer posible un acuerdo

fildsofos linguisticos en los principios segun los cuales se puede inferir la disolucion de un
problema filosofico?®¢ De manera que tampoco hay consenso acerca de que la filosofia
tenga que ser enterrada, porque la supuesta arma letal para liquidarla no es capaz de
alcanzar su propio objetivo. Por ello, después de las criticas de Russell, Carnap,
Wittgenstein, Ryle, Austin, entre otros, no se han logrado demostraciones demoledoras
ni definitivas del sinsentido de la filosofia, y precisamente esto es suficiente para colocar
este periodo entre las épocas mas grandes de la historia de la filosofia porque ésta le ha
ganado la batalla a sus demoledores.

2.5. PROSPECCION PARA EL FUTURO: DESCUBRIMIENTO VERSUS PROPUESTA

¢Autorizan los anteriores resultados pesimistas para hablar del fracaso filosofico
del giro linglistico? ¢Significa esto que la filosofia habra llegado a su final y hoy no

8 Cfr., Ibid., 113.



17

tendremos mas que decirle adiés? ¢Es realmente imaginable una cultura postfiloséfica? Lo
Unico sensato que se puede decir sobre la mayor parte de estas preguntas es que es
demasiado pronto para responderlas®. Se pueden entrever al menos seis posibilidades para
el futuro de la filosofia:

1) El repudio del nominalismo metodoldgico puede abrir nuevos horizontes para la
filosofia. La fenomenologia puede ofrecer un buen método para la superaciéon de esta
encrucijada.

2) Se puede abandonar la busqueda de criterios eficaces para alcanzar acuerdos
racionales, de manera que la filosofia deje de ser una disciplina argumentativa, y se
acerque a la poética.

3) Se pueden buscar nuevos lenguajes ideales auxilidndose de nuevos métodos.

4) A la pregunta «;ha llegado a su fin la filosofia?» podria responderse con un enfatico
«si», de manera que se podria forjar una cultura pos-filoséfica tan posible y tan
deseable como una cultura pos-religiosa. Podriamos llegar a considerar la filosofia
como una enfermedad cultural que ha sido curada.

5) La linguistica empirica podria ganar terreno para reducir la labor del pensamiento a
una lexicografia que llenara el vacio dejado por la filosofia.

6) Podria ser que la filosofia linglistica trascendiera su funciobn meramente critica
convirtiéndose en una actividad que describiera las condiciones necesarias de la
posibilidad del lenguaje mismo buscando los criterios de eficacia filoséfica para una
acuerdo racional.

Teniendo como marco estas seis posibilidades del futuro de la filosofia, muchos anhelan
deberia aspirar a proponer formas mejores de hablar (perspectiva comunicativa) mas que a
descubrir nuevas verdades (perspectiva heuristica), aunque hay también quien defiende la
segunda perspectiva, como es el caso de la tradicion del lenguaje ordinario de Oxford.

¢ Los limites del lenguaje que puede utilizar un hombre son los limites de su
pensamiento y de su imaginacion 10,

9 Cfr., Ibid., 117.
10 cfr., Ibid., 125.



18

3. TEORIA DEL LENGUAJE SEGUN LUDWIG
WITTGENSTEIN

3.1. EL MUNDO COMO CONJUNTO DE HECHOS Y OBJETOS: SU
SENTIDO LINGUISTICO

En este capitulo se presentara el pensamiento de Wittgenstein sobre el mundo en
general, que es un elemento que le da sentido a nuestro sistema de signos linglisticos; se
articulara la relacién del mundo con el lenguaje en cuanto conjunto de proposiciones
acerca del mundo.

El mundo est4d compuesto de hechos y objetos, incluso el hombre es un hecho puesto que
es producto de una historia y va haciendo la historia. Los objetos son hechos en la medida
que son producto de evoluciones y realizaciones. No podemos pensar ningln objeto fuera
de la posibilidad de su conexion con otros, no los podemos pensar fuera de la posibilidad
de un contexto. Al conocer un objeto se conoce dentro de un contexto de relaciones
posibles. Los objetos pensados tienen la posibilidad de combinarse el uno con el otro y de
construir los hechos mediante estas relaciones, modelando la estructura de los mismos
hechos y de su expresion en proposiciones. "EI modo como los objetos dependen unidos
en el hecho es la estructura del hecho™1,

Al conocer nos hacemos figuras (Bild) o representaciones de los hechos. Cabe ahora la
observacion de que Bild no es la forma entendida en sentido aristotélico-tomista. Tampoco
es la figura en cuanto silueta fisica delimitante de la realidad, ni la imagen en cuanto
fendmeno sensible percibido por los sentidos. Todos estas acepciones se presuponen como
base de un conocimiento sensitivo-conceptual. Bild en el contexto de la filosofia de
Wittgenstein significa con mas propiedad 'representacion’ intencional y conceptual de la
realidad en el pensamiento y expresada en el lenguaje.

Si al conocer nos hacemos 'representaciones’ de la realidad, la representacion es una
modelo de la realidad y esta ligada a la realidad. En el acuerdo o desacuerdo de su sentido
con la realidad, consiste su verdad o falsedad. "La representacion [Bild] logica de los
hechos en la mente es el pensamiento™2, por eso un hecho es pensable. La totalidad de los
pensamientos verdaderos es una representacion total que tenemos del mundo. El
pensamiento Se expresa en juicios 0 proposiciones, y éstos mediante el lenguaje son

11 WITTGENSTEIN, Ludwig, Tractatus logico-philosophicus (Routledge & Kegan Paul, London 1922)
[trad. cast. de TIERNO GALVAN, E., Tractatus logico philosophicus (Revista de Occidente,

Madrid 1973") 42].
12 1pid., 79.



19

perceptibles y cognoscibles. La proposicion es articulada, no una simple mezcla de
palabras, y tiene sentido en su referencia a los hechos del mundo.

El pensamiento es la proposicion con significado ya que la proposicion esta articulada por
nombres que significan los objetos conocidos del mundo. "La totalidad de las
proposiciones es el lenguaje"13. EI hombre tiene la capacidad de que en el lenguaje puede
expresar el sentido global de la realidad sin conocer exhaustivamente el cémo y el qué de
cada hecho significado por cada palabra. La posibilidad de la proposicion descansa en la
representacion de los objetos a través de signos y el sentido o sin-sentido linguisticos de
una proposicion depende de su acuerdo o desacuerdo con las posibilidades de existencia y
no existencia del hecho que pretende significar. El sentido linguistico de una proposicion
es lo mismo que el estado de hechos que representa.

Hasta ahora se ha articulado coherentemente la relacion entre el mundo, los objetos, los
hechos, el pensamiento y el lenguaje. De esta articulacion depende el sentido o sin-sentido
linguisticos de lo conocido. Por ello, la teoria del conocimiento no debe prescindir del
lenguaje ya que éste es el vehiculo humano més adecuado para la expresion del
conocimiento. Toda la filosofia se expresa por medio del lenguaje. Después de exponer el
sentido linguistico del mundo como conjunto de hechos y objetos conocidos y expresados
en el lenguaje, es necesario enmarcar los limites del mundo.

3.2. LIMITES DEL MUNDO: SU SENTIDO Y SIN-SENTIDO
LINGUISTICOS

El mundo es el tema que corresponde a la cosmologia. Para el presente propdsito
solo tiene interés desde el punto de vista del sentido o sin-sentido linguistico. Ya se ha
delineado en el capitulo anterior el conjunto de lo significativo linglisticamente. Ahora se
pretende tratar acerca de lo que esta méas alla de los limites del mundo en cuanto que
desborda los limites del mundo y del lenguaje. No tiene una intencion negativa de
excluirlo como inexistente sino que con un lenguaje légico, univoco y exacto no se puede
hablar de lo que desborda sus propios limites. Incluso se podria afirmar que algunas de
estas realidades que desbordan los limites del 'mundo’ de hechos y objetos logicos
constituyen las condiciones previas, ontologicas y epistemologicas, de posibilidad del
mundo con sus hechos y objetos ldgicos pensables y expresables mediante un lenguaje
I6gico exacto con sentido. Wittgenstein considera que la estructura del lenguaje, la
ética, la religion y el lenguaje privado desbordan los limites del lenguaje l6gico exacto
porque desbordan los limites del mundo de hechos y objetos l6gicos exactos. Estos puntos
interesan para esta investigacion solo en la medida en que repercuten para la teoria del

13 1bid., 94.



20

conocimiento en cuanto a la expresion con sentido o sin-sentido de lo que se conoce,
desde la teoria wittgensteiniana del lenguaje.

3.2.1. Estructura del lenguaje

La logica debe subyacer en el lenguaje, en el pensamiento y en la filosofia.
También debe partir de la experiencia de la realidad del mundo. Ya se ha hablado del
mundo, del pensamiento y del lenguaje 16gico; de ello es posible. Pero hablar validamente
de la estricta estructura previa del lenguaje no le era todavia posible a Wittgenstein. Aqui
queda una perspectiva por investigar mediante una metafilosofia del lenguaje o una
ontologia del lenguaje. Wittgenstein no niega la posibilidad de una ciencia de este tipo,
simplemente reconoce su propia incapacidad para tratarla con un lenguaje 16gico exacto.
Ciertamente se necesitaria un método adecuado a esta estructura del lenguaje.

3.2.2. Etica y religion

Para Wittgenstein la ética es el "estudio sobre lo valioso o lo que realmente importa (...);
es la investigacion acerca del significado de la vida"4. Es posible hacer juicios de hechos
mediante un lenguaje logico exacto; pero hacer juicios absolutos de valor no lo es
mediante este tipo de lenguaje. Las palabras tal como son usadas en la ciencia s6lo son
capaces de contener y transmitir significado y sentido naturales. En cambio la ética es, en
este sentido, sobre-natural, es decir trasciende el &mbito cientifico exacto. Cuando se
pretende dar expresion verbal exacta a las experiencias éticas y religiosas, estas
expresiones carecen de sentido porque se estd usando mal el lenguaje l6gico. Wittgenstein
no niega la existencia de Dios, ni de la moral como actuar y vivir en la bondad, ni de la
ética como ciencia con un lenguaje propio fuera del campo exacto. S6lo es una reaccion a
los intentos de plantear la ética como 'geométricamente demostrada’, e incluso una
reaccion al modo preciso de dividir y subdividir la ética en las épocas anteriores, de
manera que resultan esquemas artificiales en la realidad, aunque coherentes formalmente,
pero queda la pregunta: ¢son reales esos esquemas?, es decir, ¢usan bien el lenguaje? En
cuanto a religion y a Dios se refiere, Alfaro opina que "su filosofia no es ni teista, ni
ateista™15.

Las expresiones linguisticas de la ética y de la religion parecen ser solo similes, parece
haber en ellas algun tipo de analogia. No es que las realidades de la moral y de la religion
carezcan de sentido en si mismas, sino que lo que carece de sentido exacto absoluto son la

14 WITTGENSTEIN, Ludwig, Wittgenstein's lecture on ethics (Philosophial Review, New York 1965)
[trad. cast. de BIRULES, Fina, Conferencia sobre ética (Paidds, Barcelona 1989) 11-12].

15 ALFARO, Juan, De la cuestion del hombre a la cuestion de Dios (Verdad e Imagen 103; Sigueme,
2
Salamanca 1989 )133.



21

expresiones linglisticas que las pretenden manifestar, "estas expresiones carentes de
sentido no carecen de sentido por no haber hallado adn las expresiones correctas, sino que
es su falta de sentido lo que constituye la misma esencia de tales expresiones"16, pero la
realidad auténtica que designan "es una realidad inefable, no expresable [s6lo] con
palabras, porque pertenece a los auténticos problemas de la vida"l7, lo que cada uno
pretende es ir mas alla del mundo l6gico, lo cual es lo mismo que ir mé&s alla del lenguaje
I6gico significativo. Con esto se abre el problema del lenguaje religioso, teoldgico y ético.
Cabria en este momento reconocer patentemente la influencia neopositivista recibida por
Wittgenstein, el modelo cientifico de Russell sobre la matematica y el ambiente del
Circulo de Viena. Sin embargo hay indicios de ir superando esa impostacion, como lo
podemos constatar en el siguiente parrafo.

"La ética en la medida que surge del deseo de decir algo sobre lo
absolutamente bueno, lo absolutamente valioso, no es una ciencia [exacta];
pero es un testimonio de una tendencia del espiritu humano que yo
personalmente no puedo sino respetar profundamente y que por nada del
mundo ridiculizaria"18.

3.2.3. El lenguaje privado

El lenguaje privado se refiere a toda aquella elaboracion reflexiva que solemos
hacer antes de hablar, al menos en forma general, acerca de nuestras ideas fundamentales y
del como expresarlas sin equivoco ni confusion ante la interpretacion de otros. No es
necesario que les expliqguemos el proceso consciente que hemos elaborado. También
ocurre que ante ciertos temas, algun giro toca alguna fibra relevante de sentido para cada
uno de diferente modo; este relieve no es necesario que seamos capaces de explicarlo
meticulosamente a los demas. Son aspectos de sentido de la vida que si los expresaramos
Unicamente con palabras, no se comunicaria toda la riqueza del contenido descubierto
porque no tienen el mismo grado de significacion para otros. En el lenguaje privado se
reflexionan, se maduran, nos van radicalmente convenciendo cuanto més fielmente las
Vivimos.

El lenguaje privado solo significa plenamente para cada uno; los otros pueden darle una
interpretacion distinta e incluso errdnea, debido a que cada uno se sitia en una orientacion
de acuerdo a un sistema de certezas vividas, a un contexto lingiistico y extralinguistico,
ubicado en juegos de lenguaje y en la originalidad de interpretacion y ejecucion vivida de
las reglas linguisticas y extralingisticas.

16 WITTGENSTEIN, Ludwig, Wittgenstein's lecture on ethics..., 40.

17 KUNG, Hans, Existiert Gott?: Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit (Piper & Co., Munich 1979)
[trad. cast. de BRAVO NAVALPORTO, J.Ma., ;Existe Dios?: respuesta al problema de

Dios en nuestro tiempo (Cristiandad, Madrid 19792) 685.
18 WITTGENSTEIN, Ludwig, Wittgenstein's lecture on ethics..., 42.



22

El lenguaje privado es indiferente para la teorizacion y verificacion légica. Existe como
ente de razdn pero sus usos funcionan en lo ilégico inexpresable, y aunque se pueda pensar
en él, "el hecho de que se pueda 'pensar' no implica que tenga sentido decirlo"1°.

Se ha presentado la opinion wittgensteiniana acerca de las expresiones linglisticas acerca
de la estructura del lenguaje, la ética, la religion y el lenguaje privado. Las realidades
existentes a las que aluden estas expresiones estan fuera de los limites del mundo exacto y
de los limites del lenguaje 16gico. Por eso carece de sentido querer expresarlas con un
lenguaje de este tipo. Debe haber un tipo de lenguaje propio para designar estas realidades,
asi como existe un método propio para cada tipo distinto de ciencia. Este tipo de
realidades se puede expresar significativamente en otro tipo de contextos linguisticos y
extralinguisticos, y con otro tipo de juegos del lenguaje. Wittgenstein no alcanzé a prever
explicitamente esta posibilidad, pero no se cerr6 a ella. Hemos tocado esta tematica solo
en la medida en que repercute para la teoria del conocimiento en cuanto a la expresion con
sentido o sin-sentido de lo que se conoce, desde la teoria wittgensteiniana del lenguaje.

3.3. SENTIDO FILOSOFICO DEL LENGUAJE

En este capitulo se presentaran los elementos que le dan sentido a nuestro lenguaje.
Dado que ya se ha tratado del mundo, los objetos, los hechos y su relacion con el
pensamiento y con el lenguaje, en el cuarto capitulo se desarrollaran los elementos
restantes; ellos son: un sistema, los contextos, los juegos de lenguaje, el uso y las reglas
del lenguaje, las proposiciones, las palabras. Se va a proceder en dos partes generales:
primero, la teoria sobre la palabra y la proposicion del llamado Primer Wittgenstein;
después, la teoria del Segundo Wittgenstein sobre el sistema, los contextos, los juegos del
lenguaje, el uso y las reglas. Con esta estructura se hara patente la unidad continuada entre
estas dos etapas del pensamiento filos6fico de este pensador porque entre las dos
concepciones elaboradas por él (la teoria de la 'representaciéon’ = Bild, y la teoria del 'uso’ =
Gebrauch, Verwendt, Praxis) no hay una contraposicion, sino una avance de concepcion
evolucionada y complementaria. EI mismo Wittgenstein lo precisa en sus ultimos escritos:
"el significado de una palabra es una forma de su uso; lo que aprendemos cuando una
palabra se incorpora a nuestro lenguaje por primera vez es su significado como una forma
de su uso™20, "por ello existe una correspondencia entre los conceptos de 'significado’ y
'regla™?, del significado usado surge la regla que aclara y especifica la naturaleza del

19 WITTGENSTEIN, Ludwig, Uber Gewissheit (Basil Blackwell, Oxford 1969) [trad. cast. de LLUIS
PRADES, José, Sobre la Certeza (Hombre y Sociedad 27; Gedisa, Barcelona 1988) 8§ 31].

20 1pid., § 61.
21 1pid., § 62.



23

significado del lenguaje, y "cuando cambian los juegos del lenguaje cambian los
conceptos, y con estos, los significados de las palabras™?22.

3.3.1. Primer Wittgenstein y su teoria linguistica de Bild
3.3.1.1. La palabra

Es muy impropio tomar las palabras como propiedades naturales de un sustrato
(hecho u objeto) porque las palabras no tienen una relacion natural con el hecho u objeto
que significan, sino que tienen una relacién convencional. "Una frase de nuestro lenguaje
se aproxima a una representacion [Bild] del lenguaje pictérico [Bildsprache] mucho mas
de lo que pensamos"23 pero, por supuesto, no es a modo de sensaciones (Empfindungen).
Bild es un esquema no solo sensible de la realidad, sino figurado (Figur) por la
inteligencia, a ella le sirve como imagen (Vorstellungen) de referencia y facilitacion del
aprendizaje. La Bild es una representacion lingiistica a nivel universal y comunicativo. A
través del lenguaje significamos el mundo que percibimos y vivimos, pero el significado
depende del uso que le demos a la palabra™ . El proceso de la formacion del lenguaje es:
sensacion  (Empfindungen), imagen captada (Vorstellungen), figura (Figur),
representacion linguistica (Bild) del objeto o hecho asimilado durante la sensacién. En
este punto seria muy oportuna una comparacion entre la teoria tomista de la abstraccion y
la teoria wittgensteiniana de la formacion del Bild; sin embargo seria una desviacion
amplia del tema central de esta investigacion, por eso se deja de lado esta comparacion.

3.3.1.2. La proposicion

La proposicion es la expresion linguistica de un juicio acerca del mundo o de lo
que se manifiesta a través del mundo ya que una proposicion describe linguisticamente la
situacion conceptual. La proposicion en si misma desligada de sus contextos usados y los
sistemas usados no significa plenamente porque "la proposicion solo tiene sentido a través
del uso"24, El uso es un elemento importante para la correccién de nuestras expresiones
erréneas porque toda verdad o falsedad, para ser tales, dependen de un contexto usado de
referencias que sirven de marco y limite significativos.

3.3.1.3. Lo verdadero
De lo que sabemos y estamos seguros es preciso demostrar de un modo objetivo

que no es posible error alguno porque nuestro saber puede estar equivocado; sin embargo,
toda fundamentacion o justificacion tiene un limite porque nos valemos de un sistema ya

22 1bid., § 65.

23 Ibid., § 243.

* Vid.la teoria del uso que se desarrollara mas adelante dentro del Segundo Wittgenstein.
24 \WITTGENSTEIN, Ludwig, Uber Gewissheit..., § 10.



24

compuesto por certezas (cientificas, filosoficas, empiricas, linglisticas, religiosas) que nos
han sido transmitidas y que ya no verificamos. Esto no es un error, es completamente
razonable ya que el hombre razonable no tiene ciertas dudas, y en nuestra vida nos damos
por satisfechos con muchos elementos que en ningin momento hemos puesto en tela de
juicio. Aunque otra persona pueda poner en duda lo que nosotros declaramos seguro, no
podemos dejar de creerlo: "una duda sin término no es ni siquiera una duda"?.

Lo verdadero debe tener fundamentos en el mundo o en lo que se manifiesta a través de él,
"el decidir a favor o en contra de una proposicion no proporciona el fundamento™26 que
necesita para que sea verdadera o falsa. La verdad y el bien no se deciden por mayoria
democrética.

3.3.2. Segundo Wittgenstein y su teoria linguistica del 'uso': Gebrauch, Verwendt,
Praxis

En el uso del lenguaje, ademés de la palabra y proposicién representativas, es de
gran relevancia el sistema, el contexto, los juegos del lenguaje y las reglas linguisticas.

3.3.2.1. El uso

El uso es "la aplicacion y la interpretacién de las palabras y, por tal flujo, las
palabras poseen un significado"?’. El uso, en cuanto dirigido por el pensamiento, da vida
al signo linguistico y al extralinguistico, "sin el uso la frase muere, se reduce a una mera
secuencia de sonidos o de figuras acusticas"28. Cuando aprehendemos una palabra para
conocer su significado aprendemos su uso en determinadas circunstancias.

3.3.2.2. Sistema y contexto (lebenswelt, sitz in leben)

El sistema de significacion linglistica es el conjunto de criterios (abstractos o
reales) segun el cual se ordena la realidad dentro de ciertas categorias racionales. El
sistema abarca los contextos, que son los horizontes linguisticos o extralinguisticos dentro
de los cuales se usa un signo. Dentro de un sistema existen variedades de contextos y usos.
El significado de "toda palabra depende del sistema de juegos linguisticos usados"2°.
Describir un hecho es describir lo que ocurrié desde determinado punto de vista; asi

25 |bid., § 625.

26 Ibid., § 200.

27 WITTGENSTEIN, Ludwig, Zettel (Basil Blackwell, London 1967) [trad. cast. de CASTRO, Octavio,
Zettel (U.N.A.M., México 1985) § 135].

28 |pid., § 143.
29 Ipid., § 228.



25

representamos el acontecimiento con nuestro lenguaje. Este determinado punto de vista
estd constituido por las certezas que hemos ido adquiriendo a lo largo de nuestra vida,
"nuestras convicciones constituyen un sistema"30, cualquier confirmacion, prueba y
refutacion de una hipotesis tiene lugar en el seno de un sistema. Dentro de un sistema
algunos elementos se mantienen inmutables y firmes, mientras otros son mas o menos
permanentes.

Para describir una situacion de hechos u objetos con sentido tenemos que describirla
dentro de un contexto. Solo el contexto usado hace posible que se muestre con claridad lo
que se quiere decir. Las proposiciones tienen sentido como parte y en conexién dentro de
un discurso que forma parte, a su vez, de un contexto integrado a un sistema. Las palabras
significan plenamente si son usadas dentro de un contexto linguistico y dentro de un
contexto extralingiistico --como los ademanes, la historia individual y social, la intencion,
el estado de animo, estado de conciencia, el tono del habla, el gesto, la mirada que
acompafia, el matiz de titubeo, subito hallazgo, de decisién, de satisfaccion o
insatisfaccion, nuestra vida: "nuestro hablar obtiene su sentido del resto de nuestra
actuacion"st,

3.3.2.3. Juego del lenguaje (sprachespiel o campo)

El sentido de una proposicion lo aporta la verdad que expresa el juego del lenguaje
en el que se usa. Segun el juego de lenguaje que se use las palabras tienen diferentes
sentidos, la posibilidad de asegurar la verdad con nuestras palabras pertenece al juego del
lenguaje.

3.3.2.4. Las reglas

La regla tiende hacia un uso perfectible del lenguaje, es el método para que el uso
del lenguaje mantenga su ideal. El uso inexperto es susceptible de error, por eso se debe
corregir refiriéndolo a una regla.

Las reglas del lenguaje las va aportando el uso cuando se convierte en paradigma de
actuacion (linglistica o extralinglistica) porque respeta la naturaleza del lenguaje. No se
puede describir la forma en que ha de usarse una regla si no es 'entrenando’ en el uso de la
regla. Las reglas no son suficientes para establecer una practica, también se necesitan los
paradigmas y los ejemplos de su uso.

Interpretar una regla es hacer usos diferentes de las palabras; a traves de ellos no hay un
cambio de la realidad sino sélo un cambio de enfoque para actuar (linglistica o

30 WITTGENSTEIN, Ludwig, Uber Gewissheit..., § 102.
31 Ibid., § 229.



26

extralingliisticamente) parcialmente distinto. Este cambio, cuando colabora a mejorar los
usos del lenguaje es un acto progresivo de la evolucion sincrénica del lenguaje. Cada uso
del lenguaje va cargado de una interpretacion de la regla como nota adicional; para
interpretarla correctamente debe ubicarse dentro de un contexto de uso. "La
reglamentacion [Verkehrsregelung] permite y prohibe determinados usos, pero no intenta
guiar la totalidad de usos mediante prescripciones'32, sino que las reglas son elésticas en lo
que tienen de adaptable a cada uso del lenguaje.

Una tarea importante para la filosofia, ademéas de las desempefiadas en la historia, es
articular una critica del lenguaje en todos sus aspectos. Esta es la tarea relevante de la
filosofia del lenguaje en cuanto el lenguaje es el vehiculo més adecuado para la
transmision del conocimiento humano, sea a nivel filoséfico o en cualquier otro nivel. La
filosofia debe hacer una critica del lenguaje l6gico y del lenguaje ordinario. Wittgenstein
no subestima uno u otro, sino que cada uno segun su USo es necesario: "tan pronto como
pienso en una aplicacion cotidiana de la proposicion, y no solamente en una filoséfica
[16gica-exacta], su sentido se convierte en ordinario y en claridad™33; en cambio con una
aplicacion ldgica-filosofica, su sentido es abstracto y rigurosamente técnico.

Al final de este capitulo no debe olvidarse la unidad que hay entre la teoria del Bild y la
teoria del 'uso'. Esta se ha ido presentando continuamente en la ilacion que hay entre
mundo, hechos, objetos, pensamiento, lenguaje, uso, sistema, contexto, juegos y reglas del
lenguaje. Solo falta insistir en la unidad general que hay entre estos principios filoséficos
dentro de la teoria wittgensteiniana del lenguaje que repercute en la teoria del
conocimiento en lo que se refiere a la expresiéon con sentido o sin-sentido de lo que se
conoce. Con este capitulo se ha precisado el conjunto de elementos que dan sentido a la
expresion de lo que se conoce.

3.4. RELACION ENTRE MUNDO, LENGUAJE Y PENSAMIENTO

Ahora se pretende insinuar las relaciones entre mundo, pensamiento y lenguaje en
sus reciprocas influencias que contribuyen a dar sentido a las expresiones lingdisticas y
extralinguisticas. EI mundo es el fundamento de significacion referencial del lenguaje
valido. El lenguaje describe lo que nuestro pensamiento conoce del mundo. Entre el
lenguaje y el pensamiento hay una mutua relacion de primacia e influjo. Debido a esta
relacién nuestro lenguaje evoluciona junto con nuestro pensamiento.

Con la investigacién y con las experiencias se descubren nuevas relaciones entre los
hechos y objetos del mundo. Para describir estas nuevas relaciones inventamos nuevos
juegos de lenguaje. Si expresan la verdad seran paradigmas reglamentarios que normen

32 WITTGENSTEIN, Ludwig, Zettel..., § 440.
33 WITTGENSTEIN, Ludwig, Uber Gewissheit..., § 347.



27

ejemplarmente el uso del lenguaje en el habla de cada individuo. Por otra parte, lo
incomprendido linguisticamente de los nuevos descubrimientos de las relaciones entre los
objetos y los hechos del mundo, empuja al pensamiento a continuar su investigacion
consultando la realidad.

El lenguaje influye en nuestro pensamiento en la medida que comprendemos las reglas del
lenguaje (tacitas y usadas). EI pensamiento influye en nuestro lenguaje en la medida que se
desarrolla y va adquiriendo mayores certezas y en la medida que inventa nuevas
expresiones para mostrar esas certezas.

CONCLUSION

Wittgenstein estuvo muy cercano al neopositivismo, pero hay indicios de la
superacion de esta corriente desde el interior mismo de su pensamiento. Sin ser absorbido
por el existencialismo contemporaneo se orienta por la escuela del analisis lingdistico.
Con una mirada parcial pareceria que s6lo le interesa el lenguaje l6gico técnico, pero en
sus obras posteriores al Tractatus va asumiendo la importancia del lenguaje ordinario.
Entre estos dos polos, segin se exageren o se note la evolucion continuada y
complementaria, se puede ver el distanciamiento o la continuidad entre el llamado Primer
y Segundo Wittgenstein.

En esta investigacion se ha intentado mostrar la evolucion continuada y complementaria
entre ambas facetas o dimensiones de la teoria wittgensteiniana del lenguaje que intenta
enmarcar los limites de validez del lenguaje: hasta qué punto tiene sentido hablar con un
lenguaje l6gico y técnico sobre los objetos y hechos del mundo y hasta qué punto otras
realidades desbordan las posibilidades de este tipo de lenguaje. Si se intentan forzar las
paredes de este lenguaje las expresiones carecen de sentido. Esto plantea la necesidad de
recordar a Wittgenstein que asi como existen diversos métodos propios para cada tipo de
ciencia, también existen diversos tipos de lenguaje para expresar los contenidos de estas
ciencias que desbordan los limites del mundo ldgico exacto de una cosmovision
matematica.

El sentido linglistico de las diferentes realidades, segin se puedan expresar con cada tipo
de lenguaje, esta determinado de una manera plena por la realidad del mundo, los hechos,
el pensamiento, el lenguaje, el uso, el sistema, los contextos, los juegos linglisticos y las
reglas. Estos son los principios filosoficos de la teoria wittgensteiniana que repercuten en
la teoria del conocimiento en lo que se refiere a la expresion con sentido o sin-sentido de
lo que se conoce. [Inv. fil., § 309 funcion de la filosofia]



28

4, HERMENEUTICA FILOSOFICA
SEGUN HANS GEORG GADAMER

EL LENGUAJE COMO HILO CONDUCTOR DEL
GIRO ONTOLOGICO DE LA HERMENEUTICA

* El lenguaje es el medio para ponernos de acuerdo acerca de los problemas
reales. Estos son los hilos que tejen nuestro texto. Comprender es
ponerse de acuerdo, mediante el lenguaje, acerca de lo existente.

1. El lenguaje como medio de la experiencia hermenéutica

* Para comprender es necesario dialogar, y por
tanto, usar el medio especifico del lenguaje.

Interpretar es comprender, y comprender no significa s6lo ponerse en el lugar del

asunto. El problema hermenéutico no es un problema acerca del correcto dominio de un
idioma, sino del correcto acuerdo sobre una cuestion, que tiene lugar gracias a la
mediacion del lenguaje34. La conversacion dialdgica es un proceso hermenéutico por el
que se busca llegar a un acuerdo, y obviamente la interpretacion de textos debe ubicarse en
este marco global porque la relacion entre autor, intérprete y texto es una correlacién
dial6gica, en un horizonte contextual, andloga a una conversacion entre personas. De
acuerdo con este presupuesto, es justificable hablar de una conversacion hermenéutica
mediante la cual los intérpretes van asumiendo la verdad como algo propio.

de realizacion de la comprension es la interpretacion”3®, Todo comprender es interpretar, y
toda interpretacion se desarrolla en el medio de un lenguaje. Por ello, el fenébmeno
hermenéutico se convierte en la médula del problema de la relacion general entre
pensamiento y lenguaje por el hecho de que la lingiisticidad es inseparable de la
comprension. Ademas, es necesario reconocer que toda tradicion de pensamiento se
transmite lingUisticamente, y que por ello, cuando esta tradicion se convierte en objeto de
estudio, es un objeto hermenéutico de indole linguistica.

34 cfr. GADAMER, Hans Georg, Wahrheit und Methode (J.C.B. Mohr, Tubingen 1975) [tr. cast. de
AGUD APARICIO, Ana / AGAPITO, Rafael de, Verdad y método: fundamentos de una
hermenéutica filoséfica (Sigueme, Salamanca 1996°) 1, 463].

35 Ipid., 467.



29

El horizonte de sentido de la comprension no puede limitarse ni al ambito de lo que el
autor tenia originalmente en mente, ni a la perspectiva del destinatario al que se dedico el
texto en el origen, porque el autor y el destinatario no agotan el sentido del lenguaje que
ellos utilizan, puesto que ellos no son los propietarios Unicos que agotan el significado de
un lenguaje determinado. Lo que se fija por escrito queda absuelto de la contingencia de su
origen y de su autor, liberdndose hacia nuevas referencias de sentido. De esta manera, la
comprensidn hermenéutica influye en las tradiciones. Este hecho no puede ser tachado de
manipulador o traidor. Por el contrario, interpretar histéricamente una tradicion significa
realizar la transformacion de los conceptos del pasado actualizando su sentido en el
presente gracias a una fusién horizéntica (analogia). Ningun texto puede decir nada si no
utiliza un lenguaje que alcance al otro (Wittgenstein: «Quien utiliza signos que nadie
entiende, no habla»). La labor de la interpretacion es rescatar la referencia a los otros que
tiene todo lenguaje, es decir, reconquistar el sentido de una determinada expresion o
tradicion linguistica, cuyo alcance no solo se limita al pasado, dado que es desde el
presente como recobra su sentido original. Con ello no se subestima lo mas minimo la
pretension de verdad, sino que se abre esa verdad hacia horizontes de significacion de
mayor amplitud.

2. El lenguaje como horizonte de una ontologia hermenéutica

* El lenguaje refiere un mundo, y se convierte en el
horizonte intersubjetivo para interpretar ese mundo.

2.1. El lenguaje como experiencia del mundo

experiencia hermenéutica humana ayuda a configurar una cosmovision de sentido sobre la
realidad mundanal. EI pensamiento humano expresa su propia comprension del mundo por
medio del lenguaje, de manera que ese lenguaje es la acepcion del mundo configurada por
el pensamiento humano. Por tanto, la experiencia humana del mundo esta intimamente
vinculada con el lenguaje, de tal manera que el lenguaje llega a ser la expresion de la
experiencia humana del mundo. Gracias al lenguaje los hombres expresan su
configuracion de sentido sobre el mundo, es decir, lo que el mundo significa para los seres
humanos. Esta vinculacion linglistica de nuestra experiencia del mundo no desemboca en
un perspectivismo excluyente, ya que, por su parte, el lenguaje solo tiene verdadera
referencia significativa gracias a que existe un mundo, cuya sentido configurador se
expresa lingtisticamente.




30

La libertad vigente en la relacion entre el hombre y el mundo posibilita no so6lo la
diversidad de lenguajes para expresar la experiencia hermenéutica del mundo, sino
también la diversidad de cosmovisiones dentro de un mismo lenguaje. De la relacién entre
lenguaje y mundo se deriva la peculiar objetividad de la verdad comprendida al modo
humano por el intérprete, pero el lenguaje sdlo tiene su verdadero ejercicio en el didlogo,
en el ejercicio del mutuo entendimiento3é. En el mutuo diadlogo cada ciencia reconoce su
propia relatividad vislumbrando un horizonte ontol6gico configurador que las desborda
individualmente a cada una. Cada ciencia y cada lengua es una referencia a la infinitud
de lo que es (existe) [=horizonte]. Balthasar considera que quien ama la verdad esta
dispuesto a renunciar, incluso, al propio punto de vista parcial por amor a la verdad total.

2.2. El lenguaje como centro

aparecen en su unidad originaria. El lenguaje es el centro de la hermenéutica filosofica
porque por su medio se expresa toda nuestra experiencia del mundo y toda interpretacion
de esta experiencia. La mediacion del lenguaje con el mundo convierte al lenguaje en el
centro hermenéutico de la referencia al todo de lo existente, es decir, a la cuestion del ser,
cuyos cimientos estan construidos también linguisticamente (Heidegger: el lenguaje es el
hogar del ser). El lenguaje es la verdadera procesion del acontecimiento hermenéutico. A
toda interpretacion le precede una pregunta que hay que responder. Dicha pregunta
desencadena el acontecimiento hermeneutico. La interpretacion no es mera reproduccion o
mero referir el texto trasmitido, sino que es como una nueva creacion del comprender.

2.3. El aspecto universal de la hermenéutica

* Todo lo que es puede ser comprendido, al menos algo, no totalmente.
Por tanto, metafisica y hermenéutica son igualmente universales.
Si algo es comprensible se puede articular lingiisticamente.

El lenguaje ayuda a penetrar hermenéuticamente en el sentido de todo lo que existe
porque apunta hacia una estructura universal ontologica que constituye
fundamentalmente la realidad en su conjunto. Todo aquello que existe es preguntable y
todo lo que es preguntable existe, al menos de modo ideal o moral. Hay que decir ademas
que todo ente que puede ser comprendido puede ser expresado por medio del lenguaje.
Por ello, el fendmeno hermenéutico favorece la busqueda ontoldgica de la universalidad

36 Cfr., Ibid., 535. El ser develado es comprensible, nos muestra su sentido. El ser se devela a través del
lenguaje del otro, dialogando, preguntando y argumentando.



31

encausandola por las autopistas de la reflexion sobre el lenguaje. En este sentido la
hermenéutica es un aspecto universal de la filosofia que va al encuentro de la verdad, y
no sélo un método exegético. Este giro ontoldgico de la hermenéutica tiene como hilo
conductor al lenguaje y desemboca en una metafisica de lo koAOv, de lo dryodov, de lo
aAnv€éc y de lo €v. La verdadera esencia de lo xaAOv es la «aparicion»; aparecer
significa mostrarse ‘luminosamente’ ante el sujeto que puede percibir. Por ello, aparecer,
percibir y luz estan tan intimamente ligados. S6lo porque algo se muestra luminosamente y
es perceptible, se le puede intelegir, comprender, valorar e interpretar como una realidad
con sentido. El ser que aparece mostrandose como acontecimiento es el verdadero ser de la
metafisica, el cual tiene un trasfondo ontoldgico cognoscible gracias a la experiencia
hermenéutica que tiene el lenguaje como centro. El ser que se muestra perceptiblemente
es cognoscible y valorable. La unidad del evento mostrativo, inteligible y valorable del
ser acontece en la historia humana. EI hombre sale a su encuentro interpretando la realidad
y expresando su sentido por medio del lenguaje.

“En el conjunto de nuestra investigacion se ha evidenciado que para garantizar la verdad
no basta el género de seguridad que proporciona el uso de métodos cientificos... Lo que
no logra la herramienta del método tiene que conseguirlo, y puede realmente hacerlo, una

disciplina del preguntar y el investigar que garantice la verdad”37.

* La verdad esta mas alla del método, ésta lo desborda.

37 Ipid., 585.



32

5. HERMENEUTICA ANALOGICA ICONICA
SEGUN MAURICIO BEUCHOT

CONCILIACION DE METAFISICA,
HERMENEUTICA Y LENGUAJE

1. Introduccion

La hermenéutica analdgica pretende colocarse como alternativa entre el
univocismo y el equivocismo. Es bien sabido que la analogia es un punto intermedio entre
ambos polos, aunque con cierto predominio de la equivocidad. El tipo de interpretacion
que deriva de una propuesta analdgica es preponderantemente abierta y, sin embargo,
aspirando siempre a lograr cierta unidad. Es decir, trata de encontrar lo que es conciliable
gracias a la semejanza entre las diversas realidades, pero sin olvidar que predomina lo
diferente; por ello, se respeta la diferencia sin renunciar a la semejanza que permite lograr
cierta universalidad.

2. Constitucion y metodo de la hermenéutica en si misma

a) Naturaleza de la hermenéutica. La hermenéutica es el arte y la ciencia de comprender e
interpretar los «textos» (tejidos) simples o complejos de la realidad expresados por la
mediacion del lenguaje humano. En la interpretacion convergen tres elementos: el texto, el
autor y el intérprete («lector»). La hermenéutica es una disciplina tedrica y practica, porque
los principios validos buscan una aplicacion factica.

b) Objeto y objetivo de la hermenéutica. El objeto de la hermenéutica es el «texto» (tejido)
simple o complejo de la realidad expresado por la mediacion del lenguaje humano. El
objetivo de la hermenéutica es comprender los textos en los antiguos y nuevos contextos y
pretextos buscando el punto limite donde los horizontes interpretativos se tocan.

¢) Metodologia de la hermenéutica. Implica tres aspectos: 1) analisis semantico «busqueda
del sentido textual con sutilidad implicativa», 2) analisis sintactico «busqueda del sentido
intertextual y pretextual con sutilidad explicativa», 3) y andlisis pragmatico «busqueda del
sentido contextual con sutilidad aplicativa».

d) Los elementos del acto hermenéutico: texto, autor e intérprete (0 «lector»). El texto es el
terreno o foro donde se citan el autor y el intérprete; ahi se encuentran la objetividad



33

subjetiva del autor y la subjetividad objetiva del intérprete. El ideal es llegar a una
mediacion prudencial y anal6gica donde se entrecrucen las dos intencionalidades.

e) Los pasos de la accion hermenéutica: el proceso interpretativo. EI primer paso es la
pregunta interpretativa que surge ante el dato del texto. Dicha pregunta reclama una
respuesta interpretativa formulada gracias a juicios hermenéuticos (hipotesis, tesis,
indicios, barruntos) que hay que probar mediante una argumentacion interpretativa en el
marco del debate dialdgico, discursivo y comunicativo.

3. Los margenes de la interpretacion: hacia un modelo analdgico de la hermenéutica

Humberto Eco opina que hay dos corrientes generales dentro de la hermenéutica.
Una opina que interpretar un texto significa esclarecer el significado intencional originario
de modo objetivo y de modo independiente de nuestra comprension presente. En cambio,
la otra admite que los textos pueden interpretarse infinitamente de acuerdo a los nuevos
aportes de la subjetividad presente. Entre estas dos posturas extremas Mauricio Beuchot
propone una solucién intermedia con su modelo analégico de hermenéutica, de manera
que la objetividad y la subjetividad encuentren un punto limite que sirva de margen
versatil para la interpretacion; es decir, hay que salvar el peligro del relativismo extremo
de las diferencias, por un lado, y el artificio de presumir la conquista de una sola
interpretacion como la Unica vélida, por el otro.

“A los que exaltan la diferencia, la analogia les ofrece la diversidad predominante,
pero que es aquella que conviene, la mas que se puede permitir; a los que exaltan la
unidad, les hace ver que hay un ingrediente de mismidad, pero que no se puede negar
la diferencia.[...] Y lo que hace falta es la mediacion de la analogicidad, por eso
nosotros proponemos un modelo interpretativo analdgico”38. “La analogia consiste en
evitar la tan temida unificacion o identificacion simplificadora, la monolitizacion del
conocer, la entronizacion parmenidea de la mismidad; pero también consiste en evitar
la nociva equivocidad, la entronizacion heraclitea de la diferencia”3°.

Los margenes extremos de la interpretacion en el presente estan representados en primer
lugar por la hermenéutica positivista, es decir, aquella que cree en una unica interpretacion
valida y que presume alcanzar la sola intencion historica proveniente de las ipsissima
verba auctoris. Sin embargo, esta tendencia ni siquiera es una hermenéutica completa,
porque toda interpretacion requiere que haya polisemia, es decir, diversidad de sentido. En
segundo lugar, se puede hablar de la hermenéutica romantica que se pierde en la
aventurera multiplicidad de las rutas propias del laberinto de las diferencias.

38 BEUCHOT, Mauricio, Tratado de hermenéutica analégica (U.N.A.M., México 1997) 28.
39 Ibid., 32.



34

En el modelo analégico de la interpretacion se admite la existencia de un sentido
relativamente semejante desde alguna perspectiva; pero dicha semejanza conlleva una
diferencia predominante. Este tipo de interpretacion analdgica tiene conciencia de la
finitud del conocimiento humano abierto en una continua busqueda de lo infinito. La
hermenéutica analdgica no es sélo una propuesta metodoldgica practica, sino también un
modelo teorico de la interpretacidn, con presupuestos ontoldgicos y epistemoldgicos que
se concretan en una propuesta metodoldgica. La analogia admite un rango de variabilidad.
Esto permite que no haya un significado Unico en el texto, sino varios que pueden
pertenecerle validamente, pero no de manera indiscriminada; es decir, permite que un
texto tenga varias interpretaciones validas, no una sola, pero segun ciertos niveles de
validez. El intérprete es quien muestra dialogica y discursivamente la validez actual de un
texto en la medida en que sea capaz de rescatar la intencion del autor del texto%0 cuya
intencionalidad determina la verdad originaria. En el punto limite donde se encuentran el
horizonte hermenéutico del autor y el horizonte hermenéutico del intérprete gracias a la
mediacion del texto, en ese punto hay una conjuncién analégica. EI primero garantiza una
objetividad histdrica subjetiva de la verdad pretérita, y el segundo una subjetividad
historica objetiva de la verdad presencializadora y actual. Ademas, el intérprete determina
la validez actual.

Hay un progreso en la interpretacion porque la historia va enriqueciendo el
significado temporal de un texto. El didlogo intersubjetivo implica el uso conjuntivo de la
argumentacion racional y de la intuicion prudencial de la conmensurabilidad de los
diversos paradigmas. Es comln que aparezca el conflicto entre las diversas
interpretaciones, pero en la conjuncién anal6gica de todas esas instancias podréa evitarse el
solipsismo univoco o equivoco.

4. Metafisica y hermenéutica analdgica

La hermenéutica analdgica aboga por el caracter ontometafisico de la interpretacion
contra aquellos modelos que pretenden desvincularla de toda fundamentacién
ontometafisica. Ya Coreth habia buscado las condiciones de posibilidad de la comprension
sobre bases metafisicas. Ahora Beuchot completa aquella perspectiva con algunos
elementos de tipo semidtico poniendo de relieve la naturaleza de la hermenéutica como
implicitamente ontometafisica por su caracter analogico.

Gianni Vattimo es uno de los filosofos que en la actualidad han atacado fuertemente la
metafisica desde una perspectiva hermenéutica. Vattimo opina que la hermenéutica es la
nueva koiné o el nuevo esperanto de la filosofia contemporéanea. El devenir del ser es
debilitamiento y disolucion del ser que perece y muere. Por ello s6lo es posible una
ontologia débil que tienda paulatinamente a la nada, con una intencionalidad nihilista. La

40 Cfr, 1bid., 42.



35

metafisica muere porque fue prepotente, impositiva y monolitica. La ontologia
hermenéutica no estd abocada hacia ningin proyecto, ni anclada fuertemente al presente,
sino que es una ontologia anamnética de la facticidad pasada, es rememoracion nostélgica
de eventos efimeros e insustanciales, parecida a un poeta que contempla el ocaso de la
tarde. Vattimo opina que hoy las razones para combatir a la metafisica fuerte son més
practicas que teoricas, porque la metafisica fue violenta, hasta tal punto que desembocé en
los sucesos de Auschwitz, como decia Horkheimer y Adorno. La metafisica impone la
violencia al universalizar, porque elimina las diferencias. Hay que recordarle a Vattimo
que también quien no distingue las diferencias entre las diversas metafisicas actua
violentamente, y que negar la metafisica es mucho més violento que afirmarla.

A raiz de estas observaciones, el mismo Vattimo reconoce que no podemos
desembarazarnos apresuradamente de la metafisica. Vattimo propone una ontologia
hermenéutica; en cambio Beuchot prefiere hablar de una hermenéutica ontoldgica abierta
implicitamente hacia una metafisica. Dicha hermenéutica es analdgica porque respeta las
diferencias pero es capaz de universalizar validamente las semejanzas existentes en el
punto limite donde se tocan los contrarios.

Mauricio Beuchot asume la propuesta hermenéutica de Emerich Coreth4l en plena
conexién con la metafisica. El aporte especifico de Beuchot consiste en profundizar los
argumentos que aseguran a la hermenéutica una apertura analdgica hacia la metafisica.
Beuchot completa la perspectiva de Coreth con algunos argumentos de tipo semiético.

En primer lugar reconoce que en el acto interpretativo se citan un autor, un texto y un
intérprete. El texto del autor al ser comprendido por el intérprete apunta hacia un mundo
donde convergen los horizontes del autor y del intérprete; el texto nos abre un mundo. Por
ello, el acto interpretativo se sitia en un status ontol6gico correspondiente al mundo donde
ambos horizontes convergen. Este mundo desborda los limites de la hermenéutica, y por
tanto, ésta debe acudir a la ontologia y a la metafisica. La hermenéutica conlleva una carga
ontoldgica implicita que desemboca tematicamente en una metafisica.

Por otro lado, todo sentido tiene una referencia. El sentido es la direccion del signo que
apunta hacia un punto de referencia significativa. Esta referencia es un dato perteneciente
a un mundo, y por ello, exige una clarificacion ontologica que devele el sentido de su ser.
La ontometafisica tematiza dicho sentido mediante la reflexion filosofica sobre los
fundamentos y, por tanto, la metafisica es el fundamento de la hermenéutica: el sentido del
ser es cimiento del sentido del comprender interpretativo; la analogia entis funda la
analogia texti. Gracias a la ontometafisica la verdad devela su rostro a la hermenéutica, y
en la verdad coinciden analogicamente el texto y el mundo, el intelecto y la realidad.

41 Ccfr. la introduccion a Coreth en los apuntes del segundo semestre de la filosofia contemporanea: La
interpretacion tematica del horizonte del ser es la tarea ineludible de la metafisica, de aqui brota la
necesaria relacion reciproca y condicionante entre metafisica y hermenéutica. La hermenéutica pregunta
por el sentido en el todo de la realidad. También la vida humana necesita de la interpretacion pues busca
un sentido.




36

Dadas las polaridades del pensamiento actual, es urgente un modelo analdgico de la
interpretacion que evita la pretension de una sola interpretacion vélida y la vorégine
equivocista de las interpretaciones contradictorias e inconmensurables. La analogia
permite dar cabida a la metafora, pero también a los que rehuyen de las interminables
bagatelas del lenguaje figurado. La hermenéutica analdgica tiene un alto rango de
iconicidad porque los arquetipos ayudan a una mejor comprension interpretativa de
caracter analogico.

Asi como el lenguaje y el texto tienen sentido, lo tiene también la realidad. La metafisica
es la basqueda interpretativa del sentido del ser. El ser esta inmerso en el misterio, por eso
hay razén para seguirlo interpretando. Heidegger hizo patente el olvido del ser y de la
existencia en ciertas ontologias. Por su parte, Apel ha reconocido el olvido del logos (idea)
y de la esencia en la filosofia de Heidegger. Mauricio Beuchot subraya el olvido del «ana-
logos» en la hermenéutica contemporanea.

5. Dependencia, autonomia y simultaneidad de la hermenéutica, la metafisica y la
ética

¢Qué papel juega la hermenéutica analdgica en relacion con la ética? La
hermenéutica tiene una funcion mediadora entre la ontometafisica y la ética, es decir,
ayuda a tender un puente entre la dimensién descriptiva del conocimiento y la dimensién
prescriptiva de la accion humana, entre el ser y el deber, del ente al dedn. Interpretar es
aprender a vivir humanamente. La hermenéutica como puente hacia la ética es la
asignatura que desemboca en la vida humanizada y, por ello, es definitiva una
hermenéutica antropoldgica. Asi como el ser se dice de muchas maneras, también el
actuar. El actuar conlleva una analogia.

La actitud hermenéutica propicia una ética abierta, teleoldgica, es decir, analégica. Pero
también una ética presciptiva o deontoldgica. Gracias a la hermenéutica analdgica la ética
renuncia a imponer una universalidad univocista para todos, pero también abandona la
aventura de la total diferencia de la fragmentacion solipsista. La hermenéutica analogica
nos abre comunicativamente al otro con un compromiso ético unido a una intencionalidad
metafisica, porque el ser habla a través del otro. Gracias a la metafisica la alteridad deja de
ser evanescente y huidiza. La actitud hermenéutica en la ética incluye el dialogo; por ello
se habla de la constitucion dialogica de la ética. “No una ética que se diluya en el solo
consenso de los dialogantes, sino que quiera construir trabajosamente un corpus ético, un
cierto sistema, a veces minimo; pero siempre se hara dialogando™42.

42 BEUCHOT, Mauricio, 0. c., 98.



37

A diferencia de Lévinas, Beuchot considera que méas que preocuparse por si la filosofia
primera es la metafisica o la ética, hay que tratar de conjuntarlas. Una metafisica sin ética
es vacia, pero una ética sin metafisica es ciega. La hermenéutica es precisamente la que
ayuda a dar el paso de la metafisica a la ética y de la ética a la metafisica.

“La ética hermenéutica tiene limitaciones, margenes, pero sirve de orientacion, a la vez
de limen y de limes, de introduccién liminar y de limite de Ilegada, como los dos tipos
de piedras, piedras militares, que los romanos ponian en los caminos, dedicados a
Mercurio, esto es, a Hermes, el intérprete o hermeneuta, duefio de los senderos que se
encuentran, de las encrucijadas o cruces de caminos, y que marcaban el principio y el
fin del &mbito de su efimero imperio™43.

La antropologia es el punto de partida y punto continuo de referencia en esta mediacion
hermenéutica entre metafisica y ética, porque el que comprende e interpreta es el hombre
que busca el sentido del texto, de la existencia y del ser, para llenar de significado su
accion ética. EI hombre no puede soportar el sinsentido, por ello interpreta.

43 |pid., 99.



38

6. ENLACES ENTRE LENGUAJE,
HERMENEUTICA Y TEORIA DE LA VERDAD
SEGUN DONALD DAVIDSON

* Las palabras significan (=lenguaje), pueden interpretarse
(=hermenéutica), y ayudan a expresar la verdad.

¢Por qué las palabras son significativas? Donald Davidson intenta responder a
esta cuestion con su libro Inquiries into Truth and Interpretation, dedicado a Willard van
Orman Quine. Davidson asegura que hay dos condiciones indispensables para responder
filoséficamente a esta pregunta: a) la naturaleza holistica de la comprension linguistica, b)
y la verificabilidad que prescinde de las actitudes proposicionales del hablante. Quine le
ensefid a Davidson que en filosofia es posible estar en lo cierto, o al menos equivocarse, y
que ello importa.

6.1. Verdad y significado

1) Teorias del significado y lenguajes aprehensibles. Para que un lenguaje sea
aprehensible debe haber la posibilidad de explicar el significado de las oraciones que se
pueden construir con ese lenguaje, es decir, no hay leguaje aprehensible sin un significado,
y ademas, no hay una teoria del lenguaje aprehensible sin una teoria del significado
referencial. La referencia es el dato 6ntico del mundo al que apunta la significatividad del
signo. Esta referencia es la garantia objetiva de la verdad de un lenguaje; por ello, toda
teoria del significado linglistico necesita remitir a una teoria de la verdad, porque la
semantica sin ontologia no es muy interesante44. Sin el significado referencial éntico un
lenguaje seria inaprehensible. La referencia a la verdad de un mundo hace significativo un
lenguaje aprehensible.

2) Verdad y significado. Una teoria del significado no sélo debe dar cuenta de como los
significados de las oraciones dependen del significado de las palabras, sino ademas, de la
referencia del significado de las palabras a los datos del mundo, de donde procede
materialmente el valor de verdad del lenguaje. Por ello, dos construcciones linglisticas
que tengan la misma referencia, tienen también un valor de verdad analogo, es decir, son

44 DAVIDSON, Donald, De la verdad y de la interpretacion: fundamentales contribuciones a la filosofia
del lenguaje (Gedisa, Barcelona 1995%) 36.



39

sindnimos. Davidson se orienta hacia una vision holistica del significado. Esta postura se
podria resumir de la siguiente manera: Frege dijo que una palabra tiene significado s6lo en
el contexto de una oracién; siguiendo esta idea deberia haber agregado que sélo en el
contexto total del lenguaje una oracion, y por lo tanto una palabra, tienen significado.

3) Fiel a los hechos. Un enunciado verdadero es un enunciado fiel a los hechos. Este tipo
de fidelidad es asumida por la teoria de la correspondencia entre el lenguaje y los hechos
propuesta por Davidson, quien afirma: “pienso que la verdad puede explicarse apelando a
una relacion entre el lenguaje y el mundo™®. Lo que hace verdaderos los enunciados es la
correspondencia entre lo que se dice y los hechos, es decir, un enunciado es verdadero si
hay un hecho al cual €l corresponde. Por ello, no todo enunciado tiene su hecho; solo los
verdaderos lo tienen.

* El lenguaje y el pensamiento cruzan tematicamente el puente real que los enlaza al
mundo gracias a la mediacion filoséfica ofrecida por una teoria hermenéutica de la
verdad, porque gracias a la verdad, pensamiento, lenguaje y mundo confluyen.

la fuerza de la realidad que nos atrae hacia otros modos de inteleccién, ademas de la
aprehension primordial” (Zubirt).

6.2. Interpretacion radical

1) Interpretacion radical. El problema de la interpretacion es tan foraneo como
doméstico. Toda comprension del discurso del otro involucra la interpretacion radical.
Esta exigencia se hace mas acuciante cuando hay que trasladarnos de nuestro idioma a otro

45 |pid., 57.




40

distinto, sobre todo cuando existe un largo tiempo histérico que nos separa de aquel
idioma. Es obvio que la simple traduccion fiel no es suficiente para comprender un texto;
por ello, la labor traductora nunca sofocara el compromiso hermenéutico. La teoria de la
interpretacion no puede reducirse a una teoria de la traduccion. La interpretacion reclama
el marco de una teoria de la verdad dentro del cual el intérprete pueda ser capaz de
comprender cualquiera de las infinitas oraciones que el autor de un texto pueda emitir.
Este marco de la verdad desborda las pretensiones de cada método que intente apropiarse
la verdad reclamando algunos pseudo-derechos de propiedad privada del terreno universal
de la verdad. A la traduccion no le interesa necesariamente la verdad; en cambio, a la
interpretacion si, a tal punto que una teoria de la verdad puede usarse como una teoria de
la interpretacion?6.

2) La creencia y el significado. El significado y la creencia desempefian papeles
inseparables y complementarios en la interpretacion. No podemos inferir la creencia sin
conocer el significado, y no tenemos esperanza de inferir el significado sin la creencia. En
el discurso del hablante subyace una estructura de creencias que intervienen para que él
haga significar su lenguaje en relacion con un mundo. La interpretacion radical debe
atender no sélo al mundo objetivo significado por el lenguaje de un hablante, sino ademas,
es importante reconocer que la comprension de las palabras de una hablante requiere gran
conocimiento de sus creencias. Este dato hace comprender que la teoria de la
interpretacion es un trabajo comun del linglista, del psicologo y del fildsofo4’. El
significado y la creencia son constructos interrelacionados en una teoria unitaria de la
verdad. Las creencias remiten a un lebenswelt.

3) Pensamiento y habla. Entre el pensamiento y el lenguaje existe una mutua relacion de
primacia e influjo. La cuestion del nexo entre pensamiento y habla parece haber sido
encarada rara vez en si misma. So6lo alguien gue use un lenguaje humanamente puede
tener un pensamiento, y sélo quien piense puede hablar significativamente. S6lo aquél que

puede tener pensamientos a menos que sea intérprete del habla de otro, porque el
pensamiento y el lenguaje son siempre intersubjetivos y dialégicos. Gadamer ya habia
opinado que el lenguaje no pertenece a un yo individual, sino al nosotros, puesto que
‘quien habla una lengua que nadie entiende, no habla humanamente. Hablar significa

hablar para alguien’. Una teoria de la interpretacion y de la verdad es la base para
todo sistema interpersonal de comunicacion dialégica.

46 Cfr. Ibid., 142.
47 Cfr. 1bid., 151.



41

6.3. Lenguaje y realidad
* El acuerdo es el marco para interpretar algo como erréneo.

1) Contra el relativismo* . “Los lincamientos generales de nuestra vision del mundo son
correctos; individualmente y grupalmente podemos equivocarnos mucho, pero sélo a
condicion de que a grandes rasgos vayamos por buen camino™8, La meta de la busqueda
hermenéutica de la verdad no persigue el absurdo de hacer desaparecer el disenso vy el
error. La idea es mas bien que s6lo el acuerdo amplio da el marco dentro del cual pueden
interpretarse las controversias y los errores. “Ver un exceso de sinrazon en los otros es
simplemente socavar nuestra capacidad de comprender a qué se debe que sean tan poco
razonables™4°. Es irracional creer que los demas son siempre irracionales.

2) El método de la verdad en metafisica. Al compartir un lenguaje compartimos una
ilustracion del mundo que, en general, puede ser verdadera. La vision comUn da forma al
lenguaje compartido, por ello al estudiar los aspectos més generales del lenguaje se
indagan los aspectos mas generales de una ilustracion compartida del mundo. Cuando
hacemos manifiestos los rasgos mas amplios de nuestro lenguaje, hacemos manifiestos los

obviamente, el Unico camino verdadero para hacer metafisica, pero ha sido un itinerario
cursado por filésofos tan distanciados entre si por el tiempo o por la doctrina como Platon,
Aristételes, Kant, Russell, Frege, Wittgenstein, Carnap, Quine y Strawson. Hay un
horizonte histérico comun que sirve de marco para la interpretacion.

Para poder entenderse mutuamente en el habla es necesario interpretar los distintos
lenguajes buscando un horizonte comdn en el cual sea posible compartir, en sus rasgos
mas generales, una visién del mundo. Estos rasgos generales deben ser al menos los
suficientes de manera que se pueda llevar adelante una discusion. Por ello, no es
extrafio que cada uno pueda interpretar las palabras del otro s6lo si se ubican dentro de un
horizonte comun. Gracias a esta interpretacion horizéntica se puede engendrar un
consenso. Ciertamente el acuerdo no garantiza la verdad, pero mucho de lo acordado debe
ser verdadero si es gue algo de lo acordado es falso. Una comunicacion exitosa prueba la
existencia de una vision compartida del mundo (lebenswelt) y prevalecientemente
verdadera.

* “Nadie puede proclamar el relativismo cultural sin sobrepasarlo, y no puede sobrepasarlo sin dejarlo de
lado. Yo diria lo mismo del relativismo ontologico”. Ibid., 235.

48 |pid., 22.
49 |pid., 162.
50 cfr., Ibid., 204.



42

Para poder obtener conclusiones metafisicas de una teoria de la verdad a la manera como
Davidson la propone, la aproximacion al lenguaje debe ser holistica. “Una teoria de la
verdad servird para interpretar a un hablante solo si la teoria estd en condiciones de tener
en cuenta todos los recursos lingiiisticos del hablante™>!. La metafisica tiene la meta de
arribar a la universalidad de lo real, y la posibilidad de expresar dicha universalidad por
medio del lenguaje. Los problemas de la metafisica, mientras no se les haya resuelto o
reemplazado, siguen siendo los problemas centrales de toda construccion de buenas
teorias.

6.4. Limites de lo literal

1) ¢Qué significan las metaforas? La metéfora es el suefio del lenguaje y, como todo
suefio, su interpretacion proyecta tanto la situacion del intérprete como la realidad del
autor. La comprensién de una metéafora requiere un empefio tan creativo como el que se
requiere para la elaboracion de una metafora. La metafora no es ajena al lenguaje porque
toda comunicacion supone la reciprocidad entre construccion inventiva y comprension
inventiva (Ricoeur: la met&fora viva). La metafora es un recurso legitimo no sélo en la
literatura sino también en la ciencia, la filosofia y el derecho. Una metéfora nos hace
prestar atencion a alguna semejanza (analogia), a menudo una semejanza nueva o
sorprendente entre dos realidades®2. Las met&foras nos hacen descubrir aspectos de lo real
que no habiamos notado antes; sin duda atraen nuestra atencién hacia analogias y
similitudes sorprendentes. La metafora es un recurso lingiistico del asombro, y por ello
una puerta que nos puede conducir desde la «meta-fora» hasta la «meta-fisica», segun el
punto de partida originario de la filosofia que ya habia sefialado Aristoteles en la
antigliedad. La metafora nos lleva del significado superficial y fenoménico, al fundamento
profundo y nouménico. Gracias a que existen ciertas semejanzas entre el mundo real el
hombre puede comparar intelectivamente dichas semejanzas: las semejanzas de lo real y
la capacidad comparativa del intelecto son el origen metalinguistico de la metéafora.
Podemos valorar suficientemente las metaforas si las relacionamos con los similes
(Heidegger: ‘como si’) y con la doctrina de la analogia. La diferencia entre la metafora y
el simil consiste en que aquélla descubre una semejanza implicita, y éste simplemente
expresa la semejanza explicita ya patente. Por su parte, la analogia alcanza a salvaguardar
con mayor fidelidad las relaciones entre univocidad y equivocidad, aunque acentuando las
diferencias. En cambio, la metafora corre el riesgo de resbalar continuamente hacia el

51 Ipid., 19.

52 Dos ejemplos de metaforas ingeniosas son estos: a) un erudito es un hombre o una mujer con una
inteligencia de pura sangre que conduce su mente al galope a campo traviesa en persecucion de una idea
(Virginia Woolf); una prueba geométrica es una trampa para ratones (A. Schopenhauer).



43

terreno jabonoso de la equivocidad®. “La metafora y el simil no son mas que dos recursos
entre los innumerables recursos que sirven para ponernos al tanto de distintos aspectos del
mundo invitandonos a hacer comparaciones™3. Otros recursos son la analogia, la
metonimia, la sinécdoque, la parafrasis (=idea semejante expresada con otras palabras), el
icono, el oximoro y el simil.

2) Comunicacion y convencion. Una ampliacion del enfoque tradicional de la
convencionalidad del lenguaje nos lleva a considerar la conexion existente entre una teoria
de la verdad y el uso del lenguaje en contextos de comunicacion, dado que la convencién
linglistica no se reduce al acuerdo sobre el significado literal de las palabras, sino que
abarca también el compromiso de alcanzar consenso dialdgico en cuestiones socio-
comunitarias (Rorty: aspecto performativo del lenguaje). La hermenéutica que posibilita
la comprension mutua entre las personas tiene como nucleo convencional la comunicacion
linguistica con fines socio-comunitarios. No solo la convencion es una condicion del
lenguaje, sino que también el lenguaje es una condicién para realizar convenciones y
consensos (Habermas: el lenguaje es la mediacién de la accion comunicativa para alcanzar
consensos de minimos). Una buena teoria de la interpretacion optimiza formalmente el
acuerdo, pero respetando los minimos en los contenidos; es una teoria de contenidos
minimos, pero que aspira a un acuerdo formal 6ptimo, y que se apoya fuertemente en una
algunos puntos suficientes para llevar adelante una discusion. ¢Por qué a veces nos cuesta
tanto ponernos de acuerdo? Quiza porque esa propuesta es una interpretacion poco o no
suficientemente razonable.

La interpretacion del habla debe marchar codo a codo con la interpretacion de la
accion, porque una teoria de la interpretacion es inseparable de una teoria de la decisién
activa. “Ni la teoria de la decision ni la de la interpretacion pueden desarrollarse
exitosamente la una sin la otra”4. Cada interpretacion y cada actitud es una jugada dentro

hermenéutica el «principio de caridad» cincelado por su precursor Quine. Segun Davidson
este principio aconseja preferir por lo general las teorias de interpretacién que minimicen
el desacuerdo y maximicen el consenso (la analogia subraya las diferencias). “Mi punto de
vista siempre ha sido que la comprension sélo puede asegurarse interpretando en una
forma que lleve hacia el tipo correcto de acuerdo’>.

* Segun Donald Davidson la diferencia entre metafora y simil consiste basicamente en que “las oraciones
més metafdricas son patentemente falsas, tal como todos los similes son trivialmente verdaderos”. Ibid., p.
256. Sin embargo, este tipo de falsedad de ninguna manera lleva a afirmar que la metafora busque
intencionalmente la mentira o el engafio. Depende de la interpretacion que se le dé: literal o figurada.

53 |pid., 254.
54 |pid., 171.
55 pid., 21.



44

7. TEORIA DE LA VERDAD, HERMENEUTICA
Y LENGUAJE EN LA LOGICA
BALTHASARIANA

1. Analogia y hermenéutica

Teniendo en cuenta el planteamiento balthasariano de la analogia entis ¢cuales son
sus consecuencias para una hermenéutica filosofica? Hay que decir que, desde la
perspectiva de la hermenéutica filosofica, la verdad del ser adquiere un lugar metodologico
privilegiado, ya que si lo KaAOvy lo alyadOv no son ‘G- AfO€1Q’ entonces la unidad
entre ellos queda averiada, y desgraciadamente no se les comprendera ni se les podra
interpretar porque resultan ininteligibles. La verdad del ser no se deja absorber ni por un
reduccionismo racionalista que pretenda elaborar una metafisica conceptualista de la
verdad, ni por un romanticismo intuicionista que anhele diluir la verdad en la pura
metafora. Por ello, parodiando a Kant y a Gottlieb S6hngen, Balthasar indica: lo
metafisico sin lo metaférico estd vacio, asi como lo metaférico sin lo metafisico
permanece ciego®6. El punto de unién diferencial, de adecuacion, de concordancia
proporcional y de armonia respetuosa de las disimilitudes existentes en la ‘meta-fisica’ y
en la ‘meta-fora’, es la analogia entis en cuanto analogia attributionis et
proportionalitatis.

La interpretacién es la busqueda del sentido --sea de un texto, de un signo, de un
acontecimiento, del lenguaje, de la vida, de la existencia, del ser en general--. Esta
busqueda va descubriendo una conexién significativa entre los diversos fragmentos que
constituyen un todo. Por una parte, se va constatando que el significado del fragmento es
aprehensible s6lo en el todo contextual que constituye su horizonte de sentido mediante el
cual se le puede comprender e interpretar; y, por otra parte, el ser humano se encuentra
ante los hechos paradojicos que le muestran la presencia del todo en el fragmento (das
Ganze im Fragment). A esta totalidad de sentido Balthasar le ha denominado Gestalt; por
ella se tensionan analégicamente lo que se devela, lo develado y la develacion misma en la
adecuacion indisoluble que existe en el seno de lo aAnO£g; por ella se corresponden de
modo inseparable el don comunicante, lo comunicado y la comunicacién originaria de lo
aryodov; por ella se asegura la proporcion indivisible entre el trasfondo esplendoroso que
se manifiesta, la epifania fenoménica aparecida y la apariciéon misma de lo kaAdv. La
verdad puede ser encontrada solamente en un centro ‘gestaltico’ suspendido entre
aparicion y aparente. So6lo en la relacion entre estos dos misterios vacios, que no postulan

56 BALTHASAR, Hans Urs von, Theologik (Johannes Verlag, Einsiedeln 1985) [tr. italiana de
SOMMAVILLA, Guido, Teo-logica (Gia e non Ancora 168; Jaca Book, Milano 1987) Il, 87].



45

interpretacion, acontece un misterio que continuamente se va llenando de sentido y que,
por tanto, va exigiendo una interpretacions’.

Con ello, surge también la relacion ineludible entre un objeto interpretable y un sujeto
interpretante porque la interpretacion del objeto por el sujeto supone la significacion del
objeto para el sujeto%8. La verdad develada del objeto es el soporte ontico y esencial que
constituye el fondo formal de lo interpretado; las iméagenes develantes de la verdad
muestran el material interpretable; y el sujeto es el protagonista eficiente que interpreta las
imagenes alcanzando el fondo significativo de la verdad del ser y descubriendo la finalidad
de su sentido. Mediante la interpretacion el sujeto comprende lo que los entes significan en
la unidad del contexto gestaltico de la verdad ‘dramatica’ y ‘estética’ del ser, cuyo sentido
es el amor que habita en la médula del ser, y esta médula es esencialmente intima y
misteriosa. Es decir, el sujeto puede ir descubriendo que el sentido total de la verdad es el
amor, porque asi como la medida del ser es la verdad, la medida de la verdad es el amor®.
Por lo tanto, el amor aparece como la definitiva interpretacion de todo el movimiento
hermenéutico entre sujeto y objeto. La verdad mide intelectivamente al ser, pero el amor
mide volitavamente a la verdad. EI amor es lo contrario a la rabia sectaria que pretende
tener razdn a toda costa.

2. Conclusiones

1. Esta investigacion partié de la cuadruple diferencia del ser, es decir, de las diferencias
de caracter 'ontico-existencial’, ontoldgico, metafisico y 'teoldgico'. La obra balthasariana,
de caracter ‘filosofico-teologico’, ha sido abordada aqui solo desde la perspectiva
metafisica; desde este acceso se ha descubierto la variedad de términos con los que
Balthasar se refiere a la analogia. La proporcion (Verhaltnis) mostr6 su indole
prevalentemente ‘estética’, la 'concordancia-correspondencia’ (Entsprechung) su peculiar
condicion ‘dramatica’, la adecuacion (Angemessenheit) su caracter ‘logico’, y el 'acuerdo-
armonia’ (Ubereinstimmung) sus rasgos conciliatorios, 'sinfénicos' o 'polifonicos’. Se
omitieron metolégicamente otros términos con matices acentuadamente teol6gicos como
potentia oboedientialis, admirabile commercium y connubium, entre otros. Con todos
ellos Balthasar traduce la nocion de analogia entis dandole precisiones distintas pero que
se coimplican reciprocamente. La dependencia y la semejanza entre la diversa
terminologia subrayan también la disimilitud siempre mayor exigida por la analogia. Esta
es un principio filoséfico del ser, y por lo tanto, de la verdad, del bien, de lo 'estético’ y de
la unidad que son distintas determinaciones mentales que explicitan el ser. La analogia
estd intima y estrechamente vinculada al ser y a sus trascendentales que ella penetra en

ST Cfr. ibid., I, 143; ed. cast., I, 140-141.
58 [pidem.
59 Cfr., Ibid., I, 261: ed. cast., I, 257.



46

todas las polaridades tensionandolas mediante la disimilitud, la semejanza y la mutua
dependencia 'onto-metafisica’ y gnoseoldgica.

2. En el pensamiento balthasariano la analogia de atribucién y de proporcionalidad se
coimplican y se distinguen de la misma manera como sucede entre el ser y los
trascendentales, y entre sus diversas polaridades internas. La analogia de atribucion se
condensa en la nocién balthasariana de Gestalt que configura armoniosamente la unidad
del sentido del ser gracias a la correlativa dependencia entre 'estética’, ‘dramatica’ y 'logica’.
La analogia de proporcionalidad, en cambio, se despliega en la proporcion, en la
correspondencia y en la adecuacion de las diversas polaridades del ser gracias a la
disimilitud y a la semejanza. Balthasar ha vinculado los trascendentales escolasticos a su
propia propuesta. Aunque a traves de la descripcion progresiva fue justificando su opcion
metodoldgica, sin embargo, queda una pregunta fundamental sin resolver ¢qué relacion
hay entre la Gestalt balthasariana y la ‘forma' escoléstica? Su relacion parece ambigua y no
deberian confundirse ambos términos. A prop6sito del empleo de los trascendentales como
quicios de la propuesta balthasariana, y teniendo en cuenta la situacion historica que
condujo al autor suizo a distanciarse de la propuesta ‘trascendental’ de K. Rahner, es
conveniente cuestionar el hecho de este distanciamiento, ya que la misma analogia era un
elemento filosofico excelente para conciliar ambas posturas. En este punto se muestra que
la actitud de Balthasar no estuvo a la altura del principio filoséfico utilizado por él mismo.

3. A partir de la descripcion de la estructura de lo real mediante la analogia entis, se pudo
conseguir la formulacién del siguiente principio que resume el uso balthasariano de la
analogia de atribucion: desde la perspectiva del ser lo gnoseoldgicamente anterior
depende de lo ‘onto-metafisicamente’ primero, asi como desde el horizonte del conocer lo
‘onto-metafisicamente’ primero depende de lo gnoseologicamente anterior. El cuadruple
acceso a la analogia del ser desde una perspectiva 'estética’, 'dramaética’, 'logica’ y
'sinfénica-polifénica’ es apto para convocar al dialogo a muchas de las antiguas y nuevas
perspectivas filosoficas. El encuentro dial6gico al que invita la analogia es un intercambio
de saber, pero sobre todo de amor. Si saber y amor confluyen gracias a la analogia del ser,
entonces es viable la 'filo-sofia'’. Este es el ntcleo estructurante del pensamiento metafisico
de Hans Urs von Balthasar.

* Balthasar: la trascendentalidad analégica como mediacion hermenéutica entre
metafisica, ética, y gnoseologia, realizada por el hombre (antropologia).



47

PREGUNTAS Y RESPUESTAS BASICAS
DE LA FILOSOFIA DEL LENGUAJE

BIBLIOGRAFIA:

(o]

BAUTISTA LUCAS, Erasmo, »Acceso historico a la filosofia del
lenguaje: Version cronoldgico-sistematicax, en Efemérides
Mexicana XXI1/61 (UPM, México 2003), pp. 49-74.

. ¢Qué propuesta de definicion, acerca de la filosofia del lenguaje, hace Erasmo Bautista

en su articulo?
La filosofia del lenguaje es la ciencia que investiga la importancia y el significado del
lenguaje para el hombre en cuanto hombre.

. ¢Cuadles son las tres cuestiones centrales que pueden servir para distinguir tres partes en

la historia de la filosofia?

¢Algo existe? Esta es la pregunta por el ente.

¢Es cognoscible? Esta es la pregunta por el conocimiento.

¢Es comunicable? Esta es la pregunta por el lenguaje y la hermenéutica.

. ¢Cuales son los dos filésofos alemanes de finales del siglo XVIII, gracias a los cuales

entra en escena el interés por el lenguaje?
Herder y Humboldt

. ¢ En qué consiste la comprension pre-filosofica del lenguaje?

Es aquélla que es propia del pensamiento mitico en el cual el nombre y lo designado
se hallan muy estrechamente vinculados en contextos de magia, supersticion, tables
linglisticos, entre otros.

. ¢Cudles son las obras filosoficas de la antigiiedad que ha de tener en cuenta la filosofia

del lenguaje?
Cratilo de Platon, Acerca de la interpretacion de Aristételes y Acerca del maestro de
Agustin.

. ¢ Dentro de qué marco situaron los filosofos medievales la cuestion del lenguaje?

Dentro del marco de la l6gica del lenguaje.

. ¢Cual es la cuestién filoséfico-linguistica mas importante de la Edad Media? ¢Cuales

son las cuatro posiciones basicas que intentan resolver esta cuestion?

El debate acerca de los universales. Las cuatro posiciones basicas son: nominalismo
exagerado, nominalismo mitigado o conceptualismo, realismo exagerado y realismo
moderado.

. ¢En qué autores se encuentra presente la idea de una gramatica universal?

En Raymundo Lulo, René Descartes, Leibniz, en la gramatica de Port Royal, en el
Circulo de Viena 'y Noam Chomsky.

. ¢Qué autores modernos se ocupan del lenguaje atendiendo al punto de vista de su

utilidad, es decir, en cuanto medio de conocimiento y de mutuo entendimiento?
Francis Bacon, John Locke, David Hume.



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

48

¢Qué autores partieron del aspecto concreto e histérico del lenguaje sin caer en el
racionalismo ni en el empirismo?

Luis Vives, G. Battista Vico, J.J. Rousseau, J.G. Herder, W. Von Humboldt.

¢Cudles son las tres clases de razones principales por las cuales el lenguaje se ha
convertido en el tema predominante de la filosofia contemporanea?

a) el estremecimiento de la evidencia del lenguaje (por la pluralidad de lenguas y por
la definicion del hombre segun la cual el solamente él es capaz de hablar); b) la
situacion actual que atraviesa la humanidad (la oferta exorbitante de informacion y
comunicacion, la opinion publica); c) la crisis de la cultura en la época actual.

¢Cuéles son las dos tendencias o corrientes en las que se subdivide la filosofia
analitica?

La orientada al lenguaje ideal y la orientada al lenguaje normal u ordonario.

¢ Qué se entiende por filosofia analitica?

Es aquélla que lleva a cabo una critica del lenguaje en cuanto critica filoséfica.
¢Cudles son las dos tendencias que se distinguen dentro de la filosofia analitica del
lenguaje ideal o formal? ¢Quién es el representante de cada tendencia?

El atomismo légico (Bertrand Russell) y el positivismo l6gico (Rudolf Carnap).
¢Cuédles son las dos obras de Wittgenstein que estan relacionadas con el lenguaje ideal
y el lenguaje ordinario?

Tractatus logico-philosophicus e Investigaciones filosoficas.

¢Quién es el precursor y quién el impulsor de la filosofia analitica orientada hacia el
lenguaje ordinario?

G.E. Moore y Ludwig Wittgenstein.

Después de Wittgenstein, menciona algunos filésofos que investigaron el lenguaje
ordinario?

J.L. Austin (los actos de habla humanos), G. Ryle, J. Wisdom, P.F. Strawson.

¢Cudles son los filésofos cuya propuesta se abre a una consideracion metafisica del
lenguaje?

P.F. Strawson, W. V. O. Quine.

Menciona algunos autores y corrientes que han desarrollado la ciencia del lenguaje o
ciencia linguistica en Europa continental.

Humboldt; F. de Saussure (estructuralismo); Circulo de Praga (R. Jakobson); la
escuela estructuralista de Copenhague; la escuela estructuralista norteamericana hasta
Noam Chomsky; L. Weisgerber (co-constructivismo). Otros: E. Sapir y B.L. Whorf,
H. Schnelle, J.D. Katz. En Estados Unidos de America ha destacado Donald Davidson
y Richard Rorty.

20 ¢Que filésofos mexicanos pueden ser considerados filosofos analiticos?

21.

Luis Villoro, Alejandro Rossi, Mauricio Beuchot, Alejandro Tomassini Bassols, G.
Hurtado, C. Pereda, Fernando Salmeron. También Leon Olivé.

¢ Qué autores han destacado en los estudios de conexiones transversales entre filosofia
del lenguaje y ciencias humanas?

Lenneberg (fundamentos biologicos del lenguaje), Luckmann (sociologia del
lenguaje), Loch (lenguaje y pedagogia), Dalferth (lenguaje y religion), Kainz y



49

Hormann (psicolinguistica), Karl Bihler (psicologia y teoria del lenguaje), Ch. W.
Morris (lenguaje y behaviorismo).
22. ¢Quién esté considerado como el fundador del pragmatismo norteamericano?
Charles Sanders Peirce.
23. Menciona algunos pensadores pertenecientes a la tradicion filoséfica que han hecho
sus contribuciones a la filosofia del lenguaje en los siglos XIX y XX.
W. Wundt, K. Vossler, B. Croce, E. Husserl, F. Mauthner, E. Cassirer, R.
Honigswald.
Desde la filosofia dialogica: M. Buber, F. Ebner y Franz Rosenzweig.
K. Jaspers, Martin Heidegger, H. Lipps, H.G. Gadamer, J. Lohmann y Karl Otto Apel.
Otros: Escuela de Franfurt, marxismo ortodoxo (A. Schaff), Liebrucks y E. Heintel.
24. ¢ Qué corrientes de pensamiento confluyen en Karl Otto Apel?
Pragmatica trascendental del lenguaje, ética discursiva, filosofia del lenguaje,
pragmatismo y hermenéutica.
25. ¢ Qué disciplinas filoséficas fecundan la investigacion filoséfica del lenguaje?
La l6gica, la teoria de la ciencia, la ética y la ontologia.
26. ¢A queé se tiene que interrogar para obtener una nocion preliminar de filosofia del
lenguaje?
A la historia del pensamiento.



50

Investigacion sobre algunas perspectivas
linguistico-hermenéuticas
realizada por filosofos mexicanos

BIBLIOGRAFIA:

a1~ W

O 00 N O

10
11
12

13.

14

15

16
17

18
19
20

| ENCUENTRO INTERNACIONAL DE INVESTIGACIONES
HERMENEUTICAS, El Punto de Vista Hermenéutico en la
Filosofia y la Cultura Contemporaneas, Ed. U.L.C., México,
1996.

. Fundamentacion hermenéutica de la ciencia en Karl R. Popper (Ambrosio Velasco

GOmez)

. La plenitud del silencio o la vacuidad del discurso. Reflexiones en torno al circulo

hermenéutico (Luis Antonio Velasco Guzman)

. La hermenéutica de Richard Rorty (Samuel Arriaran)
. El' juego de las argumentaciones (José Luis Calderdn)
. La empatia como elemento de contexto en la comprensién de personas y su perspectiva

hermenéutica (Alfredo Vargas)

. Hermenéutica y eternidad (Paul Gilbert)

. Hermenéutica y ontologia de Paul Ricoeur (Mario J. Valdés)

. Antropologia hermenéutica (Patxi Lanceros)

. Juan Carlos Gutiérrez: Ni universalismo univocista ni contextualismo equivocista (Dora

Elvira Garcia Gonzélez)
. Hermenéutica y politica (Mariflor Aguilar Rivero)
. El contenido de la verdad hermenéutica en Heidegger (Klaus Miiller Uhlenbrock)
. Aproximacion a la hermenéutica de Gadamer (Ramoén Gomez Sanchez de la Barquera)
Anotaciones hermenéuticas sobre el mito del fin de la historia: una propuesta
hermenéutica para salir del trauma Fukuyama (Jorge Veladzquez Delgado)
. La fuerza religiosa de la politica. Hermenéutica cristiana de la politica democréatica
(José Maria Mardones)
. Aspectos de la hermenéutica religiosa medieval. El siglo XIl y Hugo de San Victor
(Mauricio Beuchot)
. La fiesta del engafio (Gustavo Figueroa Ramirez)
. Anotaciones hermenéuticas sobre el mito del fin de la historia: una propuesta
hermenéutica para salir del trauma Fukuyama (Jorge Velazquez Delgado)
. La hermenéutica de Richard Rorty (Samuel Arriaran)
. Hermenéutica y eternidad
. La fiesta del engafio (Gustavo Figueroa Ramirez)



51

TEMAS DE INVESTIGACION ACERCA DE LA FILOSOFIA
DEL LENGUAJE Y HERMENEUTICA FILOSOFICA

Articulos tomados de: APEL, Karl Otto, La Transformacién de la Filosofia, Ed.

8.

9.

Taurus, Madrid, 1985, Il v.

. Las dos fases de la Fenomenologia y su repercusion en las preconcepcion

filoséfica del lenguaje vy la literatura en la actualidad, v. I.

. El concepto filoséfico de la verdad como presupuesto de una linglistica

orientada al contenido, v. I.

. Lenguaje y verdad en la situacion actual de la filosofia: la semidtica de Charles

Morris, v. I.

. Lenguaje y orden: analisis del lenguaje versus hermenéutica del lenguaje, v. 1.

. La comunidad de comunicacién como presupuesto trascendental de las ciencias

sociales, v. II.

. La «Filosofia de las Instituciones» de Arnold Gehlen y la metainstitucion del

lenguaje, v. I.

. La radicalizacion filoséfica de la «Hermenéutica» en Heidegger y la pregunta

por el «criterio del sentido» del lenguaje, v. I.
Wittgenstein y el problema de la comprension hermenéutica, v. .

Wittgenstein y Heidegger: la pregunta por el sentido del ser y la sospecha de
carencia de sentido dirigida contra toda metafisica, v. I.

10. Reflexion y praxis material: una fundamentacion gnoseoantropologica de la

dialéctica entre Hegel y Marx, v. II.

11. El desarrollo de la «filosofia analitica» del lenguaje y el problema de las

«ciencias del espiritu», v. II.



52

12. Cientistica, hermenéutica y critica de las ideologias: proyecto de una teoria de la
ciencia desde la perspectiva gnoseoantropoldgica, v. I1.

13. De Kant a Peirce: la transformacion semiotica de la l6gica trascendental, v. II.

14.;Ciencia como emancipacion? Una valoracion critica de la concepcion de la
ciencia en la «teoria critica», v. 1l.

15. ¢ Cientificismo o hermenéutica trascendental? La pregunta por el sujeto de la
interpretacion de los signos en la semiotica del pragmatismo, v. I1.

16. Introduccion: la transformacion de la filosofia, v. I.

17. La teoria del lenguaje de Noam Chomsky vy la filosofia contemporanea: un
estudio filosofico-cientifico, v. 1l.

18. ¢Cientificismo o hermenéutica trascendental? La pregunta por el sujeto de la
interpretacion de los signos en la semi6tica del pragmatismo, v. I1.

19. La comunidad de comunicacién como presupuesto trascendental de las ciencias
sociales, v. Il.



53

ESQUEMAS
PARA UNA SINTESIS DE
COSMOLOGIA

1. LIBRO ACERCA DE LA INTERPRETACION,
DE ARISTOTELES

INTRODUCCION

En el capitulo primero precisa Aristdteles el valor significativo de la voz (pwvny), lo que es
el nombre en el capitulo segundo, lo que es el verbo en el capitulo tercero, lo que es
‘palabra-declaracion’ en el cuarto, lo que es afirmacion y negacion en el quinto y sexto.
En el capitulo séptimo asume todos los elementos previos para describir las relaciones
que hay entre los diversos tipos de declaraciones, sean particulares o generales. Con este
fondo de relaciones, en el capitulo octavo describe cuando hay unidad y pluralidad entre
las declaraciones afirmativas y negativas.

CAPITULO |

Los signos hablados son simbolos de las afecciones del alma, y los signos escritos son
simbolos de las afecciones de la voz.

La voz y lo escrito puede variar.

CAPITULO Il

Aristoteles describe lo que es el nombre (Ovoua), y lo define como 'voz significativa por
convencién sin tiempo, de la cual ninguna parte es significativa estando separada’.

CAPITULO Il

Ahora Arist6teles procede a precisar lo que es el verbo (pnua): ‘es lo que connota
tiempo (xpovov); cuya parte no significa nada, separada, y es siempre un signo de las
cosas que se dicen respecto de otra’.

CAPITULO IV

Aristoteles define la prosoposicion como: 'voz significativa por convencidn, de la cual
alguna de las partes estando dividida es significativa, como enunciado (w¢ $ao1c),
pero no como afirmacion o negacion'.



54

CAPITULO V

Avristdteles insiste en los dos tipos generales de Adyol amodavtikol: la afirmacion y la
negacion. De la afirmacién dice que es primera (TTpwTo¢), en cambio de la negacién dice
que es despues.

CAPITULO VI

Aristoteles insiste en el tema de la afirmacion y negacion. ‘Afirmacion es declaracion de
algo respecto de algo. Y negacidn es declaracion de algo a partir de algo’.

Concluye el capitulo sexto diciendo: la contraposicion es esto, ‘la afirmacion y la
negacion contrapuestas’; y agrega: ‘estar contrapuesta en lo mismo respecto de lo mismo,
pero no homonimamente'.

CAPITULO VII

Ademas de la contraposicion de ‘contrariedad’, existe otro tipo de contraposicion
denominado de ‘contradiccion’.

A continuacién se presenta un nuevo tipo de relacion contrapuesta. Aristoteles no le da
nombre explicitamente a este tipo de contraposicion (Gvtikeilevog), pero la tradicion
posterior le ha denominado 'compatibilidad’ o ‘subcontrariedad’;

CAPITULO VIII

Sobre el fondo de las anteriores relaciones entre las declaraciones, en este capitulo se va a
describir cuando hay unidad y pluralidad entre las declaraciones afirmativas y negativas.

CONCLUSION

El libro acerca de la interpretacion tiene una estructura logica y coherente. Cada capitulo
se ha ganado el lugar que le corresponde por la relevancia de su contenido para estructurar
el significado global del conjunto.



55

2. EL GIRO LINGUISTICO DE LA FILOSOFIA EN EL SIGLO XX :
DIFICULTADES METAFILOSOFICAS
DE LA FILOSOFIA LINGUISTICA

2.1. PRELIMINAR

2.2. LA BUSQUEDA DE UN PUNTO DE PARTIDA NEUTRAL: Enunciados
incondicionados

2.3. FILOSOFIA DEL LENGUAJE IDEAL VERSUS FILOSOFIA DEL LENGUAJE
ORIDINARIO

2.4. CRITERIOS DE EFICACIA EN LA FILOSOFIA ANALITICA
2.5. PROSPECCION PARA EL FUTURO: DESCUBRIMIENTO VERSUS PROPUESTA

¢Autorizan los anteriores resultados pesimistas para hablar del fracaso filosofico
del giro linglistico? ¢Significa esto que la filosofia habra llegado a su final y hoy no
tendremos mas que decirle adios? ¢ Es realmente imaginable una cultura posfilosofica? Lo
unico sensato que se puede decir sobre la mayor parte de estas preguntas es que es
demasiado pronto para responderlas®. Se pueden entrever al menos seis posibilidades
para el futuro de la filosofia:

1) El repudio del nominalismo metodolégico

2) Se puede abandonar la busqueda de criterios eficaces para alcanzar acuerdos
racionales

3) Se pueden buscar nuevos lenguajes ideales

4) Cultura pos-filosofica

5) Linguistica empirica

6) Criterios de eficacia filos6fica para una acuerdo racional.

¢ Los limites del lenguaje que puede utilizar un hombre son los limites de su
pensamiento y de su imaginacions?,

60 cfr., Ibid., 117.
61 cfr., Ibid., 125.



56

3. TEORIA DEL LENGUAJE SEGUN LUDWIG WITTGENSTEIN

3.1. EL MUNDO COMO CONJUNTO DE HECHOS Y OBJETOS: SU
SENTIDO7 LINGUISTICO

3.2. LIMITES DEL MUNDO: SU SENTIDO Y SIN-SENTIDO
LINGUISTICOS

3.2.1. Estructura del lenguaje
3.2.2. Eticay religidon
3.2.3. El lenguaje privado

3.3. SENTIDO FILOSOFICO DEL LENGUAJE
3.3.1. Primer Wittgenstein y su teoria linguistica de Bild
3.3.1.1. La palabra

3.3.1.2. La proposicion
3.3.1.3. Lo verdadero

3.3.2. Segundo Wittgenstein y su teoria linguistica del 'uso': Gebrauch, Verwendt,
Praxis

3.3.2.1. El uso

3.3.2.2. Sistema y contexto (lebenswelt, sitz in leben)
3.3.2.3. Juego del lenguaje (sprachespiel o campo)
3.3.2.4. Las reglas

3.4. RELACION ENTRE MUNDO, LENGUAJE Y PENSAMIENTO

CONCLUSION



4., HERMENEUTICA FILOSOFICA
SEGUN HANS GEORG GADAMER

EL LENGUAJE COMO HILO CONDUCTOR DEL
GIRO ONTOLOGICO DE LA HERMENEUTICA

1. El lenguaje como medio de la experiencia hermenéutica

2. El lenguaje como horizonte de una ontologia hermenéutica
2.1. El lenguaje como experiencia del mundo
2.2. El lenguaje como centro

2.3. El aspecto universal de la hermenéutica

“En el conjunto de nuestra investigacion se ha evidenciado que para garantizar la verdad
no basta el género de seguridad que proporciona el uso de métodos cientificos... Lo que
no logra la herramienta del método tiene que conseguirlo, y puede realmente hacerlo, una

disciplina del preguntar y el investigar que garantice la verdad”62.

* La verdad esta mas alla del método, ésta lo desborda.

62 |pid., 585.

57



58

6. ENLACES ENTRE LENGUAJE,
HERMENEUTICA Y TEORIA DE LA VERDAD
SEGUN DONALD DAVIDSON

¢Por qué las palabras son significativas?
6.1. Verdad y significado

* El lenguaje y el pensamiento cruzan tematicamente el puente real que los enlaza
al mundo gracias a la mediacion filosofica ofrecida por una teoria
hermenéutica de la verdad.

poseidos por la fuerza de la realidad que nos atrae hacia otros modos de
inteleccion, ademas de la aprehension primordial” (Zubiri).

6.3. Interpretacion radical
6.4. Lenguaje y realidad

1) Contra el relativismo. “Los lineamientos generales de nuestra vision del mundo
son correctos; individualmente y grupalmente podemos equivocarnos mucho, pero
solo a condicion de que a grandes rasgos vayamos por buen camino’¢3. Sélo el
acuerdo amplio da el marco dentro del cual pueden interpretarse las controversias y
los errores.

“Nadie puede proclamar el relativismo cultural sin sobrepasarlo, y no puede
sobrepasarlo sin dejarlo de lado. Yo diria lo mismo del relativismo ontologico”.
Ibid., p. 235.

6.5. Limites de lo literal
Una teoria de la interpretacion y de la verdad es la base para todo sistema
interpersonal de comunicacion.

63 Ipid., 22.




59

7. TEORIA DE LA VERDAD, HERMENEUTICA
Y LENGUAJE EN LA LOGICA
BALTHASARIANA

1. Analogia y hermenéutica

La verdad puede ser encontrada solamente en un centro ‘gestaltico’ suspendido entre
aparicion y aparente. Solo en la relacion entre estos dos misterios vacios, que no postulan
interpretacion, acontece un misterio que continuamente se va llenando de sentido y que,
por tanto, va exigiendo una interpretacidné4.

Mediante la interpretacion el sujeto comprende lo que los entes significan en la unidad del
contexto gestaltico de la verdad ‘dramatica’ y ‘estética’ del ser, cuyo sentido es el amor
que habita en la médula del ser, y esta médula es esencialmente intima y misteriosa.

2. Conclusiones

1. Esta investigacion partio de la cuddruple diferencia del ser, es decir, de las diferencias
de carécter 'Ontico-existencial’, ontoldgico, metafisico y 'teolégico’.

2. En el pensamiento balthasariano la analogia de atribucién y de proporcionalidad se
coimplican y se distinguen de la misma manera como sucede entre el ser y los
trascendentales, y entre sus diversas polaridades internas.

3. El siguiente principio que resume el uso balthasariano de la analogia de atribucion:
desde la perspectiva del ser lo gnoseologicamente anterior depende de lo ‘onto-
metafisicamente’ primero, asi como desde el horizonte del conocer lo ‘onto-
metafisicamente’ primero depende de lo gnoseologicamente anterior.

* Balthasar: la trascendentalidad analégica como mediacion hermenéutica entre
metafisica, ética, y gnoseologia, realizada por el hombre (antropologia).

64 Cfr. ibid., I, 143; ed. cast., I, 140-141.



60

GUIA PARA EL EXAMEN FINAL
DE FILOSOFIA DEL LENGUAJE

1. ¢Qué es nombre (Gvopa)? ¢Qué es verbo (pruo)? ¢Qué es negacion (ATOGAOLE) Y
afirmacion (kotolooc1g)? ¢ Qué es palabra-declaracion (AOyocg)?

Texto: Una manera de ir en pos de la metafisica consiste en estudiar la estructura general
de nuestro lenguaje.

2. ¢Hay realmente enunciados incondicionados, en el sentido de que su verdad sea
independiente de cualquier presupuesto injustificado?

Texto: La hemenéutica analdgica consiste en evitar la tan temida unificacién o
identificacion simplificadora, la monolitizacién del conocer, la entronizacion
parmenidea de la mismidad; pero también consiste en evitar la nociva equivocidad, la
entronizacion heraclitea de la diferencia.

3. ¢(Cuentan realmente los filésofos analiticos del lenguaje con criterios de eficacia
filosofica que sean suficientemente claros para permitir un acuerdo racional?

Texto: La hemenéutica analdgica consiste en evitar la tan temida unificacién o
identificacion simplificadora, la monolitizacién del conocer, la entronizacion
parmenidea de la mismidad; pero también consiste en evitar la nociva equivocidad, la
entronizacion heraclitea de la diferencia.

4. ;Por qué los limites del lenguaje que puede utilizar un ser humano son los limites de su
pensamiento y de su imaginacion?

Texto: Una ampliacion del enfoque tradicional de la convencionalidad del lenguaje nos
lleva a considerar la conexién existente entre una teoria de la verdad y el uso del
lenguaje en contextos de comunicacion.

5. ¢Qué relacion hay entre mundo, pensamiento y lenguaje para que éste tenga algun
sentido? Responde desde el doble enfoque wittgensteiniano («Bild» y «uso»).

Texto: Una teoria de la interpretacion y de la verdad es la base para todo sistema
interpersonal de comunicacion.

6. ¢Qué relacion hay entre lenguaje, hermenéutica y ontologia? Responde desde la
perspectiva gadameriana.



61

Texto: El lenguaje y el pensamiento cruzan teméaticamente el puente real que los enlaza al
mundo gracias a la mediacion filoséfica ofrecida por una teoria hermenéutica de la
verdad.

7. ¢Queé relacion hay entre lenguaje, hermenéutica, metafisica, ética y antropologia?
Responde desde la perspectiva beuchotiana.

Texto: La metéfora es el suefio del lenguaje

8. ¢ Qué relacion hay entre lenguaje, hermenéutica y teoria de la verdad? Responde desde
la perspectiva davidsoniana.

Texto: La antropologia es el punto de partida y punto continuo de referencia en la
mediacion hermenéutica entre metafisica y ética, porque el que comprende e
interpreta es el hombre que busca el sentido del texto, de la existencia y del ser, para
llenar de significado su accion ética. EI hombre no puede soportar el sinsentido, por
ello interpreta.

9. ¢(Qué relacién hay entre hermenéutica y verdad? Responde desde la perspectiva
balthasariana.

Texto: La experiencia humana del mundo es articulable por via linguistica.



