
 

 

 

 

 

 

HISTORIA DE LA FILOSOFÍA 

CONTEMPORÁNEA I 
 

 

 

 
FACULTAD DE FILOSOFÍA 

 

 
Para quien me ayudó encontrarme 

a mí mismo...  

 

 

 

 

 

UNIVERSITÄT INNSBRUCK 

Nivel: Licenciatura 5° Semestre 
 

 

 

 

Profesor: 

Pbro. Dr. Roberto García González 

 

 

 

 

Collegium Canisianum, Innsbruck, 2015 

 



 

2 

  

 

 

 

 

 

Para aquéllos que reconocen en los argumentos del 

amor una lógica según la cual la razón es co/razón, 

que interactúa comunic/activa/mente y que sólo se 

recibe dándose con cariño, como Tú lo has hecho 

conmigo. 

 

Gracias por persistir conmigo, por buscar un 

holograma humano que subsuma el amor amputado 

al saber, y por ayudar a que la filoSOFÍA sea lo que 

debe: ilo/j/soi/a 
 

Con solercia para mis alumnos de tercero. A 

Miguel, quien acuña poéticamente la palabra mIxta. 

A Humberto, que ha renunciado a sus crines y al 

flequillo para peinar mejor, con la red del cesto, el 

balón. A Víctor, porque le gustan los narcocorridos 

y el coco helado y pelado. A Noé, para que se le 

pase el susto de junio: tu vocación vale más que un 

examen. A Luis Francisco, porque es un chico que 

promete, tenaz como el mismo. A Ernesto, por su 

noble serenidad, aunque a veces se irrita con la 

anilina. Y a Luis Fernando, quien con inteligencia 

interpretará bien su papel. Con ustedes quisiera 

compartir un presbiterio. Tienen con qué. Nunca 

dejen de quererlo. 

 

 

 

 



 

3 

I. RECAPITULACIÓN DEL IDEALISMO ALEMÁN 
 

1. Johann Gottlieb Fichte (1762-1814): idealismo ético o idealismo subjetivo 
 

1.1. Vida y obras 
 

 Nació en Rammenau en una familia muy pobre. Gracias al barón von Militz pudo 

iniciar sus estudios. En 1780 se matriculó en la facultad de teología de Jena y después en 

Leipzig. El año decisivo  para su vida fue 1790 ya que un alumno le pidió que le enseñara la 

filosofía de Kant a quien sólo conocía de nombre. A partir de entonces Fichte comprendió 

muy bien el pensamiento de Kant y empezó a saborear el éxito. Mientras era profesor en 

Jena, en 1799, se desencadenó una viva polémica sobre el ateísmo. Fichte sostenía que Dios 

coincide con el orden moral del mundo y que por lo tanto no se puede dudar de Dios. 

Forberg afirmaba además que se podía no creer en Dios y a pesar de ello se podía continuar 

siendo religioso, porque era suficiente creer en la virtud. La actitud altanera de Fichte le 

obligó a dimitir de su cargo docente. Fue a Berlín y Erlagen. Mantuvo un activo 

compromiso político y cultural. Murió en 1814 como consecuencia del cólera. 

 

Obras: Ensayo de una crítica de toda revelación, Fundamentos de la doctrina de la ciencia, 

Fundamentos del derecho natural, Exposición clara como el sol sobre la filosofía 

novísima, Sistema de la doctrina moral, Discursos a la nación alemana, Estado 

comercial cerrado, Sobre la esencia del sabio y sus manifestaciones en el dominio 

de la libertad, Exhortación a la vida bienaventurada o la doctrina de la religión, 

Sobre la capacidad lingüística y el origen de la lengua, La misión del hombre o El 

destino de hombre. 

 

1.2. Doctrina 
 

a)  Fichte entendió su idealismo como explicitación y complemento del criticismo 

kantiano, persuadido de que el razonamiento de Kant estaba inconcluso: “Kant se limitó 

a indicar cuál es la verdad, pero ni la expuso ni la demostró”. La teoría y la práctica son 

el hecho originario para fundamentar toda la filosofía como ciencia. Kant aportó todos 

los datos para construir el sistema de la filosofía, pero no lo construyó. Fichte intenta 

construirlo transformando la filosofía en ciencia rigurosa. De ahí su ‘doctrina de la 

ciencia’ (Wissenschaftslehre). La novedad aportada consiste en transformar el ‘yo 

pienso’ kantiano en un ‘yo’ puro entendido como pura autointuición que se autopone y 

se autocrea, creando también toda la realidad. 

 

b) Estructura del idealismo de Fichte:   
 

1º Primer principio: el ‘yo’ se pone a sí mismo. El ‘yo’ es el principio originario que, como 

actividad originaria, al autointuirse se autopone, se construye a sí mismo y crea todo en 



 

4 

una dinámica identidad. “Para el idealismo la inteligencia es un actuar”. Este ‘yo’ es el 

Yo absoluto o Yoidad (Ichkeit), no el yo empírico del hombre individual. 

2º Segundo principio: el ‘yo’ opone a sí mismo un ‘no yo’. Este ‘no yo’ no está fuera del 

‘yo’, sino en su interior. 

3º Tercer principio: la limitación recíproca y síntesis entre el ‘yo’ y ‘no yo’ mediante el 

‘yo’ empírico e individual. No es una eliminación sino una delimitación que explica 

tanto la actividad cognoscitiva como la moral. En el conocimiento el ‘yo’ es determinado 

por el ‘no yo’. En la moral el ‘yo’ determina al ‘no yo’. 

 

  

c)  Moral, Derecho y Estado 

 

 La inactividad hace que el hombre permanezca en el plano de las cosas. Todo 

proviene del actuar del yo, de ahí la primacía de la razón práctica. Dado que Dios es el 

orden moral del mundo, en los conflictos siempre vence el mejor desde el punto de vista 

moral, aunque aparentemente quede derrotado. El docto debe esforzarse por ser mejor 

moralmente. El Derecho y el Estado surgen por la multiplicidad de hombres que necesitan 

coordinarse políticamente. 

 

d)  Segunda fase de su pensamiento (1800-1814) 

 

 Fichte aseguraba que en su propio pensamiento había una unidad interna. Aunque 

decía las cosas de manera diferente en realidad eran las mismas. Las novedades consisten 

en 1) una profundización en el sentido metafísico del idealismo, y 2) en un acentuado 

sentido místico-religioso. 

 

 El idealismo fichteano es un idealismo ‘ético-moral’ o ‘subjetivo’, no sólo porque la ley 

moral y la libertad son la clave del sistema, sino también porque explican la elección que 

efectúa cada individuo. 

 

 

ACTIVIDAD I 

Leer: 

1. FICHTE, Johann Gottlieb, Primera introducción a la teoría de la ciencia (Porrúa, 

México 1994) 122-136, § 5-7. 

2.  Segunda introducción a la teoría de la ciencia (Porrúa, México 1994) 140-

144, § 3-4. 

3. Exposición clara como el sol sobre la filosofía novísima, en 

FERNÁNDEZ, Clemente, comp., Los filósofos modernos: selección de 

textos (B.A.C., Madrid 1976
3
) II, 3-18. 

 



 

5 

2. Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1775-1854): ‘real-idealismo’ e ‘ideal-

realismo’, o idealismo estético u objetivo 
 

2.1. Vida y obras 
 

Schelling nació en Leonberg (Württemberg), hijo de un pastor protestante. Estudió 

en un seminario teológico de Tübingen, donde conoció a Hölderlin y Hegel. Después 

estudió en Leipzig, Dresde y Jena, donde trabajó con Fichte, a quien sucedió en la docencia 

a los 24 años de edad. Se relacionó con los románticos. Dio clases en Würzburg, München, 

y Berlín, donde Kierkegaard fue su alumno. Las etapas de la evolución de su pensamiento 

pueden ser seis: a) comienzos fichteanos, b) la filosofía de la naturaleza, c) el idealismo 

trascendental, d) filosofía de la identidad, e) teosofía, f) filosofía positiva y filosofía de la 

religión. 

 

Obras: Sobre el ‘yo’ como principio de la filosofía, Ideas para una filosofía de la 

naturaleza, Primer bosquejo de un sistema de la filosofía de la naturaleza, Sistema 

del idealismo trascendental, Exposición de mi sistema, Filosofía del arte, Lecciones 

sobre el método del estudio académico, Filosofía y religión, Investigaciones 

filosóficas sobre la esencia de la libertad humana, La relación del arte con la 

naturaleza, Filosofía de la mitología, Filosofía de la revelación. 

 

2.2. Doctrina 
 

a)  Comienzos fichteanos: Aunque Schelling al principio se encontró cerca del idealismo 

de Fichte, se propone nuevas exigencias: acentuando matices más metafísicos hay que 

equilibrar el subjetivismo de Fichte «que reduce toda la naturaleza al simple ‘no yo’» 

con el objetivismo de Spinoza «que concede un valor fundamental a la naturaleza». 

 

b)  Filosofía de la naturaleza: Cree poder llevar sus propósitos adelante mediante una 

unidad entre espíritu y naturaleza, es decir, que los mismos principios que explican el 

espíritu pueden explicar también la naturaleza, por ello aquello que explica  la  

naturaleza es la misma inteligencia. Schelling concluye que la naturaleza es producida 

por una inteligencia evolutiva. Establece este principio: “La naturaleza debe ser el 

espíritu visible, y el espíritu, la naturaleza invisible”. Esa inteligencia evolutiva es 

inconsciente y, por tanto, externa a la conciencia, es un principio objetivo pero ideal o 

espiritual. Por ello se trata de una ‘real-idealismo’. La inteligencia inconsciente se 

despliega paulatinamente en grados hasta llegar al hombre donde adquiere su 

autoconocimiento. La naturaleza es la historia de la inteligencia inconsciente. “La 

filosofía de la naturaleza consiste en poner en primer lugar lo objetivo y extraer de éste 

lo subjetivo”. 

 

c)  Idealismo trascendental: Esta propuesta emprende el camino opuesto a la filosofía de 

la naturaleza: a partir de lo subjetivo como lo primero, se hace derivar lo objetivo. 



 

6 

Aunque parece muy semejante esta propuesta de Schelling al idealismo subjetivo de 

Fichte, sin embargo hay que tener en cuenta su filosofía de la naturaleza que acentuó el 

‘real-idealismo’, por ello ahora el ‘idealismo trascendental’ de Schelling podría 

denominarse como ‘ideal-realismo’ o idealismo ‘trascendental’ donde la filosofía teórica 

y la filosofía práctica se sintetizan con una identidad intrínseca mediante la intuición 

estética que capta la unidad entre lo ideal y lo real. Por ello, también se le conoce como 

idealismo estético.  

 

d)  Filosofía de la identidad: La intuición estética capta la identidad intrínseca entre lo 

ideal y lo real, ‘yo’ y ‘no yo’, sujeto y objeto, espíritu y naturaleza. La razón es lo 

absoluto que capta la identidad originaria entre estas dualidades, por ello el punto de 

vista de la razón es el punto de vista del saber absoluto. Esta identidad absoluta es el 

‘Uno-Todo’ (e/(n kai\ pa/n) fuera del cual nada existe por sí mismo, es el universo 

coeterno de la identidad. Desde aquí surge el serio problema del origen de lo finito a 

partir de lo infinito. Schelling le da un planteamiento gnóstico a su propuesta 

considerando el origen de lo finito a partir de una caída originaria que lo apartó de Dios.  

 

e)  Teosofía: El panenteísmo de Schelling sostiene que todo está en Dios, pero no que todo 

sea Dios. Dios es el antecedente y las cosas el consecuente. Dios es persona en evolución 

ascendente a través de la naturaleza; Dios se hace a sí mismo al ir tomando conciencia de 

sí mismo y tomando plena personalización. 

 

f)  Filosofía positiva y filosofía de la religión: Schelling distingue entre filosofía positiva y 

filosofía negativa. La filosofía negativa especula sobre la esencia lógica de las cosas; 

este modo de filosofar representa las etapas anteriores de su pensamiento. La filosofía 

positiva versa sobre la existencia real y efectiva de las cosas. Schelling ahora se ocupa de 

ella para completar su sistema. La primera se construye sobre la razón; la segunda sobre 

la religión y sobre la revelación. 

 

 La movilidad evolutiva del pensamiento de Schelling desconcierta. Él expresó de modo 

eminente las inquietudes románticas. El Sistema del idealismo trascendental es su obra 

mejor lograda. Para algunos resulta inadecuada la denominación que Hegel hizo del 

idealismo de Fichte como ‘subjetivo’ y del idealismo de Schelling como ‘objetivo’. Sin 

embargo puede ser plausible esta denominación. 

 

ACTIVIDAD II 

Leer: 

4. SCHELLING, Friedrich Wilhelm, Sistema del idealismo trascendental (Anthropos, 

Barcelona 1988) 155-161, § 3-4; 399-404, § 601-606. 

5.  Investigaciones filosóficas sobre la esencia de la libertad humana y los 

objetos con ella relacionados (Anthropos, Barcelona 1989) 111-127, § 

336-342. 

 



 

7 

3. Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831): idealismo absoluto o 

panlogismo 
 

 

 

 

3.1. Vida y obras 
 

 

 Hegel nació en Stuttgart. Su padre era un funcionario público. Estudió en la 

universidad de Tübingen donde conoció a Hölderlin y Schelling. Experimentó el fervor 

revolucionario de la época. Trabajo como preceptor en Berna y Frankfurt. En 1801 entró a 

Jena, la universidad más famosa de su tiempo. Ahí obtuvo la habilitación como profesor 

con la disertación De orbitis planetarum. Después va a Nürnberg, Heidelberg y Berlín 

donde murió. Su connivencia con el poder político le permitió ejercer una hegemonía 

cultural amplia. 

 

Obras: Diferencia entre el sistema filosófico de Fichte y el de Schelling, Fenomenología del 

Espíritu, La ciencia de la lógica, La enciclopedia de las ciencias filosóficas, 

Principios de la filosofía del derecho, Lecciones de filosofía de la historia, Estética, 

Lecciones de filosofía de la religión, Lecciones de historia de la filosofía. 

 

 

3.2. Doctrina 
 

 

El pensamiento hegeliano se empieza a configurar con sus escritos teológicos de 

juventud. Empieza a buscar la conciliación entre el pensamiento griego y judío mediante el 

amor predicado por el cristianismo. Aquí se perfila la clave dialéctica hegeliana: la escisión 

de la realidad en opuestos y la conciliación en una síntesis superior. Después la razón 

desempeñará el papel que antes ocupaba el amor. 

 

 

3.2.1. Claves de su sistema 

 

 

 Aunque Hegel se opuso a explicar las claves de su sistema como una introducción a 

su filosofía, sin embargo él mismo las aporta en el prólogo de la Fenomenología y en la 

introducción de la Enciclopedia. Se pueden proponer tres claves esenciales: 1) la realidad 

en cuanto tal es ‘espíritu infinito’ [=punto de partida]; 2) la dialéctica es la estructura vital 

[=desarrollo] del espíritu; 3) lo especulativo es el rasgo peculiar [=instrumento] de la 

dialéctica. 

 



 

8 

a)  La realidad como ‘espíritu’: La realidad es espíritu, pensamiento, sujeto, actividad, 

automovimiento, no sustancia fija. “Todo lo que es real es racional, y todo lo que es 

racional es real (todo es pensamiento = panlogismo). El espíritu se autogenera, se 

autodetermina superándose plenamente hasta el infinito. Es espíritu infinito como un 

espiral donde coinciden en una identidad continua principio y final, particular y 

universal, lo real y lo racional. El automovimiento del espíritu es la actividad del 

reflexionar en sí mismo con tres momentos: 1) ser ‘en sí’, 2) ‘ser otro’ o ‘fuera de sí’, 

3) y el retorno a sí del ‘ser en sí y para sí’. El primer momento es la ‘idea’, el segundo 

la ‘naturaleza’ y el tercero el ‘espíritu’, que corresponden respectivamente a la lógica, la 

filosofía de la naturaleza y la filosofía del espíritu. 

b)  La dialéctica es el proceso infinito del espíritu: La dialéctica es el método de la 

filosofía como ciencia y procede a través de un movimiento en espiral con un ritmo 

triádico de tesis, antítesis y síntesis. Hegel prefiere llamarles: ‘lado abstracto o 

intelectivo’, ‘lado dialéctico o negativamente racional’ y ‘lado especulativo o 

positivamente racional’ respectivamente. 

c)  Lo especulativo es la reafirmación (síntesis conciliadora) de lo positivo (tesis) 

mediante la negación de lo negativo (antítesis). Lo especulativo es la superación 

entendida como supresión y conservación. Las palabras alemanas utilizadas por Hegel 

son: Aufhebung (superación), aufheben (superar), aufgehoben (superado). Lo 

especulativo es el vértice al que llega la razón, es decir, la dimensión de lo absoluto. 

 

 

3.2.2. Introducción a su sistema: la Fenomenología del espíritu 

 

 

 Aunque Hegel se opuso a elaborar una introducción a su sistema porque sería como 

querer aprender a nadar antes de entrar en el agua, la Fenomenología del espíritu puede 

considerarse esa introducción procesual a través de la cual evoluciona la conciencia 

común o empírica del ser humano hacia la conciencia filosófica del espíritu poseedor de un 

saber absoluto. ‘Fenomenología’ significa la manifestación (e(pifani/a-faino/menon) 

procesual y gradual del espíritu.  

 

Las etapas de esta manifestación son: 1) la conciencia, 2) la autoconciencia, 3) la razón, 4) 

el espíritu, 5) la religión, 6) el saber absoluto. 1) La conciencia progresa, por su parte, a 

través de tres momentos sucesivos: la certeza sensible, la percepción y el intelecto. 2) La 

autoconciencia de la tensión entre amo y siervo recorre las etapas del estoicismo, 

escepticismo y conciencia infeliz. 3) La razón evoluciona observando la naturaleza, 

actuando y alcanzando el nivel ético de espíritu. 4) El espíritu pasa del espíritu en sí, hacia 

el extrañamiento de sí, hasta la recuperación de la certeza de sí. 5) La religión es el medio 

para arribar al saber absoluto evolucionando a través de la religión ‘natural-oriental’, la 

griega y la religión cristiana. 6) De esta manera se alcanza el saber absoluto del puro 

concepto, es decir, el sistema de la ciencia referente a la lógica, la filosofía de la naturaleza 

y la filosofía del espíritu. 

 



 

9 

3.2.3. La estructura interna del sistema 

 

 

3.2.3.1. La Lógica: la idea en sí (la permanencia) o la representación de la esencia de Dios 

antes de la creación de la naturaleza y del espíritu finito  

 

 A través de estas tres nuevas etapas dialécticas «lógica, filosofía de la naturaleza y 

filosofía del espíritu» Hegel se propone culminar el sistema de la ciencia en toda su verdad 

absoluta. La lógica hegeliana es el estudio de la idea en sí que sirve de andamiaje 

estructural de todo su sistema; es su filosofía primera donde coinciden el pensar y el ser, 

la lógica y la ontología. Hegel llega incluso a criticar a Kant por haber negado la posibilidad 

de fundamentar una metafísica como ciencia; escribe: “un pueblo sin metafísica es como un 

templo sin altar”. Las tres etapas de la lógica son: 1) el ser, 2) la esencia, 3) el concepto. 1) 

la lógica del ser se divide en lógica de la cualidad, de la cantidad y de la medida. 2) La 

lógica de la esencia abarca la reflexión acerca de la esencia, la manifestación del fenómeno 

y la realidad en acto. 3) La lógica del concepto se desarrolla por medio de la subjetividad, la 

objetividad y la idea. El ‘concepto’ (Begriff) significa para Hegel el ‘yo pienso’ que se 

autocrea como resultado total del proceso lógico negando absolutamente toda 

determinación y finitud. La ‘idea’ sería entonces el concepto plenamente autorrealizado. 

 

 

3.2.3.2. La filosofía de la Naturaleza: la idea fuera de sí (la salida) o el despliegue de la 

esencia de Dios al crear la naturaleza 

 

 Hegel divide su filosofía de la naturaleza en tres fases: 1) la mecánica, que estudia la 

corporeidad y exterioridad espacial en movimiento; 2) la física, que estudia los procesos 

magnéticos, eléctricos y químicos; 3) y la orgánica, donde se interioriza la naturaleza 

haciendo surgir la vida vegetal y animal. 

 

 

3.2.3.3. La filosofía del espíritu: la idea en sí y para sí (el retorno) o la vuelta de la esencia 

de Dios desde la alteridad a través de la historia del espíritu humano creador del 

derecho, la ética, el arte, la religión y la filosofía. 

 

 La aparición de la vida humana y el espíritu es la más alta manifestación de lo 

absoluto. Las tres etapas de la filosofía del espíritu son: 1) el espíritu subjetivo en camino 

hacia su autorrealización y autoconocimiento; 2) el espíritu se objetiva autoactualizándose 

libremente; 3) el espíritu se absolutiza autoconociéndose plenamente tal como Dios.  

 

 

1) Espíritu subjetivo: sus tres etapas son la antropología, la fenomenología y la psicología. 

2) El espíritu se objetiva históricamente en las instituciones del derecho, la moralidad y la 

eticidad, esta última constituida por la familia, la sociedad civil y el Estado. El Estado es la 

síntesis del derecho y la moralidad, de la familia y de la sociedad, es idea que se manifiesta 



 

10 

en el mundo, es “el ingreso de Dios en el mundo”; “la historia es el despliegue del espíritu 

en el tiempo”. El Estado no existe para el ciudadano, sino éste para el Estado; los hombres 

se convierten en títeres de lo absoluto. 3) El espíritu absoluto es el retorno completo de la 

idea en sí y para sí en un autoconocimiento reflexivo absoluto que es el autoconocimiento 

de Dios, en el cual el hombre desempeña un papel esencial. Hegel rebaja a Dios hasta el 

hombre y eleva al hombre hasta Dios pretendiendo conciliar definitivamente lo finito y lo 

infinito a través de las tres etapas del arte, la religión y la filosofía. En ésta última se 

unifican plenamente el arte y la religión.  

 

 

* En la raíz del sistema hegeliano se encuentran: 1) las ideas neoplatónicas de la 

permanencia (monh/), la salida (pro/odoj) y el retorno (e(pi/strofh); 2) la influencia del 

dogma cristiano sobre la Trinidad inmanente, la creación, la encarnación, la muerte, 

resurrección y escatología. Todo ello unificado mediante un esquema dialéctico. Con 

Hegel el pensamiento occidental llega a una de sus encrucijadas más significativas. La 

filosofía posterior parece una gigantomaquia contra el absoluto panlogismo hegeliano con 

tintes totalizadores y totalitarios. Respecto a Hegel hay que decir que tal vez no nos sea 

dado conocer lo absoluto absolutamente, ni por la razón ni por la revelación. 

 

 

 

ACTIVIDAD III 

Leer: 

6. HEGEL, Georg Wilhelm, Fenomenología del Espíritu (F.C.E., México 1990) 15-25; 

395-401; 461-473. 

7.  Enciclopedia de las ciencias filosóficas (Porrúa, México 1985
5
) 1-14; 

201-204; 279-289, § 548-552; 297-305, § 572-577. 

8.  Filosofía del derecho (Juan Pablos, México 2002
3
) 37-62. 

  

 



 

11 

II. PROTESTA CONTRA HEGEL 
 

 

1. Colectivismo 
 

1.1. Socialismo  
 

1.1.1. Primeros teóricos del socialismo utópico: Conde de Saint Simon (Claude Henri de 

Rouvroy), Charles Fourier, Robert Owen, Pierre Joseph Proudhon, Charles Louis 

Blanc (Blanqui), Bakunin. 

 

1.1.2. Materialismo científico naturalista del s. XIX: a) Primera ola: Karl Vogt, 

Moleschott, Czolbe, Büchner, Oken. A. Lange criticó contundentemente esta 

primera ola en su obra clásica Espíritu del Materialismo. b) Segunda ola: Charles 

Darwin, Ernst Haeckel y Wilhelm Ostwald. 

 

1.1.3. Izquierda y derecha hegelianas: Había diferencias en las concepciones políticas y 

sobre todo religiosas. Derecha: Göschel, Conradi, Georg Andreas Gabler, Eduard 

Erdmann, Kuno Fischer. Izquierda: Strauss, Bruno Bauer, Max Stirner, Arnold 

Ruge, Feuerbach y Marx. Marx perteneció en un primer momento pero después 

criticará a la izquierda y a Feuerbach con dureza. 

 

 

1.2. Marxismo-leninismo 
 

 

1.2.1. Karl Marx (1818-1883) 
 

1.2.1.1. Vida y obras 
 

 Nace en Tréveris (o Trier) de padre y madre judíos. Estudió derecho en Bonn. En 

1843 se casa con Jenny von Westphalen. En Berlín se licencia en 1841 con la tesis 

Diferencia entre la filosofía de la naturaleza de Demócrito y la de Epicuro. Fue redactor de 

la Gaceta Renana. Estudia a Feuerbach. En París conoce a Friedrich Engels, amigo y 

colaborador durante el resto de su vida. En 1864 fundó en Londres la Asociación 

internacional de trabajadores (la Primera Internacional). 

 

Obras: El capital, Crítica de la economía política, Manuscritos económico-filosóficos, 

Manifiesto del Partido Comunista, Miseria de la filosofía: respuesta a la filosofía 

de la miseria de Proudhon, Tesis sobre Feuerbach, La ideología alemana, La 

sagrada familia, Crítica a la filosofía hegeliana del derecho. 

 



 

12 

 

1.2.1.2. Puntos centrales de su filosofía 
 

 

1) Crítico de Hegel: Oposición a la filosofía de Hegel (que transforma lo real en ideal), a 

las ideas de la izquierda hegeliana (que mantienen separadas teoría y praxis), a las obras de 

los economistas clásicos Smith, Ricardo y Say (que descubren la relación entre valor del 

producto y el trabajo como relaciones entre objetos, pero Marx descubre relaciones entre 

personas) y a los socialistas utópicos (que no vieron ninguna actividad histórica autónoma 

por parte del proletariado, ni siquiera encontraron las condiciones materiales para la 

emancipación del proletariado). 

 

2) Crítica a la religión: Supera a Feuerbach: la religión es sólo una proyección 

antropológica. ¿Por qué el hombre crea la religión? Los hombres alienan su ser 

proyectándolo en un Dios imaginario. Para superar la alienación religiosa hay que cambiar 

las condiciones de vida que permiten que surja y prospere la ‘quimera celestial’. El 

hombre es el que crea la religión. La religión es el opio del pueblo. Los filósofos se han 

limitado a interpretar el mundo, ahora se trata de transformarlo. 

 

3) Alienación del trabajo: Los obreros son hombres alienados, despojados de sus valores 

de hombres debido a la expropiación de su trabajo. Al obrero se le aliena de la materia 

prima, de los instrumentos de trabajo, se le arranca el producto de su trabajo, su trabajo es 

mercancía, se le quitan las ganancias (la plusvalía). Cuanto más produce menos tiene para 

consumir. 

 

4) Materialismo histórico: No es la conciencia de los hombres la que determina su ser, 

sino su ser social el que determina su conciencia. La producción de las ideas está vinculada 

a la actividad material (estructura social, política, económica). La manera de pensar está 

determinada por la propiedad económico-material de cada uno, y las ideas están 

determinadas por las condiciones económicas. Lo que son los individuos depende de las 

condiciones materiales de su producción. Por tanto, la esencia del hombre reside en su 

actividad productiva. La historia auténtica surge desde estas relaciones materiales. 

 

5) Materialismo dialéctico (Diamat): Cuando se estudian las épocas de cambio en la 

historia es indispensable distinguir entre cambio material de las condiciones económicas y 

las formas jurídicas, políticas, religiosas, artísticas o filosóficas. Los cambios se deben a los 

conflictos entre fuerzas productivas y relaciones de producción. Cada momento 

histórico engendra contradicciones en su interior: éstas constituyen el mecanismo de 

avance del desarrollo histórico. 

 

6) Lucha de clases: La historia de todas las sociedades que han existido hasta ahora no es 

sino la historia de la lucha de clases. La lucha entre opresores y oprimidos es la esencia de 

la historia humana en su totalidad. Ahora es la lucha entre burguesía y proletariado. El 

proletariado es la contradicción interna de la burguesía. La burguesía no sólo ha fabricado 



 

13 

las armas que la llevarán a la muerte; también ha engendrado los hombres que empuñarán 

tales armas. Para mostrar la victoria del proletariado Marx devela la ley económica del 

movimiento de la sociedad moderna en El Capital. 

 

7) El Capital: Analiza la mercancía. Ésta posee un doble valor: un valor de uso y un valor 

de cambio. El valor de uso se basa en la cualidad. El valor de cambio en la cantidad de 

trabajo socialmente necesario para producir una mercancía. Por comodidad el dinero 

se usa en los intercambios. El grupo de obreros produce mercancías que el capitalista no 

paga: a esto le llama Marx ‘plusvalía’. Al capitalista su dinero le produce más dinero que el 

que gasta, sólo él lo acumula robándolo al proletariado. El capitalista mata a muchos 

capitalistas y engendra también la rebelión de la clase obrera. Suena la última hora de la 

propiedad privada capitalista. 

 

8) El advenimiento del comunismo: La burguesía lleva en su seno a aquél que le llevará a 

la muerte, el proletariado. Es inevitable que llegue el día de la revolución, este día señalará 

el triunfo del proletariado, será el día de la resurrección de la humanidad. La dictadura del 

proletariado será el pasaje necesario a una sociedad sin propiedad privada y sin clases, sin 

división de trabajo, sin alienación y, sobre todo, sin Estado.  

 

 

1.2.2. Friedrich Engels (1820-1895) 
 

 

 Fue amigo y colaborador de Marx durante cuarenta años. Escribió algunos libros 

junto con él. Publicó sus obras póstumas. Ayudó financieramente a Marx. Tiene otras obras 

propias. Su aporte específico es el ‘Diamat’ (= dialektischer Materialismus). Marx se 

había limitado a emplear la dialéctica como método para interpretar la historia y la 

sociedad. Engels, en cambio, extendió a la naturaleza total la interpretación dialéctica. 

 

1.3. Continuadores principales 
 

 Aunque hay muchos matices en las diferentes tendencias posmarxistas o 

postmarxianas se pueden dividir en dos grandes grupos: los ortodoxos y los heterodoxos. 

 

1.3.1. Marxismo ortodoxo: Ha sido fundamentalmente la línea soviética de Lenin 

discípulo de Plekhanov, el primer marxista ruso. A la muerte de Lenin se produjeron 

tres posturas principales en el partido bolchevique soviético: a) La derecha: 

Bukharin, Rykov y Tomski: el proceso de socialización debe hacerse poco a poco. b) 

La izquierda: León Trotsky: al interno socialización rápida, y hacia el exterior 

revolución permanente. c) El centro: Stalin, que en realidad era más político que 

ideólogo: el socialismo es de un solo país. Mao-Tse-Tung cabe dentro del marxismo 

ortodoxo en su primera entapa, después se separó por motivos nacionalistas. 

 



 

14 

 

1.3.1.1. Lenin (Vladimir Ilich Ulianov): 1870-1924 
  

 

a)  Vida y obras 

 

 

 Nace en Simbirsk. Pronto se da cuenta de que por el camino del anarquismo no 

logrará derrocar al zarismo. Comienza a leer a Marx y Engels. A partir de 1900 va teniendo 

éxito en sus objetivos políticos. En 1903 se impone la tendencia ‘social-demócrata’ de 

Lenin denominada bolchevique. Protagoniza la Revolución de 1917 y llega a ser presidente 

del Consejo. 

 

Obras: Desarrollo del capitalismo en Rusia, ¿Qué hacer?, Tres fuentes y tres partes 

integrantes del marxismo, Estado y revolución, Las tareas de las asociaciones 

juveniles, Materialismo y empiriocriticismo. 

 

 

b)  Doctrina 

 

 

 Lenin afirma que el proletariado no puede madurar por sí solo su conciencia 

política revolucionaria. Los intelectuales burgueses son los que pueden colaborar a este 

propósito porque ellos poseen una clara visión del marxismo y son conscientes del fin 

supremo de la sociedad comunista. Marx y Engels fueron intelectuales burgueses. El 

proletariado recibe la teoría revolucionaria de una aristocrática vanguardia de intelectuales 

burgueses. En este punto revisa la propuesta de Marx y Engels: “sin teoría revolucionaria 

no puede existir movimiento revolucionario”. El Estado “es el instrumento de 

explotación de la clase oprimida, utilizado por la clase dominante”, es una fuerza opresiva 

que sólo la revolución puede abolir instaurando la dictadura del proletariado. El ‘partido’ es 

un conjunto selecto de revolucionarios de profesión cuya misión es organizar al 

proletariado y dar vuelta, mediante la violencia y la lucha armada, al dominio clasista de la 

burguesía mediante la dictadura del proletariado, que será la dictadura que ejerza ‘con puño 

de hierro’ el partido en nombre del proletariado. “No hay que acariciar la cabeza a nadie: 

podrían morderte la mano. Hay que golpearles la cabeza sin piedad”. El dogmatismo de 

Lenin elevó el marxismo a ideología oficial rígida del partido comunista sustrayéndolo a 

toda forma de crítica, discusión o debate. 

 

 

* Stalin estableció el ‘marxismo-leninismo’ como ideología oficial de la Unión Soviética  

en su escrito Sobre el materialismo dialéctico y sobre el materialismo histórico. 

Stalin hará efectivo el control ejercido por el partido sobre toda la cultura. Karl 

Korsch criticará a Lenin y a Stalin: “La dictadura que Lenin instauró en Rusia no es 

una dictadura del proletariado, sino una dictadura sobre el proletariado”. 



 

15 

 

1.3.2. Marxismo heterodoxo: Representado por pensadores que modificaron las 

doctrinas de Marx y Engels. E. Berstein (las fuerzas económicas no son el único 

motor de la historia, también se puede llegar a la sociedad comunista mediante 

medios pacíficos); Struve, Bulgakov (entregados sólo a la especulación teórica); 

Martov y Axelrod (menos revolucionarios y se oponían a la fase de la dictadura del 

proletariado); György Lukács, Karl Korsch, Antonio Gramsci, Luis Althusser, Henri 

Lefèvre, Jean Paul Sartre, Rosa Luxemburg, Ernest Bloch y los representantes 

alemanes de la primera y segunda Escuela de Frankfurt (Theodor W. Adorno, Max 

Horkheimer, Herbert Marcuse, Erich Fromm, Karl Otto Apel, Jürgen Habermas). 

 

 

 

1.3.2.1. György Lukács (1885-1971) 
 

 

 

a) Vida y obras 

 

 

 Nace en Budapest. En su juventud se interesa por la literatura. Fue amigo y alumno 

de Max Weber y admirador de Kierkegaard y Dostoievski. Gracias a E. Bloch comienza a 

leer a Hegel y Marx. Fue miembro del partido comunista húngaro. En 1924 la Tercera 

Internacional condenó su obra acusándolo de subjetivismo e idealismo. Lukács realiza una 

autocrítica mediante la cual rechaza su tendencia idealista. Después es sometido a nuevas 

críticas y redacta en 1949 una segunda humillante autocrítica: “Puesto que no tenía la 

preparación suficiente como para hablar…, tendría que haberme limitado a ocuparme de 

algunos escritores soviéticos mediante trabajos sin pretensiones, más modestos…”. En 

1956 asume el cargo de ministro de Educación y después es condenado al silencio. Se 

dedicó, además de la filosofía y la historiografía filosófica, a la crítica literaria y a la 

construcción de una estética marxista. 

 

Obras: Historia y conciencia de clase, Acerca de la pobreza de espíritu, Los problemas del 

realismo, Tesis de Blum, El joven Hegel y los problemas de la sociedad capitalista, 

Ontología del ser social, Prolegómenos a una estética marxista, La metafísica de la 

tragedia, Historia de la evolución del drama moderno, El alma y las formas. 

 

 

b) Doctrina 

 

1) Estima el valor metodológico del marxismo dialéctico que interpreta la sociedad como 

un todo orgánico que integra los diversos momentos del desarrollo histórico. La categoría 

de totalidad no suprime los aspectos individuales de un hecho, sino que da sentido a los 

átomos errabundos dentro de un proceso histórico sustrayéndolos de su aislamiento. “La 



 

16 

categoría de totalidad, el predominio determinante y omnilateral del todo sobre las partes, 

es la esencia del método que Marx asumió de Hegel”. Dentro de esta totalidad Lukács 

concilia las relaciones dialécticas entre estructura y supraestructura. 

 

2) Clase y conciencia de clase: La perspectiva de la totalidad es el método de las ciencias 

‘histórico-sociales’. Únicamente la clase es el sujeto capaz de penetrar en la realidad social 

desde la perspectiva de la totalidad. El proletariado que alcanza la conciencia de clase 

conoce la realidad social en su totalidad, por ello, él es el sujeto de la historia. 

 

 

 

1.3.2.2. Ernst Bloch (1885-1977) 
 

 

a) Vida y obras 

 

 

 Nació en Ludwigshafen en una familia burguesa judía. Desde joven leyó y estimó a 

Hegel. Se doctoró en Würzburg. Conoce a Simmel, Max Weber, Lukács y Jaspers. Se 

inscribe en el partido comunista y después es exiliado. Fue profesor en Leipzig. Por un 

desacuerdo con los teóricos del Diamat es obligado a abandonar la cátedra. Es criticado por 

su revisionismo, se le confisca su trabajo El principio esperanza y se le prohíbe la 

publicación de otros trabajos. Después de la construcción del muro de Berlín no volvió 

nunca a Alemania del Este siendo profesor de la Universidad de Tübingen hasta su muerte. 

En 1967 había recibido el premio Nobel de la paz. 

 

Obras: Espíritu y Utopía, El principio esperanza, Herencia de este tiempo, Sujeto-Objeto: 

Comentario a Hegel, Cuestiones filosóficas fundamentales para una ontología del 

‘todavía no ser’, Ateísmo en el cristianismo. 

 

 

b) Doctrina 

 

 

1) Lo que importa es aprender a esperar: Bloch articula su filosofía en torno a la 

esperanza. La esperanza no es algo secundario en la vida humana, sino lo primero y lo 

fundamental. El hombre vive en tensión hacia la novedad del futuro. A esta tensión el 

hombre le denomina ‘deseo’, pero también existe en el cosmos como ‘hambre’. La 

esperanza es un principio auténticamente ontológico porque es el principio de la 

ontología del ‘todavía no ser’. La realidad se desarrolla a partir de lo posible, de la potencia 

inacabada. “El hombre es la posibilidad real de todo aquello en lo cual se ha convertido a lo 

largo de su historia y, sobre todo, de aquello en lo que puede convertirse en el futuro”, se 

trata de una posibilidad que todavía no ha madurado la totalidad de sus condiciones. 

 



 

17 

2) Hay que ampliar el marxismo con fidelidad: Bloch intenta extraer las consecuencias 

que Marx no alcanzó. El marxismo es una filosofía encauzada hacia el futuro porque intenta 

transformar el mundo superándose continuamente. La alienación del hombre tiene raíces 

ontológicas, no sólo económicas. El hombre se halla alienado porque está inacabado, “es la 

criatura que, por esencia, tiende hacia lo posible” como el universo. Hay que complementar 

el marxismo desarrollándolo como proyecto del reino de la libertad. 

 

3) Donde hay esperanza hay religión: Acerca de la religión también hay que ampliar el 

marxismo. La religión no es mera expresión de la alienación del hombre sino el anhelo de 

la criatura oprimida, es protesta. El cristianismo subversivo es el ‘hilo rojo’ que atraviesa la 

Biblia, la espera urgente del éxodo, de la transformación. Bloch enfatiza la importancia de 

la dimensión escatológica del Nuevo Testamento pero en un sentido inmanente. 

 

 

 

 

 

 

ACTIVIDAD IV 

 

Leer: 

9. MARX, Karl, Tesis sobre Feuerbach, en MARX, Karl, coaut., Obras escogidas 

(Quinto Sol, México 1985
2
) 5-8. 

10.  Manifiesto del Partido Comunista, en MARX, Karl, coaut., 

Obras escogidas (Quinto Sol, México 1985
2
) 109-140.   

11.  El capital (F.C.E., México 1946) 39-53. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

18 

1.3.2.3. La Escuela de Frankfurt 
 

 

 Los orígenes de la Escuela de Frankfurt se remontan al Instituto para la 

Investigación Social (Institut für Sozialforschung) fundado en 1923 en Frankfurt apoyado 

económicamente por Félix Weil ante la degradación dogmática del marxismo y su 

revisionismo. Después de algunos rectores Max Horkheimer asumió la dirección 

configurando la Escuela con los rasgos que la identificarán como proyecto al servicio de las 

reflexiones acerca de la filosofía de crítica social. Los miembros más relevantes son: Karl 

August Wittfogel, Henryk Grosmann, Friedrich Pollok, Max Horkheimer, Franz Borkenau, 

Theodor W. Adorno, Leo Löwenthal, Franz Neumann, Erich Fromm, Herbert Marcuse y 

Walter Benjamin. En 1933 el nazismo fue presionando la Escuela, y la Segunda Guerra 

Mundial los obligó a trasladarse a New York. Después algunos regresan a Alemania 

(Horkheimer, Adorno y Pollok), mientras otros permanecen en los Estados Unidos 

(Marcuse, Fromm, Wittfogel, Neumann, Löwenthal). En Alemania surgirá una nueva 

generación de miembros que seguirán sus propios caminos: Alfred Schmidt, Oskar Negt, 

Karl Otto Apel y Jürgen Habermas. La Escuela de Frankfurt es un punto de referencia de la 

‘Nueva Izquierda’ europea y americana, y uno de los puntos obligados del debate filosófico 

mundial. 

 

Las coordenadas históricas de la Escuela de Frankfurt son: a) la crisis económica del 29 y 

la afirmación del capitalismo de Estado, b) el triunfo del nazismo y del fascismo, c) el 

ascenso de Stalin al poder y la progresiva burocratización del comunismo soviético, d) el 

advenimiento de la sociedad industrial. Las coordenadas culturales donde se sitúa la 

Escuela son: a) el marxismo occidental de Lukács y Korsch, b) la tradición dialéctica de 

Hegel y Marx, c) las filosofías tardoburguesas positivistas, el psicoanálisis y el arte de 

vanguardia. 

 

Los caracteres generales de la teoría crítica social de la Escuela de Frankfurt, que pretende 

una transformación revolucionaria de la sociedad, son: a) la globalidad e 

interdisciplinariedad, b) la encarnizada voluntad de transformar la realidad con una actitud 

‘realista-utópica’, c) la preferencia por el pensamiento negativo que aspira a un mundo 

totalmente diferente del actual. 

 

 

1.3.2.3.1. Max Horkheimer (1895-1973) 
 

a) Vida y obras 

 

Nace en Sttutgart en 1895, en una familia burguesa donde será educado en la tradición 

hebrea. Conoce a Rose Riekher, que será su esposa, y a Friedrich Pollok su amigo 

confidente. A los 18 años lee a Schopenhauer. En 1918 se inscribe en la Universidad 

obteniendo el doctorado summa cum laude en 1922 con una tesis sobre Kant. En 1931 se 

convierte oficialmente en el director del Instituto. Después del período americano regresa 



 

19 

en 1950 a Alemania y en 1951 es electo Rector de la Universidad de Frankfurt. Cada vez se 

aleja más del marxismo original y muere en Suiza en 1973. 

 

Obras: Teoría crítica, Los inicios de la filosofía burguesa de la historia, Hegel y la 

metafísica, Crepúsculo, El Estado autoritario, Dialéctica de la Ilustración, Eclipse 

de la razón, La nostalgia del totalmente otro, La sociedad de transición, Estudios 

de filosofía de la sociedad, Cuadernos 1950-1969. 

 

b) Doctrina 

 

1) La lógica del dominio y la dialéctica autodestructiva de la Ilustración: El pesimismo 

desilusionado del pensamiento de Horkheimer analiza la ‘enfermedad’ de la civilización 

moderna interpretándola filosóficamente como una alienación contemporánea cuyas raíces 

ahondan en la ‘lógica del dominio’, propia de la civilización occidental. Corrigiendo el 

marxismo opina que no es tanto la propiedad privada quien genera la actitud del dominio y 

de la apropiación, sino la actitud de dominio y de apropiación la que genera la propiedad 

privada. Si fuera verdad la propuesta marxista, una vez abolida la propiedad privada debería 

decaer también el dominio. Por ello, el dominio, con respecto a la propiedad privada, es un 

elemento fundador y no fundado. La lógica del dominio resulta substancialmente idéntica a 

la lógica ilustrada. El término ‘Aufklärung’ (Ilustración) es usado en un sentido muy amplio 

de manera que su significado coincide con la historia misma de la civilización occidental y 

con el pensamiento burgués cuya actitud es una violenta fagocitación de las diferencias 

de manera que el sujeto devora al objeto, y la razón a la naturaleza, hasta la paranoica 

situación final en la cual el sujeto es el centro de todo. Sin embargo la lógica dominadora 

ilustrada resulta internamente minada por una dialéctica ‘auto-destructiva’ que, 

trastocándose en locura, lleva al hombre a perderse a sí mismo y a ser esclavo de su lógica 

de poder. De manera que el hombre en su intento de ser el señor del mundo, en realidad se 

somete a sí mismo mediante una antinatural ética de sacrificio que le ata obligatoriamente 

al deber, impuesto por un opresor rol social regido por una dialéctica suicida. Sin embargo, 

en la división del trabajo, el sacrificio resulta desigualmente repartido. 

 

2) La crítica de la razón instrumental: Horkheimer distingue entre una razón objetiva y 

una razón subjetiva. La primera se interesa por los fines últimos. La segunda, en cambio, es 

la que se niega a reconocer un fin último deteniéndose solamente a establecer la eficacia de 

los medios; por ello, la razón subjetiva es instrumental, utilitarista, funcional, manipuladora, 

tecnicista, nacida por el egoísmo del sujeto. 

 

3) Ciencia y sociedad administrada, los resultados pesimistas de la crítica a la Ilustración 

y la teoría como única forma de praxis: La ciencia también ha seguido los caminos 

técnicos del proyecto ilustrado de la conquista del mundo que es la lógica occidental del 

dominio cuyo ideal es el ‘sistema’, el esquema calculatorio del universo y la reducción 

sociológica. Por ello la ciencia positivista es sólo un producto del capitalismo que se 

esfuerza por sostener un cierto orden social. Por otro lado, Horkheimer se muestra escéptico 

acerca de la obtención de una reconciliación ideal entre el hombre y la naturaleza. Exalta el 



 

20 

deber crítico de la filosofía para que la humanidad adquiera conciencia de la ‘locura’ en la 

cual ha caído al dejarse conquistar por la razón subjetiva. La filosofía de Horkheimer tiende 

a desenmascarar todos los sistemas de pensamiento que se ponen al servicio de la lógica de 

dominio desempeñando un papel sangriento en la historia. “La filosofía será la memoria y 

la conciencia del hombre, y contribuirá a impedir que el caminar de la humanidad se 

asemeje al ciego girar de un loco en la hora de recreo”. La filosofía aparece como la única y 

genuina semilla portadora de las posibilidades de liberación, por tanto, la única forma de 

praxis sigue siendo la teoría. 

 

4) El último Horkheimer: En la historia contemporánea el último Horkheimer fue 

programáticamente ignorado, liquidado, deformado con fines partidistas y desvinculado de 

su pensamiento anterior. Sin embargo, es posible comprenderlo de modo orgánico, de 

manera que lo anterior representa un terreno preparatorio. Los temas cardinales que le 

interesan en la última parte de su vida son: a) la desilusión y alejamiento crecientes respecto 

al marxismo, b) la acentuación del valor de la libertad individual, c) el interés por la finitud 

dolorosa del vivir, d) el pesimismo crítico respecto a la historia.    

 

a) Distancia respecto al marxismo: Horkheimer denuncia el marxismo político como una 

nueva forma de dominio o de capitalismo de Estado económicamente planificado y 

políticamente autoritario. Lo que Marx  imaginó como socialismo se convirtió en lógica 

ilustrada de dominio administrado. b) Relevancia de la libertad individual: la dudosa 

democracia del mundo libre resulta siempre mejor que la dictadura del capitalismo de 

Estado que utiliza un control centralizado y unitario. No quiere volver a un liberalismo 

clásico, sino que busca una libertad abierta a los valores de la socialidad y de la igualdad. c) 

El dolor de vivir: “el pesimismo metafísico… me ha sido siempre familiar”. En la vida 

presente el hombre nunca podrá realizar plenamente sus ideales y vencer por completo el 

sufrimiento y la muerte; por ello Horkheimer radicaliza la idea de finitud del hombre y el 

concepto de lo ‘no-absoluto’ del mundo con la esperanza de un mundo completamente 

distinto expresada en términos ‘utópico-nostálgicos’ ante lo totalmente Otro. Horkheimer 

no dice que Dios exista, sino que hay en el hombre la nostalgia o la esperanza de que él 

exista, con la correspondiente confianza en que esta existencia terrena no sea algo 

verdaderamente último. Dios, para Horkheimer, no es una certeza metafísica, sino sólo un 

angustiado anhelo, de manera que los sucesos atroces y la injusticia no sea el destino último 

y definitivo de las víctimas de la historia. d) El pesimismo histórico: la historia marcha 

inevitablemente hacia un mundo totalmente administrado, hacia una dimensión planetaria 

de la alienación. Los hombres del futuro actuarán automáticamente, la individualidad tendrá 

un papel cada vez más pequeño. Este pesimismo crítico no debe conducir al inmovilismo, 

sino que constituye un incentivo para resistir a lo negativo del mundo. “La teoría crítica, 

que es una teoría pesimista, ha seguido siempre una regla fundamental: atenerse a lo peor, 

y anunciarlo francamente, pero al mismo tiempo contribuir a la realización de lo mejor”. 

“Debemos combatir para que la humanidad no quede completamente descorazonada por los 

hostiles sucesos del presente, para que no desaparezca sobre la tierra la fe en un futuro 

digno del hombre”. 

 



 

21 

5) Diferencias fundamentales entre Horkheimer y el marxismo original: a) para 

Horkheimer la alienación y la propiedad privada son elementos fundados, no fundantes, en 

la lógica de dominio subyacente en la razón instrumental, b) la alienación se encarna en 

sujetos social e históricamente indeterminados, como la lógica de dominio, c) el dominio 

científico y técnico sobre la naturaleza repercute en un dominio progresivo sobre el hombre, 

d) la historia es una noche de barbarie que tiende a perpetuarse más allá de cualquier 

proyecto de civilización, e) la filosofía aparece como la única y genuina semilla portadora 

de las posibilidades de liberación, por tanto, la única forma de praxis sigue siendo la teoría. 

 

1.3.2.3.2. Theodor Wiesengrund Adorno (1903-1969) 
 

a) Vida y obras 

 

 Nació en Frankfurt. Su padre era judío alemán, y su madre cantante. Walter 

Benjamin, quien lo influyó, fue su primo. Estudió filosofía y música. En 1931 llegó a ser 

profesor en la Universidad de Frankfurt hasta ser expulsado por los nazis. Desde 1941 vivió 

en Los Ángeles. Después de la Guerra regresó a Frankfurt con Horkheimer. En los 60’s 

apoyó a los estudiantes en lucha, quienes después lo humillaron debido a su posición 

contraria a toda inmediata y violenta politización de la teoría filosófica. Murió en Suiza. 

 

Obras: Kierkegaard y la construcción de lo estético, Dialéctica de la Ilustración, Filosofía 

de la música moderna, La personalidad autoritaria, Mínima moralidad, Primicias: 

la crítica de la cultura y la sociedad, Sobre la metacrítica de la teoría del 

conocimiento, Estudios sobre Husserl y las antinomias de la fenomenología, Tres 

estudios sobre Hegel, La jerga de la autenticidad: sobre la ideología alemana, 

Dialéctica negativa, Dialéctica y positivismo en sociología, Teoría estética, 

Terminología filosófica. 

   

b) Doctrina 

 

1) La polémica contra el ‘sistema’ y su lógica ‘paranoica’: El motivo que caracteriza 

toda la producción de Adorno es el rechazo de la mentalidad sistemática y la polémica 

contra toda forma de dialéctica positiva; su pensamiento es antisistemático renunciando a  

la posibilidad de aferrar la totalidad de lo real mediante la fuerza de la razón, porque lo  real 

se presenta de modo disonante y ‘negativo’, lejos de estar estructurado de modo inteligible 

y armónico el mundo se presenta como la ‘casa del horror’, como contradictorio e 

irracional. Los sistemas con su método practican una ‘marginación terrorista’ expulsando 

todo aquello que no concuerda con la ‘Razón dominante’. Adorno reivindica la importancia 

de lo individual, lo subjetivo, lo secundario, lo excéntrico, lo no racional, lo enfermo, lo 

paranoico y hasta lo loco porque sólo los locos dicen la verdad al poder. La ‘dialéctica 

negativa’ de Adorno se opone a la ‘dialéctica positiva’ basada en  la  ‘identidad’ del sujeto 

y el objeto, de lo racional y lo real practicada por el ‘omnívoro’ sujeto hegeliano cuyo 

pensamiento identificante reduce todo lo desigual a lo igual y sacrifica lo heterogéneo para 

hacer del mundo un sistema donde rige la lógica de la unanimidad totalitaria. Esta 



 

22 

violencia paranoica, persecutoria y famélica del sistema contra lo otro y lo diferente refleja 

‘lógica de dominio’ instaurada por el poder absoluto de la estructura del capitalismo 

moderno que transforma todo el mundo en una idéntica totalidad.  

 

2) La dialéctica negativa y el deber de la cultura después de Auschwitz: Contra la 

identidad totalitaria Adorno hace valer el principio antisistemático de la separación entre 

sujeto y objeto, entre lo racional y lo real, por tanto es antipanlogista dado que “la tesis de la 

racionalidad de lo real acaba siendo desmentida por la realidad” (“die These von der 

Vernünftigkeit des Wirklinchen von der Wirklichkeit dementiert wurde”) . Este principio se 

identifica con la misma ‘dialéctica negativa’ que es la conciencia de la no identidad 

(Dialektik ist das konsequente Bewußtsein von Nichtidentität) o una dialéctica incompleta 

sin conciliación ni síntesis. Adorno rechaza al Hegel sistemático y se queda sólo con el 

Hegel de la Fenomenología del espíritu, argumentando que éste propone una dialéctica 

negativa, y aquél una dialéctica de síntesis y conciliación. En su propuesta epistemológica 

Adorno niega la existencia de un Método en sí contra la violencia ejercida sobre el objeto, y 

cree que la ciencia se ocupa del conocimiento de particularidades (¡!). La realidad 

desmiente la racionalidad de lo real sobre todo después de Auschwitz que al rememorar 

críticamente este acontecimiento se convierte en la quiebra de la cultura y el fracaso de 

todo optimismo. “Toda la cultura después de Auschwitz, incluida la urgente crítica contra 

ella, es basura” (Alle Kultur nach Auschwitz, samt der dringlichen Kritik daran, ist Müll). 

Por ello, la filosofía después de Auschwitz no puede ser una visión justificadora de la 

realidad existente. La filosofía debe incitar a los individuos a poner remedio a lo negativo 

de modo que Auschwitz no se repita. Es decir, la convicción de que el mundo no es racional 

no exime de la lucha a fin de que lo sea. En este punto Adorno expresa su mesianismo 

latente proveniente de su ascendencia hebraica y romántica. 

 

3) La crítica al positivismo y la polémica contra la sociología empírica: Adorno critica 

el positivismo porque éste representa la típica filosofía de la sociedad administrada y la 

cosmovisión sistemática dominante. También ataca la sociología empírica por la misma 

razón. El límite principal del positivismo y la sociología empírica reside precisamente en 

el ‘culto a los hechos’ que está en la base de su programa, sin darse cuenta de que los 

hechos no son entidades naturales, inmediatas, últimas, irreductibles e inmutables, sino el 

resultado de un proceso histórico que hace que ellos sean mediados a través de la sociedad. 

Los hechos nos son simples datos para describir la realidad, sino problemas que hay que 

interpretar mediante criterios de valoración explícitos que sólo la filosofía puede 

aportar. Estos criterios condicionan los métodos positivos y sociológicos, y también 

condicionan los resultados de la investigación. La mentalidad positivista y sociologista 

prefiere el epifenómeno, es decir, aquello que la sociedad ha hecho para nosotros, y no la 

cosa misma. Adorno se pone en contra de la hinchada y vana pretensión de querer pensar 

sin al mismo tiempo filosofar, y contra la ilusoria persuasión de poder hacer ciencia sin, por 

ello mismo, hacer filosofía. Los cultivadores de la sociología empírica no pueden prescindir 

de la teoría filosófica porque la sociología presupone siempre una filosofía, o bien una 

noción de aquello que el hombre es o debe ser. Adorno acusa a la sociología empírica de 

situarse en una perspectiva sectorial y de concentrarse en una serie de ‘fotografías parciales’ 



 

23 

de la realidad de modo atomístico prescindiendo del contexto global que no se agota con 

una visión social. Adorno reivindica la categoría de ‘totalidad’ contra la sociología, y 

aunque pareciera contradecir su postura antisistemática él reconoce que así como lo 

individual vive en el todo, el todo vive concretamente en lo individual. La totalidad es el 

horizonte inmanente de compresión de los hechos. 

 

4) Análisis acerca de la ‘industria cultural’: La industria cultural moderna e ilustrada 

promueve la mistificación de masas. La Ilustración es un engaño de las masas. El 

surgimiento del gigantesco aparato de la industria cultural en la sociedad tecnológica lleva 

consigo un instrumento fraudulento de manipulación de las conciencias empleado por el 

sistema para conservarse a sí mismo y tener sometidos a los individuos. Los vehículos 

actuales de comunicación no son instrumentos neutrales sino instrumentos ideológicos que 

provocan un bloqueo patológico de las facultades ‘crítico-reflexivas’. Los espectadores ya 

no piensan, sino que se identifican totalmente con algún personaje en un duplicado de la 

realidad que sustituyen por la realidad misma. El tiempo libre asume las formas de un 

verdadero y auténtico aturdimiento psíquico funcional. “Divertirse significa cada vez no 

deber pensar… En la base de la diversión hay un sentimiento de impotencia…, una 

fuga…”. La publicidad representa el atontamiento perfecto y programado del individuo; 

ofrece productos que se presentan como perfectos pero defraudan continuamente a los 

consumidores con una falsa publicidad y con promesas ilusorias. Este es el resultado de la 

masificación ‘estupidizadora’ que extiende por todas partes sus tentáculos difundiendo la 

ideología que intenta persuadir de la bondad global de la sociedad tecnológica. 

 

5) La reflexión sobre el arte y la música está en la base de la teoría estética de Adorno y 

de toda su filosofía. En la sociedad tecnológica la música se ha convertido en una ‘droga’ 

que sólo encuentra solución a nivel político y social. Adorno admira el arte vanguardista 

porque expresa la disonancia y laceración de nuestro tiempo. El arte utópico y 

revolucionario debe atacar la conservación del sistema. Gran parte de las esperanzas de un 

futuro redimido y un mundo nuevo está puesta en el arte. Su teoría del arte contiene una 

tensión utópica hacia ‘lo Otro’ (=el futuro desalienado) con tintes metafísicos y religiosos 

provenientes de su ascendencia ‘hebraico-mesianista’. Adorno siempre habló de la nostalgia 

de lo Otro; el mundo no puede ser lo único, no puede ser la meta en la cual puedan 

encontrar descanso nuestros pensamientos. Esta postura exige cierta cautela crítica, porque 

en definitiva el problema de la existencia de Dios queda sin resolver en los escritos de 

Adorno, es decir, es un problema aplazado. 

 

 

ACTIVIDAD V 

Leer: 

12. HORKHEIMER, Max, coaut., Dialéctica de la Ilustración: fragmentos filosóficos 

(Trotta, Madrid 1994) 59-60, 91-95, 206-212, 213-215. 

 

 



 

24 

 

2. Otros adversarios de Hegel 
 

 Otros grandes impugnadores del sistema hegeliano son: Johann Friedrich Herbart, 

Jakob Friedrich Fries, Friedrich Beneke, Adolf Trendelenburg, Arthur Schopenhauer, y 

Sören Aabie Kierkegaard. En este curso sólo trataremos a los dos últimos. 

 

2.1. Arthur Schopenhauer: (1788-1860) 
 

a) Vida y obras 

 

 Nació en Danzing en 1788. Su padre, que era comerciante, lo había destinado al 

comercio. Después de su muerte va a Gottingen y a Berlín. Se licencia en filosofía en 1813 

en la universidad de Jena, con la tesis Sobre la cuádruple raíz del principio de razón 

suficiente. Rompe sus relaciones filiales con su madre. En 1920 se enfrenta en una 

discusión con Hegel Sobre las cuatro especies distintas  de causa. Entre 1820 y 1831 

tratará de dar clase en competencia con Hegel. Sólo conseguirá su intento durante el primer 

semestre. 

 

Obras: El mundo como voluntad y representación, La voluntad de la naturaleza, Los dos 

problemas fundamentales de la ética, Parerga y paralipómena (fragmentos sobre la 

historia de la filosofía), La sabiduría de la vida, En torno a la filosofía, La libertad, 

El amor, las mujeres, la muerte y otros temas. Lo substancial de su filosofía se 

encuentra en su tesis: Sobre la cuádruple raíz del principio de razón suficiente.  

 

b) Doctrina 

 

1) Contra Hegel, el ‘sicario de la verdad’: La verdad no es meretriz que se eche al cuello 

de cualquiera. Hegel puso la filosofía al servicio del Estado y al servicio de sus intereses 

personales. La degradó a nivel de instrumento de lucro. Hegel es el académico mercenario, 

el sicario de la verdad. Su obra es una simple charlatanería, una bufonada filosófica. Él es 

un charlatán pesado y tedioso, nos recuerda el delirio de los locos. Schopenhauer opone su 

verdad no remunerada, que consigna en su obra El mundo como voluntad y 

representación. 

 

2) El mundo como representación. Dice: ‘El mundo es una representación mía’ 

(=fenómeno). Sabe que el mundo circundante sólo existe como representación, en relación 

con el que lo percibe. Tal representación tiene dos mitades esenciales inseparables: el 

objeto y el sujeto. El materialismo se equivoca porque niega el sujeto, y el idealismo 

también porque reduce el objeto a sujeto. 

 

3) La categoría de causalidad: El intelecto interviene ordenando las representaciones a 

través de la categoría de causalidad. La causalidad vincula el espacio con el tiempo. La 



 

25 

causalidad determina el devenir, el conocer, el ser y el actuar. Las cuatro formas de 

causalidad son: la necesidad física, lógica, matemática y moral. En esta última se incluye la 

libertad de la voluntad mediante la cual el hombre se reconoce como libre. 

 

4) El mundo como voluntad: El cuerpo es voluntad, la esencia de nuestro ser es voluntad. 

La inmersión en lo más hondo de nosotros nos permite descubrir que somos voluntad; dicha 

inmersión nos hace reencontrar como partes de aquella voluntad única, aquel ímpetu ciego 

e irresistible que atraviesa, se agita y se esparce por todo el universo. El fenómeno es sólo 

representación, sólo la voluntad es cosa en sí. La voluntad es única, ciega, libre, sin 

finalidad e irracional. La esencia del mundo es insaciable voluntad. 

 

5) La vida oscila entre el dolor y el tedio: La voluntad es conflicto y desgarramiento, y 

por tanto dolor. El hombre genial es el que más sufre. Todo tender nace de una privación, 

que hasta no verse satisfecho es un sufrir. Ninguna satisfacción es duradera, sino el punto 

de partida de un nuevo tender. Si la necesidad queda satisfecha se cae en el tedio, en el 

aburrimiento, en el vacío. Por eso la vida oscila entre el dolor y el tedio. 

 

6) La liberación a través del arte: Nos podemos sustraer de la cadena infinita de las 

necesidades a través del arte y de la ascesis. Por la contemplación estética nos liberamos de 

todo deseo y de toda preocupación. La liberación del dolor de la vida debe producirse por el 

camino de la ascesis. La ascesis significa suprimir en nosotros la raíz misma del mal, es 

decir, la voluntad de vivir. Pasos: la realización de la justicia, la bondad (o amor 

desinteresado, compasión, el amor al que nos llama el Evangelio). Cuando la voluntas se 

convierte en  noluntas el hombre ya se ha redimido. 

 

 

2.2. Sören Aabie Kierkegaard: (1813-1855) 
 

2.2.1. Vida y obras 

 

 Nace en 1813 en Copenhague. En su padre vio el signo de un misterio trágico 

referente a una obscura culpa cuya revelación constituyó el ‘gran terremoto’ de su vida. 

Este acontecimiento representará para Kierkegaard una especie de relámpago en la 

oscuridad que le permitirá una profunda comprensión del misterio de la vida. La relación de 

Kierkegaard con su padre y con su familia es una ‘cruz’, una dolorosa relación religiosa, 

vivida bajo el signo del castigo de Dios. También es de naturaleza religiosa un ‘espina de la 

carne’ que le impide realizarse en el ideal ético, y no le permite casarse con Regina Olsen o, 

incluso, comprometerse como pastor luterano. Regina no podía convertirse en su esposa 

porque Dios tenía la precedencia. Esta es la misma razón por la que renuncia a ser pastor. 

Se compromete en una violenta polémica contra la cristiandad luterana de su tiempo. En su 

opinión se da un nítido contraste entre cristianismo y cristiandad establecida. El 

cristianismo no existe en absoluto. Le escandaliza que entre las herejías no exista la 

consistente en ‘jugar a ser cristianos’. 

 



 

26 

Obras: Aut aut (o Estética y ética en la formación de la personalidad), Etapas en el camino 

de la vida, La enfermedad mortal, El concepto de la angustia, Temor y temblor, 

Migajas filosóficas, Diario de un seductor (o íntimo), Mi punto de vista. 

 

2.2.2 Doctrina 

 

1) Kierkegaard en búsqueda de la autenticidad cristiana: El individuo humano se halla 

por encima del género. Sólo la vida de la fe constituye la forma auténtica de la existencia 

finita considerada como un encuentro entre el individuo humano y la individualidad de 

Dios. Su pensamiento es esencialmente religioso en continua defensa de la existencia del 

individuo que sólo se vuelve auténtica en la relación con Dios. Este es el fondo de la 

filosofía de Kierkegaard. 

 

2) El fundamento ridículo del sistema hegeliano: A la filosofía especulativa de Hegel, 

contrapone la acción y la vida, el empeño y la decisión del individuo concreto, existente 

aquí y ahora, en su singularidad irrepetible e irremplazable que somos tú y yo. El individuo 

es el punto sobre el que se apoya para descalificar las pretensiones del sistema hegeliano. 

De esta manera pretende desenmascarar la mentira contenida en aquellos sistemas 

filosóficos que se interesan por los conceptos y no por la existencia, a la que no logran 

aprisionar, y se limitan a imitar mediante una caricatura de lo singular. La figura del 

filósofo sistemático, como la de Hegel, es una figura cómica. Kierkegaard ironiza con el 

hegelianismo por su “brillante espíritu de putrefacción” y por su “abominable pompa 

corruptora”. “¡Cuántas carcajadas debe haber provocado a los dioses! Un profezuelo tan 

desdichado… Hegel pretende contemplar las cosas con los ojos de Dios, saberlo todo, pero 

cae en el ridículo porque su sistema se olvida de la existencia, es decir, del individuo”. 

Pretende hablar de lo absoluto y no comprende la existencia humana: “el cuervo que 

pierde el queso por culpa de su elocuencia”. El sistema es precisamente lo que no importa 

para comprender la existencia. La filosofía debe desplazar sus intereses convirtiéndose en 

diario íntimo de la existencia irrepetible del individuo.  

 

3) Es importante su noción de existencia: con ella prepara la corriente posterior del 

existencialismo. Con esta noción se aparta del idealismo y va tras el yo, en su singularidad e 

interioridad, personal, insustituible, única. El individuo es la única alternativa válida ante el 

hegelianismo. El individuo es la impugnación y refutación del sistema.  

 

4) Etapas en el camino de la vida: estética, ética y religión. A la universal dialéctica de 

Hegel con su tesis-antítesis-síntesis (= et...et), Kierkegaard opone su aut-aut, es decir, la 

alternativa del salto entre las etapas en el camino de la vida constituidas por la estética, la 

ética y la religión. Estos tres saltos llevan a la interioridad del yo religioso, en el que el 

individuo conquista su más radical interioridad. La racionalidad hegeliana queda vencida 

por la paradoja de la alternativa. El mundo es paradoja y el hombre se encuentra en su vida 

siempre entre el riesgo y el salto. No es continuidad sino golpe seco de la decisión, 

mediante el salto arriesgado en cada situación. 

 



 

27 

5) El individuo ante Dios: El individuo y la fe son términos correlativos porque la fe 

constituye el dato central de la existencia del individuo. El salto está vinculado a la fe en 

Dios, la fe es una decisión situacional que lleva al individuo existente a dar un salto. En esta 

decisión el individuo se encuentra a sí mismo, se libera del mundo y se encuentra con Dios. 

El hombre debe tener la valentía de ponerse en relación individual con Dios, primero con él 

y no primero con los otros, porque existe una abismal diferencia cualitativa entre Dios y el 

hombre. 

 

6) Posibilidad, angustia y desesperación: La esencia es el principio de la determinación. 

En cambio la existencia es el principio de la libertad. El modo de ser de la existencia es la 

posibilidad. La posibilidad de no elegir trae la angustia por la alternativa de no ejercer la 

libertad. Lo posible es el futuro de la libertad, de manera que el futuro y la angustia están 

unidos. La angustia es el modo de relacionarse con los otros y la desesperación es el modo 

de relación consigo mismo. La desesperación es la culpa del hombre que no sabe aceptarse 

a sí mismo como procedente de las manos de Dios, pero al negar a Dios se aniquila uno a sí 

mismo; de manera que la desesperación aparece si sólo se busca a sí mismo o si huye de sí 

mismo. La desesperación es la enfermedad mortal, el desesperado es un enfermo de muerte. 

 

7) Crítica al cristianismo de su tiempo: se pone en contra de un cristianismo 

mundanizado, un cristianismo adulterado por el cobarde temor de los hombres que se 

aliaron con el Estado mundano. El Estado comisiona a mil empleados en calidad de 

predicadores del cristianismo. Kierkegaard también critica el cientificismo porque es una 

forma de existencia vital inauténtica. Más bien propone renunciar al saber curioso para ser 

sencillamente ignorantes ante Dios. Además critica a la teología por su deseo de 

constituirse en ciencia. Con esa pretensión la teología se halla en una situación cómica 

porque hacer una teología científica es tan insensato como elaborar una teología sistemática 

al estilo hegeliano.     

 

 

 

ACTIVIDAD VI 

Leer: 

13. SCHOPENHAUER, Arthur, El mundo como voluntad y representación, en 

FERNÁNDEZ, Clemente, comp., Los filósofos modernos: selección de textos 

(B.A.C., Madrid 1976
3
) II, 126-142. 

14. KIERKEGAARD, Sören, Diario íntimo. Ética y estética en la formación de la 

personalidad. El concepto de la angustia, en FERNÁNDEZ, Clemente, comp., 

Los filósofos modernos..., e. c., 89-98. 

15. KIERKEGAARD, Sören, Temor y temblor (Altaya, Barcelona 1994) 45-56. 

 



 

28 

III. FENOMENALISMO 
 

 

 El fenomenalismo es una de las notas características del siglo XIX. Histórica y 

genéticamente son tres las raíces de la posición fenomenalista: a) el escepticismo y 

materialismo de los franceses, b) el empirismo de los ingleses, c) y el fenomenalismo 

neokantiano. Los tipos que se pueden distinguir en el siglo XIX son: el positivismo francés, 

el empirismo inglés, el positivismo y neocriticismo alemanes (=neokantianismo) y el 

pragmatismo y utilitarismo de alemanes, ingleses y norteamericanos. Se pueden añadir 

también las tendencias evolucionistas del siglo XIX. 

 

 

1. Representantes: 
 

 

1.1. El positivismo francés: Auguste Comte y Jean Marie Guyau. 

1.2. El empirismo utilitarista inglés: Jeremiah Bentham, James Mill, John Stuart Mill y 

Herbert Spencer. 

1.3. El positivismo y neocriticismo alemanes (=neokantianismo): a) Positivistas: E. Laas, 

W. Schuppe, R. Avenarius, E. Mach. b) Neokantianismo: En Alemania en 1870 Fr. 

A. Lange, K. Fischer, O. Liebmann y otros lanzaron la consigna ‘¡Vuelta a Kant!’. 

Las dos escuelas más significativas del neokantianismo son la escuela de Marburg y 

la de Heidelberg. La Escuela de Marburg está representada por Hermann Cohen, Paul 

Natorp, Arthur Liebert, Ernst Cassirer, Nicolai Hartmann jr. La Escuela de Heidelberg 

o escuela de Baden está representada por: Wilhelm  Windelband y Heinrich Rickert. 

1.4. El pragmatismo y utilitarismo de alemanes, ingleses y norteamericanos: También el 

pragmatismo es fenomenalismo. Se limita a la experiencia sensible, coloca al ser y al 

hombre en el tiempo y rechaza la metafísica. El empirismo acepta la experiencia 

sensible como única fuente y único criterio de conocimiento, en cambio el 

pragmatismo agrega una nota activa buscando un fin práctico y útil en todo obrar 

humano, busca la utilidad para el hombre. Los representantes son: a) Fundador del 

pragmatismo alemán: F. A. Lange, b) Fundadores del pragmatismo: William James, 

Charles Peirce, F.C.S. Schiller, y John Dewey como instrumentalista.  

1.5. El evolucionismo: que también está emparentado con el materialismo científico --del 

cual se habló en el tema II, bajo el subtema 2.1.2. Materialismo científico naturalista 

del s. XIX: a) Primera ola: Karl Vogt, Moleschott, Czolbe, Büchner, Oken. b) 

Segunda Ola: Charles Darwin, Ernst Haeckel y Wilhelm Ostwald. En relación al 

evolucionismo nos interesa sobre todo Charles Darwin y Ernst Haeckel. 

 

 De este marco general se toman tres tendencias principalmente: A) el positivismo 

francés de Auguste Comte, B) el empirismo utilitarista de John Stuart Mill y de Herbert 

Spencer, el pragmatismo y utilitarismo de Peirce y W. James, el instrumentalismo de 

Dewey, C) y el evolucionismo naturalista de Darwin y Haeckel. 



 

29 

 

 

2. Auguste Comte y el positivismo francés 
 

 

2.1. Líneas maestras del positivismo 
 

 

 La revolución industrial cambió radicalmente la forma de vivir desde el siglo XIX. 

La idea de un progreso humano y social galvaniza el entusiasmo general: de ahora en 

adelante dispondríamos de los instrumentos capaces de solucionar todos los problemas. 

Estos instrumentos consistían sobre todo en la ciencia y en sus aplicaciones a la industria, 

al mercado libre y a la educación. Los rasgos fundamentales que permiten calificar al 

positivismo como corriente unitaria de pensamiento son: 1) Se reivindica el primado de la 

ciencia empírica y su método, 2) el método de las ciencias naturales también se aplica a las 

ciencias sociales indistintamente, 3) por esto, la sociología es resultado característico del 

programa filosófico positivista, 4) se exalta la ciencia empírica como único medio para 

solucionar los problemas humanos y sociales, 5) hay un optimismo general durante esta 

época que avanza hacia condiciones de bienestar generalizado, en una sociedad pacífica y 

penetrada de solidaridad entre los hombres, 6) sin pretenderlo directamente plantean una 

filosofía de la historia omnicomprensiva, que culmina en una visión mesiánica, 7) algunos 

de los temas del positivismo proceden de la tradición ilustrada, 8) se caracteriza por una 

confianza acrítica en el crecimiento sin obstáculos de la ciencia, 9) combate las 

concepciones idealistas y espiritualistas de la realidad, 10) el marxismo considera el 

positivismo como la ideología de la burguesía en la segunda mitad del siglo XIX. 

 

 

 

2.2. Auguste Comte (1798-1857) 
 

 

a) Vida y obras 

 

 Es el iniciador del positivismo francés, el padre de la sociología y el representante 

más cualificado de este tipo de pensamiento. Nació en Montpellier de una familia católica y 

monárquica. Discípulo y secretario de Saint Simon. Comte leyó a los empiristas ingleses, a 

los ilustrados Diderot, D’Alembert, Turgot y Condorcet, si bien más adelante ‘por higiene 

mental’ leerá lo menos posible. 

 

 

Obras: Curso de filosofía (positiva), Sociología, Sistema de política positiva, Calendario 

positivista, Catecismo positivista, Discurso sobre el espíritu positivo. 

 



 

30 

b) Doctrina 

 

1) La ley de los tres estadios. En 1822 encontró claramente su programa filosófico ‘bajo la 

inspiración constante de la gran ley relativa al conjunto de la evolución humana, individual 

y colectiva’: la ley de los tres estadios. Se trata de una ley según la cual la humanidad, al 

igual que el alma de los individuos humanos, atraviesa tres estadios: el teológico, el 

metafísico y el positivo.  Sin conocer a Vico ni a Hegel, Comte elabora con su ley una 

grandiosa filosofía de la historia, como imagen gráfica de toda la evolución de la 

humanidad. 

 

2) La doctrina de la ciencia: En la actualidad nos encontramos en el tercer y último 

estadio: el positivo. En él la sociología científica podrá ser considerada como única base 

sólida para la reorganización social, ya que las crisis sociales y políticas no se pueden 

resolver sin un conocimiento adecuado de los hechos sociales y políticos. La ciencia tiene 

por misión la búsqueda de leyes. El lema consiste en ‘saber para prever, y prever para 

poder’. 

 

3) La sociología como física social: Si queremos solucionar la crisis de la sociedad es 

preciso descubrir sus leyes. El espíritu fundamental de la política positiva puede resumirse 

en la previsibilidad racional del futuro. A través de la observación y el razonamiento la 

sociología puede establecer las leyes de los fenómenos sociales. Las vías para lograr el 

conocimiento sociológico son la observación, el experimento y el método comparativo. 

 

4) La clasificación de las ciencias: La sociología está en el vértice de la jerarquía de las 

ciencias. Después siguen las ciencias positivas naturales según su base matemática 

decreciente: biología, química, física, astronomía. Este esquema no abarca la moral, la 

metafísica ni la teología. Para Comte la filosofía queda reducida a una metodología de las 

ciencias. 

 

5) La religión de la humanidad: Comte propone una religión que substituye el amor a 

Dios por el amor a la humanidad. Fascinado por la organización católica externa sostiene 

que la religión de la humanidad debe constituir una copia exacta del sistema eclesiástico. 

Los dogmas son: la filosofía positiva y las leyes científicas; para su difusión es necesario 

que haya ritos, sacramentos, un calendario y un sacerdocio. Deben ser sacramentos laicos. 

Los meses recibirán nombres simbólicos y los días de la semana estarán consagrados a las 

siete ciencias. Se edificarán templos laicos, habrá un papa positivo. La humanidad es el 

gran ser, el espacio, el gran medio ambiente y la tierra el gran ídolo: tal es la trinidad de la 

religión positiva. 

 

6) Difusión del pensamiento comteano: Hubo críticas a su pensamiento que no impidieron 

su amplia difusión. Algunas de sus partes influyeron de modo duradero sobre el 

pensamiento posterior: la importancia de la ciencia para el progreso, la crítica al 

pensamiento metafísico no comprobado, la sociología como ciencia autónoma, la toma de 

posición respecto a la unicidad del método científico. 



 

31 

  

 

3. Pragmatismo y utilitarismo 
 

3.1. John Stuart Mill (1806-1873): el empirismo utilitarista 
 

 

 Hijo de James Mill. Cuando en su juventud leyó a Bentham por primera vez en 

1821, creyó estar en posesión de lo que suele llamarse la finalidad de la vida: ‘ser un 

reformador del mundo’. Pero después, en el otoño de 1826, despertó de este estado, 

mientras todo le parecía insípido e indiferente. De su crisis salió convencido de que ‘sólo 

son felices aquellos que se marcan objetivos distintos de su felicidad personal: por ejemplo, 

la felicidad de los demás, el progreso de la humanidad, o incluso un arte o una ocupación 

que se pongan en práctica como fines ideales en sí mismos y no como medios’.  Durante 

el resto de su vida, dentro de la tradición empirista, asociacionista y utilitarista, trabajó con 

mucha intensidad para configurar un conjunto de teorías lógicas y ético-políticas. 

 

Obras: Sobre la libertad, Sistema de lógica raciocinadora e inductiva, El utilitarismo, Los 

principios de economía política, Consideraciones sobre el gobierno representativo, 

Sobre la servidumbre de las mujeres. 

 

1) Crítica a la teoría del silogismo: La lógica es la ciencia de la prueba. Todas las 

verdades y todos los errores residen en las proposiciones. ¿Cuál es el valor del silogismo si 

éste es deducción a partir de una proposición universal?  La verdad se obtiene gracias a la 

experiencia de casos individuales. Toda inferencia pasa desde algo particular hasta otra cosa 

particular, en la medida que la única justificación de que ‘esto será’ es que ‘esto fue’. 

Todos nuestros conocimientos, todas la verdades, son de naturaleza empírica, incluyendo 

también las proposiciones de las ciencias deductivas como la geometría. En opinión de 

Mill, el silogismo es estéril, ya que no aumenta nuestro conocimiento. Y la inducción 

puede definirse de forma sumaria ‘como una generalización de la experiencia’. 

 

2) El principio de inducción: la uniformidad de la naturaleza. La cuestión más aguda es la 

del fundamento de la inducción. Dicha garantía se halla en el principio según el cual ‘el 

curso de la naturaleza es uniforme’. El criterio de la experiencia consiste en la misma 

experiencia. 

 

3) La libertad, la economía y la política: Mill afirma la libertad del querer humano, pero 

de modo impreciso. Opina que si conociésemos a fondo a una persona y si conociésemos 

todos los móviles que actúan sobre ella, podríamos predecir sus comportamientos con la 

misma certeza con la que prevemos cualquier comportamiento físico. Por eso, entre la 

libertad del individuo y las ciencias de la naturaleza no existe ningún desacuerdo. En El 

Utilitarismo está ‘de acuerdo con el principio de la máxima felicidad, el fin último de 

todas las cosas y la razón por la cual todas las demás son deseables es una existencia 



 

32 

exenta de dolores en el mayor grado posible y lo más rica en goces que sea posible’. 

Dicho de otra manera: el único principio útil de la moral es que las acciones son justas en la 

medida en que tienden a promover la felicidad. Por felicidad se entiende placer, ausencia de 

dolor. No sólo se debe tener en cuenta la cantidad de placer, sino también la cualidad: ‘es 

preferible ser un Sócrates enfermo que un cerdo satisfecho’. 

 

 La economía: las leyes de la distribución de la riqueza dependen de la voluntad 

humana, y por lo tanto del derecho y de la costumbre. Mill defiende la ‘teoría de la 

independencia’, según la cual ‘el bienestar del pueblo debe provenir de la justicia y del 

autogobierno’. 

 

 La política: Hay que impedir que la clase mayoritaria ‘esté en condiciones de 

obligar a las demás clases a vivir al margen de la vida política, y de controlar el camino de 

la legislación y de la administración en interés exclusivo de ella’. El problema de fondo de 

la democracia representativa es el ‘evitar este abuso sin sacrificar las ventajas características 

del gobierno popular’. 

 

4) La defensa de la libertad del individuo: Su ensayo Sobre la libertad está dedicado a la 

libertad individual. Este libro constituye una gran defensa lúcida y rica en argumentos de la 

autonomía del individuo. Mill defiende el derecho del individuo a vivir como le plazca, 

aunque la libertad de cada uno, sin duda, halla un límite en la libertad de los demás. Su 

orientación filosófica pretende que cada uno tenga el máximo posible de libertad, para que 

se dé el bienestar de todos. En su ensayo Sobre la servidumbre de las mujeres plantea 

solucionar el problema a través de medidas políticas, hay que crear condiciones sociales de 

paridad entre hombre y mujer. Tuvo seguidores y en 1919 se aprobó en Inglaterra el 

derecho al voto de las mujeres. 

 

 

3.2. Herbert Spencer (1820-1903): el positivismo evolucionista 

 

 

 Darwin publicó el Origen de las especies en 1859; Spencer La hipótesis del 

desarrollo en 1852, en ella se adelanta una concepción evolucionista. Él presenta la teoría 

de la evolución como una grandiosa metafísica del universo y da lugar a una concepción 

optimista del devenir, considerado como un progreso imparable. 

 

Obras: La hipótesis del desarrollo, Los principios de la psicología, Sistema de filosofía.  

 

 

1) La religión y ciencia son correlativas. La religión y la ciencia atestiguan que el 

universo es un misterio. Mejor que nadie el científico sabe que nada puede conocerse en su 

última esencia. Religión y ciencia son conciliables. 

 



 

33 

2) La evolución del universo: de lo homogéneo a lo heterogéneo. La filosofía es el 

conocimiento con el grado más elevado de generalidad, es la ciencia de los primeros 

principios, presenta un conocimiento completamente unificado, mientras que la ciencia es 

un conocimiento parcialmente unificado. La ley de la evolución es el cambio perpetuo. Si 

Darwin limita la evolución a los seres vivientes, Spencer habla de la evolución del 

universo. Tiene tres características: paso de lo menos coherente a lo más coherente, paso 

de lo homogéneo a lo heterogéneo y paso de lo indefinido a lo definido. El universo 

progresa y lo hace en dirección a un mejoramiento. Éste es su optimismo. Spencer ofrece 

una visión metafísica del evolucionismo, aunque también especificó su teoría en relación 

con distintos ámbitos concretos: la biología, la psicología y la sociología. 

 

 

3.3. Charles Sanders Peirce (1839-1914): el pragmatismo lógico 

 

 Nace en Cambridge, N.Y., y muere en Milford. Fue el primero en utilizar el término 

‘pragmatismo’ en 1898. Autodenominó su teoría como ‘pragmaticismo’. 

 

Obras: La fijación de la creencia, Cómo aclarar nuestras ideas. 

 

1) Los procedimientos para establecer las creencias. Contra la filosofía del sentido 

común afirma que el conocimiento no es una aceptación acrítica de las suposiciones del 

sentido común. La duda tiende a conseguir un estado de creencia. ¿Por cuáles caminos o 

procedimientos se pasa desde la duda hasta la creencia? Peirce propone cuatro caminos o 

métodos: la tozudez, la autoridad, el a priori, y el método científico. Si queremos establecer 

con validez nuestras creencias hemos de apelar al método científico, que es el único 

correcto. A su vez en la ciencia hay tres modos de razonamiento: la deducción, la 

inducción y la abducción. La abducción parece un proceso de razonamiento intermedio 

entre la deducción y la inducción. 

 

2) Cómo aclarar nuestras ideas: la regla pragmática. Ella radica esencialmente en que:  

‘una idea o concepto consiste exclusivamente en el reflejo de la conducta vital, un concepto 

se reduce a sus efectos experimentales en la vida, nuestro concepto de un objeto no es más 

que entender sus efectos en la vida y en la acción. Pero Peirce no reduce la verdad a utilidad 

en general, sino que sólo la aplica metodológicamente a la investigación. La verdad reside 

en el futuro, nunca es definitiva. 

 

3) La semiótica o teoría de los signos. Todo el pensamiento es un conjunto de signos, es 

imposible pensar sin signos. Toda situación comunicativa está integrada por tres términos: 

el signo (aspecto sintáctico), relación significante al objeto (aspecto semántico), y relación 

al intérprete (aspecto pragmático). De ahí que Peirce distinga tres disciplinas lingüísticas 

constitutivas de la semiótica: sintáctica, semántica y pragmática. Entre ellas Peirce subraya 

el aspecto pragmático de toda situación comunicativa. 

 



 

34 

4) La faneroscopía o la investigación sobre el fenómeno (phaneron). El fenómeno consta 

de tres notas o rasgos esenciales: la primeridad, la segundidad y la terceridad. La ciencia 

que investiga estos rasgos es la faneroscopía que es la más primaria de las ciencias 

positivas. Lo primero es el concepto de ser o existir, lo segundo es la nota de ‘relación con’, 

y lo tercero es el reino de la ley y el hábito de contraer hábitos. 

 

5) En su cosmología propone el tiquismo, sinequismo y agapismo. El universo tiende a 

establecer sus leyes, hacia la uniformidad y hacia los hábitos. Sin embargo, siempre habrá 

discontinuidad, irregularidad e imprevisibilidad (= tiquismo: azar, hado). Éste se une 

al sinequismo ( =continuo), ya que el principio de continuidad tiende a estructurar 

todo el universo. Estrechamente vinculado al sinequismo se encuentra el agapismo 

(= amor), la doctrina del amor evolutivo; la evolución parece tener una finalidad, 

para comprender la evolución hemos de admitir la presencia de una fuerza: el amor 

evolutivo. 

 

 

3.4. William James (1842-1910): el empirismo radical 

 

 Nace en New York y muere en New Hampshire. Lanzó el pragmatismo como 

‘nueva’ filosofía. 

 

Obras: Pragmatismo, El significado de la verdad, Principios de psicología, El filósofo 

moral y la vida moral, La voluntad de creer, Los grandes hombres y su ambiente, El 

equivalente moral de la guerra, La variedad de la experiencia religiosa, Un 

universo pluralista. 

 

1) El pragmatismo es sólo un método. El pragmatismo representa la actitud filosófica 

empirista, pero de una forma más radical. Aspira a la concreción, a los hechos, a la acción 

y a la fuerza. El pragmatismo no es más que un método, una actitud de búsqueda. 

 

2) La verdad de una idea se reduce a su capacidad de actuar. Para James ‘las ideas se 

convierten en verdaderas en la medida en que nos ayudan a obtener una relación 

satisfactoria con las demás partes de nuestra experiencia. Una idea es verdadera cuando nos 

permite avanzar actuando con seguridad. Tal es la concepción instrumental de la verdad 

según la cual la verdad de nuestras ideas significa capacidad de actuar’. La verdad se 

identifica con su utilidad para nuestro intelecto, que exige coherencia y referencia a los 

hechos. 

 

3) Los principios de la psicología y la mente como instrumento de adaptación. Ellos 

sirven para la adaptación de las relaciones internas a las externas, puesto que la vida mental 

y corporal están vinculadas unitariamente. James transforma la mente en un instrumento 

dinámico que sirve para la adaptación ambiental. 

 



 

35 

4) La cuestión moral: ¿Cómo se jerarquizan y se escogen ideales contradictorios? Las 

cuestiones morales no consienten que su solución provenga de una prueba sensible. Las 

exigencias morales generan un universo de valores que a menudo resultan contradictorios. 

¿Cómo unificar y jerarquizar estos ideales distintos? Habrá que preferir aquellos ideales 

cuya realización comporte la destrucción de la menor cantidad posible de otros ideales, y 

un universo más rico en posibilidades. 

 

5) La variedad de la experiencia religiosa y el universo pluralista. La experiencia 

religiosa es distinta de las demás. Pone en contacto con un ordenamiento invisible y 

modifica la existencia humana, con un Dios que potencia nuestras acciones que es el alma y 

la razón interior del universo, un universo pluralista en el que Dios es concebido como 

persona espiritual que nos trasciende y nos llama a cooperar con él. Dios no es el todo, sino 

una parte ideal en la totalidad más amplia del universo, Dios es un Dios-compañero. 

 

 

3.5. John Dewey (1859-1952): el instrumentalismo 

 

 Nace en Burlington, Vermont y muere en New York. Fue el filósofo norteamericano 

más destacado en la primera mitad del siglo XX. Su filosofía ha sido definida como 

‘naturalismo’, se mueve en la línea pragmatista de la tradición empirista. Dewey prefirió 

llamar a su filosofía con el nombre de ‘instrumentalismo’. 

 

Obras: Experiencia y naturaleza, Lógica: teoría de la investigación, Cómo pensamos, 

Ensayos de lógica experimental, La unidad de la ciencia como problema social, 

Teoría de la valoración, Investigación de la certeza, Liberalismo y acción social, La 

reconstrucción de la filosofía. 

 

1) La experiencia no se reduce a la conciencia o al conocimiento. La noción empirista de 

experiencia se reduce a los estados de conciencia claros y distintos. La experiencia para 

Dewey no es conciencia sino historia, una historia cargada de futuro. La experiencia 

tampoco se reduce al conocimiento, la experiencia incluye los sueños, la locura, la 

enfermedad, la muerte, la guerra, la confusión, la ambigüedad, la mentira y el horror. La 

experiencia incluye tanto los sistemas idealistas como los empíricos. Por este rumbo va su 

intento de solución del problema gnoseológico.  

 

2) Precariedad y riesgo en la existencia: Los fenómenos culturales ponen de manifiesto 

que la existencia posee un carácter precario y arriesgado donde la existencia del hombre 

implica un peligro. El mundo es el escenario del riesgo, el mundo en sí mismo es precario y 

peligroso. Para asegurarse contra la inestabilidad y precariedad de la existencia, el hombre 

primero apeló a fuerzas mágicas y construyó mitos, que son teorías del temor que evaden la 

responsabilización humana. En cambio la ciencia nos asegura un determinado grado de 

fuerza, precisión y control; a través de los instrumentos, las máquinas y la técnica hemos 

convertido el mundo en más acorde con nuestras necesidades y en una morada más 



 

36 

segura. A pesar de todo ‘el carácter fundamentalmente azaroso del mundo no se ha 

modificado radicalmente y mucho menos desaparecido’. 

 

3) La teoría de la investigación: La lucha para enfrentarse con el mundo y una existencia 

tan difíciles exigen comportamientos y operaciones humanas inteligentes y responsables. 

Aquí es donde se introduce el instrumentalismo de Dewey y su teoría de la investigación. 

El proceso de indagación en el fondo consiste en una forma de adaptación al ambiente. La 

inteligencia es constitutivamente operativa, llamada a transformar el mundo. 

 

4) Sentido común e investigación científica: la ideas como instrumentos. Dewey insiste 

en la continuidad entre conocimiento común y conocimiento científico. La ciencia posee su 

punto de partida necesario en el sentido común, después se introducen determinados 

procedimientos e instrumentos técnicos. Lo importante es que las ideas estén vinculadas a 

la práctica, porque las ideas siempre están en función de problemas reales. Las ideas son 

básicamente los instrumentos que sirven para resolver problemas, para afrontar un 

mundo amenazador y una existencia precaria. 

 

5) La teoría de los valores: La inteligencia por ser operativa está encaminada a medir el 

valor de las ideas. Las ideas demuestran su valor en la lucha contra los problemas reales. 

Los valores supuestos hay que enfrentarlos en la práctica, y hay que aceptarlos, rechazarlos 

o modificarlos responsablemente, basándose en el análisis de sus efectos. Dewey es 

relativista, los valores son históricos, ‘son tan inestables como las formas de las nubes’. La 

ética de Dewey es histórica y social. No puede distinguir entre medios y fines, todo fin es 

también un medio, el fin que se ha conseguido es un medio para otros fines. 

 

6) La teoría de la democracia. Dewey es relativista en la teoría de la valores. Se puede 

abandonar el valor absoluto, pero esta renuncia es la condición para comprometerse en una 

vocación más vital: la búsqueda de valores que sean compartidos por todos, la vida social. 

Dewey se opone a los socialistas utópicos y a la sociedad totalitaria. Es un defensor 

convencido de la sociedad democrática. Esta clase de ideas le obligaron a enfrentarse con 

el marxismo. Dewey dijo: “después de haberme emancipado con gran esfuerzo de la 

teología ortodoxa tradicional, no estaba en absoluto dispuesto a atarme a ninguna otra 

teología”. 

 

 

4. El evolucionismo naturalista de Darwin y Haeckel 
 

4.1. El debate sobre la ‘evolución’ en Francia: J.B. Lamarck, G. Cuvier y Geoffroy 

Saint Hilaire 

 

 Desde la época de Anaximandro la teoría de la evolución había hecho acto de 

presencia en diversas ocasiones en la historia. Sin embargo, fue únicamente a principios del 

siglo XIX cuando logra mostrar su vigor teórico y su fecundidad explicativa. Antes había 

predominado el creacionismo y el fijismo. En 1809 Jean Baptiste Monet, caballero de 



 

37 

Lamarck propuso un teoría donde  formuló dos leyes: la del ‘uso y desuso de los órganos’ y 

la de la ‘heredabilidad de los caracteres adquiridos’. Su teoría no tuvo éxito y fue combatida 

por George Cuvier. Él propuso que a lo largo de distintos momentos de la historia de la 

tierra se habrían producido cataclismos que provocaron la muerte de casi todos los 

organismos. Después de los cataclismos se habrían trasladado otras especies procedentes de 

regiones diferentes. Lamarck formula una teoría evolucionista y Cuvier niega tal 

evolución. Geoffroy Saint Hilaire contradice a Cuvier postulando también el 

evolucionismo. A mediados del siglo XIX acaba en Francia el debate acerca de la 

evolución, mientras tanto había nacido en Inglaterra en 1809 un hombre genial que acabaría 

por introducir el evolucionismo en el pensamiento biológico: Charles Darwin. 

 

 

4.2. Charles Darwin (1809-1882) 

 

 La teoría de la evolución representó una revolución científica análoga a la 

copernicana. Desaparece la imagen fijista del hombre y lo ponen en una relación diferente 

ante la naturaleza. Darwin intentó estudiar medicina y luego la carrera eclesiástica, pero en 

1831 se embarcó a bordo del Beagle, cuyo capitán, Robert Fitz Roy, realizaría una 

expedición científica alrededor del mundo. La expedición duró cinco años, y determinó 

toda la carrera de Darwin. Él había partido de viaje con la idea de que la ‘letra’ de la Biblia 

tenía razón, pero poco a poco tuvo que cambiar de idea en lo que se refiere a la historia de 

los seres vivos.  

 

Obras: Sobre el origen de las especies a base de una selección natural, La descendencia del 

hombre y selección en relación con el sexo, Viaje de un naturalista alrededor del 

mundo, Autobiografía. 

 

1) El origen de las especies: Al ver las variedades de géneros y especies animales y 

vegetales intuyó que ‘los hechos de esta clase y muchos otros similares pueden explicarse si 

se supone que las especies se modifican de manera gradual’. Darwin trabajó 

intensamente recogiendo hechos relacionados con la variación de los animales y de las 

plantas. No tardó en darse cuenta de que ‘la selección constituía la clave gracias a la cual 

el hombre había logrado obtener razas útiles de animales y plantas’. La selección implica 

una orientación en la evolución, porque determina que los organismos se adapten a su 

medio ambiente: la evolución consiste en una serie de adaptaciones. Darwin acepta que 

hay autores que se muestran satisfechos con la opinión de que cada especie fue creada de 

manera independiente; y añade: ‘para mi forma de pensar coincide más con todo lo que 

conocemos sobre las leyes impresas por el Creador en la materia, la noción  que afirma que 

la producción y la extinción de los habitantes pasados y presentes de este mundo se 

deriva de causas segundas, semejantes a las que determinan la muerte o el nacimiento de 

los individuos. Cuando concibo a todos los seres no como creaciones especiales, sino como 

descendientes directos de algunos,... me da la sensación de que quedan ennoblecidos’. 

 



 

38 

2) El origen del hombre: En su obra sobre El origen de las especies se incluye 

implícitamente al hombre dentro de la evolución, pero en otra obra, La descendencia del 

hombre y selección en relación con el sexo, lo explicita. ‘El hombre y todos los demás 

animales vertebrados fueron construidos según el mismo modelo general... Hemos de 

admitir con franqueza su origen común’. ‘Coincido plenamente con el juicio de aquellos 

escritores que sostienen que el sentido moral o conciencia es la diferencia más importante 

que existe entre el hombre y los animales inferiores a él’. ‘El hombre se ha elevado y ha 

alcanzado el campo del conocimiento, de la moral y de la religión’. 

 

 

4.3. Ernst Haeckel (1834-1919) 

 

 

Obras: Morfología general del organismo, Historia natural de la creación, Enigmas del 

universo. 

 

 Haeckel es más radical que Darwin. La evolución mecánica abarca en su teoría 

desde el átomo hasta el hombre. Con ello quedó comprendido, dentro del monismo 

mecanicista, el hombre y el animal, el mundo orgánico y el inorgánico. También anula la 

distinción entre mundo y Dios: ‘El monismo no conoce en el universo más que una única 

substancia, que es al mismo tiempo Dios y naturaleza. Cuerpo y espíritu, o materia y 

energía, están indisolublemente unidos en ella. El Dios extramundano o personal del 

dualismo lleva necesariamente al teísmo; por el contrario, el dios intramundano del 

monismo lleva al panteísmo’. Haeckel creía no poder representarse al Dios del teísmo sino 

en la forma de un ‘vertebrado gaseiforme’. 

 

 

ACTIVIDAD VII 

Leer: 

16. COMTE, Auguste, Curso de filosofía positiva (Porrúa, México 1986
3
) 33-41; 56-64. 

 

 
 



 

39 

IV. NIHILISMO Y VITALISMO 
 

 

4.1. Friedrich Nietzsche (1844-1900) 
 

a) Vida y obras 

 

 Nació en Röcken. Estudió filología en Bonn y en Leipzig. Leyó a Schopenhauer. 

Fue amigo de Richard Wagner. Después rompió con él por motivos personales e 

ideológicos. También se distanció de Schopenhauer. Abandona la filología. En 1883 

concibe su obra maestra: Así habló Zaratustra. En 1889 sufre un ataque de locura. Fue 

confiado a la custodia de su madre, y después a la de su hermana Elisabeth. Murió en 

Weimar, envuelto en las tinieblas de la locura en 1900. 

 

Obras: Así habló Zaratustra, Más allá del bien y del mal, La genealogía de la moral, 

Humano demasiado humano, El anticristo, Ecce homo, El ocaso de los ídolos, La 

gaya ciencia, Aurora, Consideraciones intempestivas, El viajero y su sombra, El 

caso Wagner, El origen de la tragedia. 

 

b) Doctrina 

 

1) Nietzsche, intérprete de su propio destino; fue consciente de su destino e influencia 

posterior. Contradice el positivismo, socava las pretensiones de verdad de las ciencias 

exactas, contra todos los espiritualismos proclama la muerte de Dios, desmitifica los 

valores tradicionales y propugna al «super-humano», mal llamado ‘super-hombre’. 

 

2) Lo dionisiaco, lo apolíneo y el problema de Sócrates. Nietzsche se remonta hasta la 

antigua tragedia griega de los presocráticos, cuyo secreto se encuentra en el espíritu de 

Dionisos: la vitalidad instintiva, la ebriedad creativa, la pasión sensual. El contrapolo es el 

espíritu apolíneo: la visión ideal, el equilibrio límpido. Sócrates y Plantón plantean la loca 

presunción de entender y dominar la vida mediante la razón, pero con ellos aparece la 

verdadera decadencia. Sócrates dijo no a la vida, a la fascinación dionisiaca. 

 

3) Los hechos son estúpidos y la saturación de historia es un peligro. Se opone a la 

exaltación de la ciencia y de la historia. Combate la idolatría de los hechos. Los hechos por 

sí solos son estúpidos porque necesitan de un intérprete. 

 

4) Anuncio de la ‘muerte de Dios’. Nietzsche fue el profeta de la ‘muerte de Dios’, “Dios 

ha muerto. ¿Qué ha ocurrido con Dios? Yo os lo diré. Nosotros lo hemos asesinado, 

vosotros y yo. ¡Nosotros somos sus asesinos!”. Al matar a Dios, se eliminan todos aquellos 

valores que sirven de fundamento a nuestra vida. Sobre las cenizas de Dios se levantará la 

noción del ‘super-hombre’, o mejor dicho, «super-humano» o Übermensch. 

 



 

40 

5) El Anticristo, o el cristianismo como vicio. La finalidad de Nietzsche con su Anticristo 

es una maldición contra el cristianismo, que es nocivo porque tomó partido por todo lo 

débil, lo abyecto, lo fracasado. Es la religión de la compasión, pero cuando se tiene 

compasión se pierde fuerza. El Dios cristiano es ‘la divinidad de los tullidos’. A pesar de 

todo, Nietzsche está cautivado por la figura de Cristo y distingue entre Jesús y el 

cristianismo. Cristo fue de espíritu libre, pero el Evangelio murió con él. Ataca el 

cristianismo luterano. 

 

6) La genealogía de la moral. Somete la moral a una crítica profunda. Distingue entre la 

moral aristocrática de los fuertes y la moral de los esclavos. Toda la moral aristocrática 

surge de una triunfal afirmación de sí mismo, mientras que la otra opone un no a su sí 

mismo. Esta inversión se debe al resentimiento, un resentimiento contra los fuertes. Ataca 

la moral cristiana porque es una moral de esclavos, de débiles, derrotados y resentidos. 

 

7) Nihilismo, eterno retorno y ‘amor al fato’. Según Nietzsche el nihilismo es la 

consecuencia necesaria de la moral cristiana. Cuando se cae la máscara que oculta las 

ilusiones, no queda nada. Se desvanecen las mentiras de varios milenios. No hay valores 

absolutos, no existe un sentido. Sin embargo, hay una necesidad: el mundo tiene la 

necesidad de la voluntad de poder, se haya dominado por la voluntad de repetirse. Esta es 

la doctrina del eterno retorno y del ‘amor al fato’. 

 

8. El «hombre autosuperado» es el sentido de la tierra. El mensaje fundamental de 

Zaratustra consiste en el «Übermensch», que está más allá del hombre, el guerrero vikingo 

de voluntad fuerte, con ebriedad dionisiaca y orgullo ario. El hombre debe buscar su propio 

ocaso como si fuese su mayor esperanza, porque su ocaso será el anuncio de una nueva 

aurora: el «hombre auto/superado», hacia él apunta la dirección y el sentido del hombre. 

 

 

4.1. Henri Bergson (1859-1941) 
 

 

a) Vida y obras 

 

 Nació en París. Estudió matemáticas y mecánica, después filosofía en la École 

Normale. Su tesis doctoral es: Ensayo sobre los datos inmediatos de la conciencia. Ocupó 

la cátedra de filosofía del Collège de France. Su obra más sistemática y relevante es La 

evolución creadora. Fue miembro de la Academia francesa. En 1928 obtuvo el premio 

Nobel de la literatura. Era de origen judío pero en sus últimos años se acercó mucho al 

catolicismo porque éste significaba el complemento del judaísmo. Decidió permanecer 

entre aquellos que iban a ser perseguidos. Aunque se le dispensó del registro donde se 

inscribían a todos los judíos, no lo aceptó y se presentó personalmente para ser fichado. 

 



 

41 

Obras: La evolución creadora, Las dos fuentes de la moral y de la religión, Introducción a 

la metafísica, La risa: ensayo sobre el significado de lo cómico, Ensayo sobre los 

datos inmediatos de la conciencia, Materia y memoria, Memoria y vida. 

 

b) Doctrina 

 

1) Originalidad del espiritualismo de Bergson. El propósito básico de su filosofía es la 

defensa de la creatividad y de la irreductibilidad de la conciencia o espíritu contra todo 

intento reduccionista de cuño positivista. Sin embargo, no minimiza la importancia del 

cuerpo y del mundo material. La vida espiritual es irreductible a la materia, es una energía 

creadora y finita, que se enfrenta continuamente con condicionamientos y obstáculos. 

 

2) El tiempo espacializado y el tiempo como duración. El tiempo de la mecánica es un 

tiempo espacializado y numérico. Es reversible, los instantes son externos los unos a los 

otros e iguales entre sí. Es el tiempo de las cosas. En cambio, el tiempo de la conciencia es 

la duración. En ella, el ‘yo’ vive el presente con el recuerdo del pasado y la anticipación 

del futuro. No hay igualdad cuantitativa entre los instantes de la duración, entre ellos se 

penetran recíprocamente y son irreversibles. 

 

3) La duración fundamenta la libertad. El determinismo se da en el tiempo espacializado 

de las cosas, donde el instante anterior determina al posterior. La conciencia no es una cosa 

determinada entre las otras cosas del universo, sino que vive otro tiempo: la duración que le 

hace experimentar su propia libertad.  

 

4) Materia y memoria. La distinción entre tiempo mecánico y duración se corresponde con 

la distinción entre realidad externa y realidad interna. Bergson busca lo que hace posible el 

paso entre ambas, para unirlas. Por un lado, la memoria es la duración de la conciencia; y 

por otro, necesita de los mecanismos corporales. La acción de la memoria y del cuerpo es el 

vínculo entre conciencia y cuerpo, es decir, entre realidad interna y externa, que son los dos 

polos de una misma realidad constituida por materia y memoria.  

 

5) Impulso vital y evolución creadora. Bergson propone la noción de evolucionismo 

cosmológico. Las teorías de la evolución anteriores se agrupan en dos tipos: mecanicistas y 

finalistas. Ambas son deterministas. Para Bergson la vida es novedad, imprevisibilidad, es 

evolución creadora, creación libre, impulso vital. 

 

6) Instinto, inteligencia e intuición. Los dos únicos éxitos de la evolución creadora son los 

artrópodos y los vertebrados, que alcanzan su culmen en los insectos y en el hombre; en 

ellos se ha desarrollado al máximo el instinto y la inteligencia, respectivamente. El instinto 

y la inteligencia se implican mutuamente. Cuando ambos se adecuan surge la intuición que 

es inmediata como el instinto, y consciente como la inteligencia. Por la intuición 

podemos dar un sondeo a la esencia de lo real. 

 



 

42 

7) El río de la vida. La intuición nos sumerge en el río de la vida, nos devela la memoria 

y la duración, nos permite caer en la cuenta de nuestra libertad y nos hace penetrar en el 

impulso vital. Gracias a la intuición nos damos cuenta que la vida es como una ola inmensa 

o una bola de nieve. De tal ola el hombre pudo proseguir su camino hacia la inteligencia, 

los demás casos se encerraron en un callejón sin salida. 

 

8) Sociedad cerrada y sociedad abierta. El arte, la filosofía, la moral y la religión son 

expresión de la actividad creadora del hombre en quien culmina el éxito de la evolución 

creadora. La moral tiene dos fuentes: la presión social y el impulso amoroso. La presión 

social crea una sociedad cerrada y una moral cerrada que son estáticas. En cambio, el 

impulso amoroso crea una sociedad abierta y una moral abierta que son dinámicas. 

 

9) Religión estática y religión dinámica. La religión estática es mítica, fabuladora, 

precavida ante el peligro, temerosa, es una defensa contra la amenaza. La dinámica es 

mística, con un impulso por la acción dentro del mundo. La humanidad necesita de genios 

místicos. Ante el progreso técnico se exige un progreso místico como complemento 

necesario para curar los males del mundo contemporáneo. En cada uno de nosotros hay un 

místico un poco adormilado que espera únicamente la ocasión para despertar de su sueño. 

 

 

 

 

ACTIVIDAD VIII 

Leer: 

17. NIETZSCHE, Friedrich, Así hablaba Zaratustra (Porrúa, México 1988
2
) 3-11; 48-52; 

157-163. 

18.  Ecce homo (Mexicanos Unidos, México 1994
4
) 147-160. 

19. Anexo: selección de textos elaborada por el profesor. 

20. BERGSON, Henri, La evolución creadora (Planeta Agostini, Barcelona 1994) 15-20; 

87-95. 

 

 



 

43 

V. HISTORICISMO Y CIENCIAS HISTÓRICO-

SOCIALES 

 

5.1. Antecedentes 

5.1.1. Émile Durkheim: los orígenes de la sociología científica 
 

 La sociología sistemática del siglo XIX fue planteada por los filósofos: Saint Simon, 

F. Ferrarotti, Comte, Spencer, Proudhon, Marx. Con Émile Durkheim entra en crisis la 

sociología sistemática de estos filósofos. La sociología no puede ser una ‘ciencia de las 

ciencias’, ni una explicación metafísica  de la sociedad, ni una filosofía de la historia que 

descubra las leyes generales del progreso de la sociedad. Para Durkheim la sociología sólo 

es una ciencia. Se dedica a especificar cuál es el objeto típico de la sociología: los hechos 

sociales. 
 

5.1.2. Representantes del historicismo 
 

 La historia de la política, economía, religión, arte, filosofía y filología halla en el 

siglo XIX alemán su siglo de oro. Sin duda ésta es una influencia del romanticismo y de 

Hegel. Los representantes más notables son: Wilhelm Dilthey, Georg Simmel, Oswald 

Spengler, Ernst Troeltsch, Friedrich Meinecke y Max Weber; además los dos 

neocriticistas Wilhelm Windelban y Heinrich Rickert. El historicismo alemán no es una 

filosofía compacta, pero en la diversidad de expresiones se encuentran los siguientes puntos 

comunes: 

 

1) Consideración de las características individuales de las fuerzas histórico-humanas; 2) la 

historia es obra de los hombres; 3) rechazo de la pretensión positivista de reducir las 

ciencias históricas al modelo de las ciencias naturales; 4) la labor de la filosofía y de las 

ciencias histórico-sociales es una tarea crítica de determinar las condiciones de posibilidad 

de las actividades humanas; 5) es fundamental la distinción entre historia y naturaleza; 6) su 

problema central es encontrar las razones de la distinción entre los dos tipos de ciencias; 7) 

el objeto del conocimiento histórico es la individualidad; 8) la herramienta propia del 

conocimiento histórico es el comprender (verstehen) –en cambio el conocimiento de la 

naturaleza usa la explicación causal--; 9) las acciones humanas tienden hacia determinados 

fines que son valores; 10) el sujeto del conocimiento es el hombre concreto e histórico.  
 

 

5.2. Wilhelm Dilthey (1833-1911): la crítica de la razón histórica 
 

a) Vida y obras 

 

 Nació en Biebrich, en 1833. Fue sucesivamente profesor en Basilea, Kiel, Breslau y 

Berlín. Se opone a la filosofía hegeliana de la historia y al positivismo, ya que reducen la 



 

44 

historia a naturaleza. Está de acuerdo en el retorno a Kant pero subraya el criticismo en el 

interior de las ciencias histórico-sociales. Murió en Seis, en 1911. 

 

Obras: Introducción a las ciencias del espíritu, Estudios para la fundamentación de las 

ciencias del espíritu, Ideas para una psicología descriptiva y analítica, 

Aportaciones al estudio de la individualidad, La construcción del mundo histórico 

en las ciencias del espíritu, Teoría de la concepción del mundo, Historia de la 

filosofía, Hombre y mundo en los siglos XVI-XVII, De Leibniz a Goethe, Hegel y el 

idealismo. 

 

b) Doctrina 

 

1) Hacia una crítica de la razón histórica. Su obra es un intento tenaz de construir una 

crítica de la razón histórica: fundamentar la validez de las ‘ciencias del espíritu’ 

(Geisteswissenschaften). Dilthey convierte la razón histórica en una crítica histórica de la 

razón. Las ‘ciencias de la naturaleza’ y las ‘ciencias del espíritu’ se diferencian por su 

objeto y su método. El objeto de las naturales son los fenómenos exteriores, en cambio, el 

objeto de las ‘ciencias del espíritu’ es la observación interna de la experiencia vivida 

(Erlebnis); le interesan el valor, el significado y la finalidad. En lugar de las causas, su 

herramienta es comprender las leyes históricas que rigen los fenómenos. La vivencia 

(Erlebnis) debe ser complementada con el comprender (verstehen), que significa revivir 

(nacherleben) y ‘re-producir’ (nachbilden). 

 

2) La fundamentación de las ciencias del espíritu. Todos los problemas que le interesan a 

Dilthey convergen siempre en un mismo núcleo: la fundamentación de las ‘ciencias del 

espíritu’. En su obra La construcción del mundo histórico en las ciencias del espíritu ofrece 

de forma definitiva un proyecto de esta fundamentación. El nexo entre vivenciar (erleben), 

expresión de la vivencia y comprender es lo que constituye la peculiaridad del mundo 

humano y fundamenta la autonomía de las ‘ciencias del espíritu’. Dilthey distingue entre 

vivenciar (erleben) y experiencia vivida o vivencia (Erlebnis). Lo específico de las ciencias 

del espíritu es que todas ellas se basan en vivenciar, en la expresión de las experiencias 

vividas y en el comprender estas relaciones. El nexo entre vida, expresión y comprender no 

se haya en la naturaleza, sino en el hombre histórico: la vivencia se expresa como espíritu 

objetivo al objetivarse en instituciones (Estados, Iglesias, sistemas jurídicos, movimientos 

religiosos, filosóficos, sistemas éticos). Comprender esta expresión de la vivencia da origen 

a las ‘ciencias del espíritu’. Comprender la experiencia vivida es ‘re-vivir’ y ‘re-producir’. 

 

3) La constitutiva historicidad del mundo humano. La objetivación (expresión objetiva) 

de la vida constituye el primer rasgo del mundo histórico que es producto de la actividad de 

hombres históricos. El segundo rasgo fundamental del mundo humano es la ‘conexión 

dinámica’. Ésta produce valores y realiza objetivos, a diferencia de la ‘conexión causal’ de 

las ‘ciencias de la naturaleza’, que produce efectos. El hombre es un ser histórico, 

también lo son todos los productos culturales, incluida la filosofía. El hombre histórico no 

es sólo el hombre individual, sino el hombre en cuanto influyente en la historia por medio 



 

45 

de la expresión de la vivencia humana en las instituciones y la comprensión del nexo entre 

estas realidades. 

 

4) Relativismo: A Dilthey le interesa el hombre histórico singular y las fuerzas históricas 

individuales. Desde ahí quiere comprender qué es el hombre pero encuentra sólo tipos 

particulares, una serie de puntos de vista; si para Hegel se daba un absoluto, para Dilthey 

no hay más que relativismo. Este es el problema del historicismo. 

 

 

5.2.1. Puente entre Dilthey y Weber 
 

 

 Después de Dilthey la crítica de la razón histórica efectuará notables avances con 

Max Weber. Entre Dilthey y Weber se sitúa una serie de pensadores que, reflexionando 

sobre los problemas planteados y debatidos por Dilthey, introducen determinadas 

novedades metodológicas (tal es el caso de Windelband y Rickert), llevan a sus últimas 

consecuencias el relativismo de Dilthey (como hacen Simmel y Spengler), o bien, 

reaccionan ante dicho relativismo proponiendo valores absolutos (este es el camino 

recorrido sobre todo por Toeltsch y Meinecke, pero también Windelband y Rickert en su 

última etapa filosófica). 

 

 

1) Novedades metodológicas: Wilhelm Windelband propone la distinción entre ciencias 

nomotéticas y ciencias idiográficas en lugar de las ‘ciencias de la naturaleza’ y ‘ciencias del 

espíritu’ de Dilthey. La novedad metodológica de Heinrich Rickert es proponer la 

autonomía del conocimiento histórico dada la diferencia fundamental que consiste en que el 

historiador debe elegir determinados hechos de acuerdo con algunos valores no absolutos. 

Esta postura es elevada hasta su extremo por Georg Simmel mediante el relativismo de los 

hechos y el relativismo de los valores del historiador. 

 

 

2) Consecuencias del relativismo: Oswald Spengler encuentra en este relativismo de los 

valores la causa del ocaso de Occidente, y cree que los valores son absolutos en el interior 

de una civilización, pero relativos únicamente a ésta.  

 

3) Reacciones: Ernst Troeltsch encuentra que toda religión tiene la pretensión de poseer la 

validez absoluta; su historicidad no las priva de su validez, poseen una causalidad 

autónoma ya que determinados acontecimientos religiosos son producidos por factores 

también religiosos. Esta independencia respecto a la causalidad natural es interpretada por 

Troeltsch como una presencia de Dios en lo finito. La relatividad de los valores no significa 

relativismo, lo relativo sólo tiene sentido si en él existe algo absoluto: los valores religiosos 

tienen un carácter absoluto. Meinecke opina que para neutralizar el veneno del relativismo 

existen únicamente tres caminos: la fuga hacia el pasado, la fuga hacia el futuro (ambas en 

un plano horizontal), y el camino vertical (ver nuestra propia vida como algo querido por 



 

46 

Dios y, en consecuencia, como algo absoluto). Éste último camino nos impulsa a buscar lo 

eterno en el instante. 

 

5.3. Max Weber (1864-1920) la metodología de las ciencias histórico-sociales y el 

desencantamiento del mundo 
 

 Max Weber nació en Erfurt. Su tesis doctoral versa sobre la historia de la economía: 

Historia de las sociedades comerciales en la Edad Media. Fue profesor de economía 

política en Freiburg y después en Heidelberg. Durante la Primera Guerra Mundial defendió 

las ‘razones ideales’ de la ‘guerra alemana’. Después de la Guerra participa en la redacción 

de la constitución de la República de Weimar. Muere en München en 1920.  

 

Obras: 

a)  Escritos sobre la metodología de las ciencias histórico-sociales: La ‘objetividad’ 

cognoscitiva de la ciencia social y de la política social, Algunas categorías de la 

sociología comprensiva, El significado de la ‘objetividad’ de las ciencias sociológicas y 

económicas, El trabajo intelectual como profesión. 

b)  Tratados de sociología general: Economía y sociedad, Sobre la teoría de las ciencias 

sociales. 

c)  Estudios históricos: Historia de las sociedades comerciales en la Edad Media, Historia 

agraria romana en su significado para el derecho público y privado, Las relaciones 

agrarias en la antigüedad. 

d)  Estudios sobre sociología de la religión: La ética protestante y el espíritu del 

capitalismo, Escritos de sociología de la religión. 

e) Otros: El político y el científico. 

 

1. Principios generales de su pensamiento: Weber intenta una comprensión de los 

fenómenos histórico-sociales  y una reflexión sobre el método de las ciencias histórico-

sociales. Critica el materialismo histórico (de Marx, Engels y sus seguidores) y reconoce el 

influjo que puede tener la religión y la cultura sobre la economía, y no sólo el influjo de la 

economía sobre la religión. El objetivo de la ciencia consiste en llegar a la verdad, que es 

una tarea infinita. 

 

2. La ‘teoría sobre la ciencia’: finalidad y objeto de las ciencias histórico-sociales. La 

finalidad de la ciencia es llegar a la verdad, describirla y explicarla. También esa es la 

finalidad de la historiografía y de las ciencias sociales. Éstas describen y explican las 

situaciones históricas individuales y sus regularidades. La cuantificación y la medida no son 

objeto de estas ciencias, sino sólo un método cuya finalidad es la verdad. La intuición no 

puede ser fundamento para las ciencias histórico-sociales. Con ello critica a Dilthey que le 

daba a la experiencia vivencial (Erlebnis) un puesto relevante dentro de las ‘ciencias del 

espíritu’. 

 

3. La referencia a los valores. En el conocimiento de la realidad nos encontramos ante un 

proceso infinito, por eso la visión científica es fragmentaria y parcial: estudiamos algunos 



 

47 

fenómenos pero no todos, efectuamos una selección haciendo referencia a los valores. La 

referencia a los valores es un principio que se utiliza para elegir los problemas y los 

aspectos de los fenómenos. Estos valores, según Weber, no implican un sistema universal, 

objetivo y absoluto, sino que tienen un carácter relativo. El historiador sólo explica algunos 

aspectos de los acontecimientos dentro de un determinado punto de vista, de una 

perspectiva o de una teoría. Por eso ninguna explicación es definitiva.  

 

4. La teoría del ‘tipo ideal’. El ‘tipo ideal’ jamás puede ser encontrado en la realidad, es 

una utopía. No se identifica con la realidad; sólo es un instrumento metodológico para la 

investigación histórica y social. Este instrumento lo usan la sociología y la historia porque 

ellas no funcionan con conceptos exactos, como las ciencias naturales, sino mediante 

sugerencias. 

 

5. Las distintas causas de un acontecimiento tienen pesos diferentes; cada acontecimiento 

se puede reconstruir mentalmente con sus diversas posibilidades. La investigación histórica 

estudia las individualidades históricas y las explica mediante leyes generales. El historiador 

y el sociólogo buscan las causas de los hechos, pero no todas las causas tienen el mismo 

peso, sino que a unas le atribuyen mayor importancia que a otras. Dicha selección la 

realizan imaginando un desarrollo posible y excluyendo alguna causa con el fin de 

determinar cuál es su peso e importancia en la historia y en determinado hecho social. Se 

preguntan si hubiera sucedido lo mismo en el caso de que tal causa no se hubiera 

presentado: Weber le llama a esto ‘posibilidades objetivas’. 

 

6. El debate acerca de la objetividad. Weber distingue con nitidez entre juicios de hecho y 

juicios de valor, entre lo que es y lo que debe ser. Para él, la ciencia es objetiva, explica, no 

valora. La ciencia nunca determinará lo que hay que hacer, ni cómo se debe vivir. Si le 

preguntamos estas cosas a la ciencia jamás obtendremos respuesta porque hemos llamado a 

una puerta equivocada. a) El profesor debe distinguir cuando hace ciencia y cuando hace 

política. b) Inculcar al alumno ideas políticas sin que reaccione es un atropello a su libertad. 

c) Weber no tolera que se proponga como verdad científica lo que no es más que una 

opinión personal o subjetiva. d) No acepta que además de los contenidos propios de una 

materia en la Universidad se inculque una concepción del mundo. e) El profesor, cuando 

ocupa la cátedra, debe estar al servicio de la verdad, y no de los grupos de poder, ni efectuar 

propaganda de sus valores personales. f) Si al profesor le es imposible evitar los juicios de 

valor, debería tener la valentía de indicar a los alumnos lo que es verdad científica y lo que 

son sus apreciaciones personales. g) La ciencia debe distinguirse de los valores, pero no está 

separada de ellos. 

 

7. Ética protestante y el espíritu del capitalismo. Weber define el capitalismo mediante la 

existencia de empresas que tienen como finalidad el máximo lucro que pueda conseguirse a 

través de una organización racional del trabajo; su característica distintiva es la unión entre 

deseo de lucro y organización racional. Weber está convencido de que el capitalismo 

moderno debe su fuerza de impulso a la ética calvinista. Dicha cosmovisión religiosa funda 

la certeza de la salvación en la manifestación de signos que permiten reconocer a los 



 

48 

elegidos. El éxito mundano dentro de la propia profesión, y sobre todo el éxito económico, 

es la prueba de la elección divina de los que van a salvarse. Por eso, los individuos se ven 

obligados a trabajar para conseguir el éxito mundano, trabajan racionalmente en función del 

lucro y no gastan los beneficios, sino que los reinvierten. De ahí surge el espíritu del 

capitalismo. 

 

8. Weber y Marx. Marx había propuesto una interpretación de la historia exclusivamente 

desde el materialismo histórico opinando que todos los fenómenos sociales, culturales, 

ideológicos y religiosos son la superestructura y la proyección de la infraestructura 

económica; por ello, la economía determina y explica todos los demás fenómenos. Weber, 

por el contrario, afirma que los fenómenos culturales y religiosos influyen de modo 

significativo sobre la economía en determinadas circunstancias; por ejemplo, la ética 

protestante influye en toda la economía capitalista. Weber: a) acepta la perspectiva 

marxista, bajo la condición de que se considere como un conjunto de hipótesis que hay que 

comprobar caso por caso; b) pero la rechaza en cuanto quiera convertirse en dogma 

metafísico; c) rechaza la interpretación idealista y materialista, porque ambas sirven poco a 

la verdad histórica. 

 

9. El desencanto del mundo y la fe como sacrificio del intelecto. La ciencia ha 

promovido una progresiva racionalización del mundo; la razón ha pretendido dominar todas 

las cosas dejando un desencanto acerca del mundo. Pero ¿cuál es el sentido de la ciencia? 

La ciencia es absurda porque no responde las cuestiones más importantes para nosotros: 

¿qué debemos hacer?, ¿cómo debemos vivir? La ciencia toma decisiones presuponiendo 

ciertos valores, y tal elección no puede justificarse sólo científicamente. La ciencia no 

puede fundamentar los valores y ni siquiera refutarlos. La respuesta a la pregunta «¿cómo 

debemos vivir?» le corresponde emitirla a un profeta o a un redentor. Sin embargo, en 

nuestro mundo desencantado no existe dicho profeta o redentor. El destino nos impone 

vivir en una época sin Dios y sin profetas. La racionalización desencantadora nos ha llevado 

a la situación en la que los valores supremos se han convertido en ajenos al gran público y 

se les ha recluido en el núcleo de las relaciones privadas. El mundo de la razón científica es 

un mundo desencantado, pero el que no acepte la razón científica puede regresar a los 

brazos de las antiguas Iglesias. Este retorno implica inevitablemente el sacrificio del 

intelecto proclamando el lema: creo porque es absurdo. 

 

 

 

ACTIVIDAD IX 

Leer: 

21. WEBER, Max, El político y el científico (Altaya, Barcelona 1995) 202-231. 

 

 

 

 



 

49 

GUÍA PARA EL EXAMEN FINAL 

DE LA HISTORIA DE LA FILOSOFÍA 

CONTEMPÓRANEA 1/6 
 
 

1. Enuncia los cuatro tipos de idealismo alemán, sus representantes y la obra principal de 

cada uno de ellos. 

2. ¿Cuáles son las tres partes que constituyen la estructura interna del sistema hegeliano? 

3. ¿Qué es el materialismo histórico y la lucha de clases, según Karl Marx? 

4. Menciona a cuatro filósofos del marxismo heterodoxo y la obra principal de Karl Marx. 

5. ¿Por qué Schopenhauer y Kierkegaard son considerados adversarios de Hegel? 

6. ¿Quién expuso la doctrina de la lógica de dominio? ¿Qué crítica hacen Schopenhauer y 

Kierkegaard a Hegel? 

7. ¿Cuáles son los tres estadios según Auguste Comte? 

8. ¿De qué nacionalidad son los autores pragmatistas y utilitaristas? Menciona algunos de 

ellos, al menos cuatro. 

9. ¿Cuáles son las ideas centrales del pensamiento de Friedrich Nietzsche? 

10. Menciona las obras principales de Friedrich Nietzsche y de Henri Bergson. 

11. ¿A qué corriente pertenecen Wilhelm Dilthey y Max Weber? 

12. ¿Explica en qué consiste el desencanto del mundo y la fe como sacrificio del intelecto 

según Max Weber? 

13. ¿Qué filósofos pertenecen a la neoescolástica? Indica al menos cinco. 

14. ¿Cuáles son las ideas principales de la filosofía de Karl Rahner y de Emerich Coreth? 

Menciona también sus obras principales. 

15. ¿Qué es la fenomenología y la axiología? ¿Quiénes las representan? 

16. ¿Cuáles son las tres reducciones del método fenomenológico, según Husserl? 

17. ¿Qué entiende Max Scheler por «formalismo kantiano»? ¿Qué es la ética material de los 

valores? 

18. ¿Menciona algunos filósofos de la fenomenología existencial, al menos tres, y sus obras 

principales? 

19. Explica la doctrina de Heidegger acerca del ser. 

20. ¿Qué relación hay entre situaciones límite y huellas de la trascendencia según Karl 

Jaspers? 

21. ¿Qué explicación da Jean Paul Sartre al «en sí», «para sí» y al «ser para otro»? 

22. ¿Cuáles son las dos obras representativas del 1º y 2º Sartre? 

23. ¿Quiénes son los cinco grandes epistemólogos más destacados en la filosofía 

contemporánea del siglo XX? Menciona la obra principal de algunos de ellos. 

24. ¿Cuáles son las dos teorías de la física del siglo XX que pretende unificar Stephen W. 

Hawking? ¿Quiénes las elaboraron? ¿Cómo le llama Hawking a su propuesta 

unificadora? 

25. ¿Por qué opone Karl Popper la falsación a la verificación inductiva? 

26. Explica qué son los paradigmas y las revoluciones científicas para Thomas Kuhn? 



 

50 

27. ¿Qué son los programas de investigación, la heurística negativa y la heurística positiva 

según Imre Lakatos? 

28. Explica porqué Paul Feyerabend es un anarquista metodológico. ¿Qué propone para 

disolver la peligrosa alianza entre ciencia y política? 

29. ¿Qué son las tradiciones de investigación según Larry Laudan? ¿Qué criterio de 

preferibilidad y progresividad acerca de una teoría científica propone? 

30. ¿Qué es el estructuralismo y quiénes son sus cuatro principales representantes? 

Menciona sus obras más significativas. 

31. ¿Qué función desempeña el «espíritu humano» en el estructuralismo de Claude Lévi-

Strauss? ¿Por qué hay rasgos similares entre los mitos de diferentes culturas? 

32. ¿Por qué Michel Foucault diagnostica la muerte del hombre? ¿Cuáles estructuras 

inconscientes menciona en su propuesta? ¿Cuál es la más profunda en su ‘excavación 

arqueológica’ del inconsciente? 

33. ¿Qué relación hay entre inconsciente y lenguaje según Jacques Lacan? ¿Qué es el 

estadio del espejo y cómo se supera el complejo de Edipo? 

34. ¿Qué es el atomismo lógico de Bertrand Russell? ¿Cuáles son las dos obras principales 

de Ludwig Wittgenstein? 

35. ¿Cuáles son las dos teorías complementarias acerca del lenguaje elaboradas por el 1º y y 

el 2º Wittgenstein? 

36. Menciona el nombre de algunos filósofos contemporáneos que han cultivado la 

hermenéutica. 

37. Menciona al menos cinco ideas fundamentales de la hermenéutica filosófica de Hans 

Georg Gadamer. ¿Cuál es su obra principal? 

38. Menciona al menos diez nombres de filósofos personalistas y de inspiración cristiana. 

39. ¿Qué oposición encuentra Gabriel Marcel entre «tener» y «ser»? ¿Cuál es su obra 

principal? 

40. ¿En qué asuntos se distancia Emmanuel Mounier del individualismo y del comunismo? 

¿Qué alternativa propone? Menciona el título de la obra que representa dicha 

propuesta. 

41. ¿Por qué se dice que Franz Rosenzweig centra su pensamiento en «la figura de la 

estrella»? ¿Cuál es su obra principal? 

42. ¿Qué es el viejo y el nuevo pensamiento para Franz Rosenzweig? ¿Cuáles son los 

elementos del viejo pensamiento y cuáles la coordenadas del nuevo? 

43. ¿Qué relación hay entre la «estrella de la redención» y el rostro humano? 

44. Menciona los temas principales del personalismo de Martin Buber, especialmente las 

«dos palabras originarias. ¿Cuál es su obra principal? 

45. ¿Por qué se dice que el pensamiento dialógico-personal de Ferdinand Ebner es una 

interpretación pneumatológica del lenguaje? 

46. ¿Qué opinan acerca de Dios Martin Buber y Ferdinand Ebner? ¿Cuáles son sus obras 

principales? 

47. ¿Qué significan para Emmanuel Lévinas los siguientes términos: l’Autre, Autrui, 

visage, il-y-a, totalidad, infinito y responsabilidad?  

48. ¿Cuál es la clave para unificar el complejo pensamiento de Paul Ricoeur? ¿Cuál es su 

trilogía? ¿Dentro de esta trilogía, cuál es su obra principal? 



 

51 

49. Explica en qué consiste la finitud, la culpabilidad, la labilidad, el mal y la interpretación 

de sus símbolos, según Paul Ricoeur. 

50. ¿Cuáles son los cuatro aportes de Paul Ricoeur a la noción de persona? ¿Cómo se 

implican el amor y la justicia? 

 

 


