CUESTION CUESTION TEO-FILOSOFICA
La fe y la razén

FILOSOFIA DE LA RELIGION

Para aquéllos que les gusta hacer bien todo lo
que hacen, y, después de haberlo hecho bien,
les gusta hacerlo mejor.

«Los libros me han ensefiado a
pensar. Mis amigos, a vivir».

«En tus pupilas he libado la verdad, y la miel en
tu piel: t0 lo sabes y lo sientes... Las caricias
son mi lenguaje tierno y tus labios los umbrales
del cielo. Contigo estoy méas cerca de Dios...
Dios me ama en ti... Dios existe porque tu
existes».

Evocacién de un suefio [23/12/03]

FACULTAD DE FILOSOFIA

UNIVERSITAT INNSBRUCK
Nivel: Licenciatura 4° Semestre

Profesor:
Pbro. Dr. Roberto Garcia Gonzéalez

Collegium Canisianum, Innsbruck, 2015



FILOSOFIA DE LA RELIGION

|. PLANTEAMIENTO FILOSOFICO DE LA CUESTION RELIGIOSA
(4 hrs.)

* Dios no necesita la religion. Esta es una respuesta humana ante Dios, si éste existe y
si se puede manifestar de alguna manera. ;Puede el hombre abrirse a Dios para
recibirlo? ¢Puede Dios manifestarse al hombre? ;Es libre Dios para hacerlo? La
respuesta afirmativa a estas preguntas abre la posibilidad de una teologia filosofica y
de una filosofia de la religion. La negativa opta por un agnosticismo ateo. Ambas
posturas son racionalmente argumentables, irrefutables pero indemostrables
exhaustivamente.

1.1. Elaboracion del planteamiento: la filosofia de la religién como ontologia de
la capacidad humana del asentimiento religioso

La filosofia de la religion no es una curiosidad anodina, sino un asunto
existencial humano. La filosofia de la religion se pregunta si en el hombre existe algo
que lo abra radicalmente a una relacion religiosa con Dios. En la respuesta a esta
cuestion no se puede prescindir de una reflexion sobre el ser, que es el puente filoséfico
entre el hombre y Dios. Por ello, la pregunta acerca de la filosofia de la religion viene a
convertirse en la pregunta acerca de la metafisica, y cdmo ésta abre el camino de la
razon hacia la cuestion de Dios. Sin embargo, la permanencia en este enfoque no es
suficiente, porque entonces la teologia filoséfica y la filosofia de la religion no se
diferenciarian. La distincion formal entre ambas disciplinas es ésta: la teologia
filosofica se pregunta acerca de la existencia y esencia de Dios, ademas de su relacion
con el mundo y con el hombre; en cambio, la filosofia de la religion intenta descubrir la
existencia de una dimension existente en el hombre que le abra radicalmente a una
relacién religiosa respecto a Dios. Este enfoque se distingue de una teologia de la
revelacion, dado que ésta mas bien reflexiona sobre el proceso que parte de la iniciativa
de Dios que sale al encuentro del hombre. En pocas palabras, la filosofia de la religion

Dios. Dichas condiciones apridricas deben fundarse en la trascendentalidad espiritual
del hombre.

La filosofia de la religion es una motivacion racional que barrunta acerca de los
fundamentos de la religiosidad humana, verificada historicamente; sin embargo, no
pretende crear una religion basada en si misma, independientemente de si Dios sale al
encuentro del hombre. La filosofia de la religion esta estrechamente emparentada con la
antropologia metafisica porque presupone: 1) que el hombre estd intrinsecamente
constituido por una dimension espiritual que le abre al Dios desconocido; 2) y que el
hombre es un ser historico, y que esta historia puede servir de escenario para la
automanifestacion del total e infinitamente Otro.




* El escenario patético del mundo y el hombre histérico estan a la expectativa de una
posible automanifestacion de Dios. Y, en caso de que Dios libremente no quisiera
revelarse, sino guardar silencio, el hombre llegaria a la dltima y suprema
autorrealizacion de su existencia espiritual y religiosa prestando oido al silencio de
Dios. [Tema del silencio de Dios y la existencia del dolor].

condiciones de posibilidad existentes en el hombre (antropologia metafisica) y que le
disponen para asentir a una relacion religiosa con el total e infinitamente Otro. Este tipo
de planteamiento no usurpa el terreno especifico de la teologia, y ésta no puede
prescindir de una filosofia de la religion ni tampoco de una antropologia metafisica. Si
lo hace corre el gran peligro de no ser mas que un «no» pronunciado contra el
hombre, porque remite sélo apofaticamente a lo divino como el total, absoluta e
infinitamente Otro.

Presentemos ahora las tendencias actuales en la filosofia de la religion, su objeto y el
método que le es pertinente.

1.1.1 Tendencias actuales

Las tendencias actuales de la filosofia de la religién estan inspiradas en el
pensamiento filosofico occidental o en la investigacion cientifica. Veamos estas
tendencias que se agrupan en cualquiera de estos dos bandos.

1) La filosofia aristo/escolastica, especialmente la de Tomas de Aquino, ha inspirado
una tendencia de la filosofia de la religion que identifica el Dios del monoteismo biblico
con el Ser supremo de la filosofia griega, sea entendido como Motor inmovil o como
suprema ldea del Bien. Esta tendencia es méas una teologia filoséfica que una filosofia
de la religién en sentido estricto.

2) El idealismo metafisico de Hegel, derivado de la Fenomenologia del Espiritu y de la
Enciclopedia de las Ciencias Filosoficas, ha propiciado una tendencia de filosofia de la
religion que identifica a Dios con el Espiritu absoluto o con la Idea que se despliega
dialécticamente pasando de la Idea en si, a la Idea fuera de si, hasta la Idea en si y para
si.

3) ElI método fenomenoldgico de Husserl propuso una triple reduccién, a saber: a)
«&moyM» o reduccion fenomenoldgica, b) «£1doc» o reduccion eidética, c) y
reduccion trascendental de las funciones trascendentales del yo. Gracias a este método
se distingue entre Dios y el Absoluto (lo sagrado, el numen, lo santo) mas alla de las
oposiciones entre teismo y ateismo porque, al poner entre paréntesis todo prejuicio, se
hace innecesaria la cuestion acerca de la existencia o no existencia de Dios, y basta con
constatar la presencia del hecho referente al Absoluto que se presenta histéricamente en
las diversas religiones como lo sagrado, el numen o lo santo.



4) La fenomenologia existencial de Heidegger propuso la diferencia ‘ontolégica’, o
mejor dicho, la diferencia metafisica entre ente y ser, dejando para la posteridad la
posibilidad de justificar una diferencia teologica entre ser y Dios. Desde entonces, la
descripcion fenomenoldgica de lo divino se ha limitado a un andlisis de lo sagrado en
las situaciones existenciales del ser-ahi, es decir, en las formas historicas en las que el
ser humano practica la religion.

5) Las disciplinas historico-sociales han puesto al descubierto la secularizacion de la
nueva sociedad en la cual se ha recluido lo religioso en la vida privada, aunque sigue
influyendo a las instituciones socio-culturales, e incluso lo religioso muestra su
influencia en la estimativa y en la vivencia de los valores ético/morales.

6) El psicoanélisis investigo las causas que llevan al hombre a la busqueda religiosa. La
influencia de las representaciones religiosas en el imaginario y en la vida psiquica del
ser humano sigue siendo de gran interés, especialmente la funcion del simbolo, del mito
y del rito en la conducta humana.

7) La filosofia analitica y la sociolingtiistica han impulsado una tendencia de filosofia
de la religion que se reduce al mero analisis linguistico de las expresiones religiosas, y
como éstas influyen en las convenciones e instituciones sociales.

8) El analisis socio-antropoldgico favorecido por la propuesta de René Girard ha
favorecido una filosofia de la religion en la cual se insiste en las relaciones que han
vinculado la violencia y lo sagrado en la vivencia religiosa desde los origenes de la
humanidad, y como estos vinculos permanecen en las religiones de nuestro tiempo.

1.1.2 Objeto

El objeto especifico que compete a la filosofia de la religion es la reflexion
racional acerca de la actitud religiosa del ser humano. La necesidad filoséfica de pensar
acerca de la actitud religiosa ha sido precisada por diversos filosofos desde diferentes
enfoques. A continuacion se presentan algunos.

1) Leszek Kolakowski: Segun este filosofo la comprension critica de la religion debe
integrar armonicamente el elemento analitico del sentimiento religioso y el discursivo
de la razdn. No obstante, parece que acentla la descripcion fenomenologica del hecho
religioso mas que la actitud religiosa del ser humano.

2) Bernhard Welte: Propone un discernimiento racional de lo que es «religion» como
objeto dado al pensamiento para su reflexion. Hay que analizar, pues, la relacion del
hombre con Dios. Sin embargo, Welte no distingue suficientemente entre
fenomenologia descriptiva de la religion y filosofia critica de la religion, ni es estricto
para diferenciar metodolégicamente esta disciplina, de la teologia filosofica.

3) Karl Rahner: Se esfuerza por plantear una filosofia de la religion enraizada en la
antropologia filoséfica y en la metafisica. Rahner enfatiza la apertura constitutiva y las
condiciones aprioricas metafisico/antropoldgicas que capacitan al ser humano para
abrirse constitutivamente a una posible revelacion de Dios que respete la estructura



metafisica del develamiento del ser. EI gran aporte de Rahner se ve opacado por el
énfasis del caracter formal en la relacion entre el hombre y Dios, dejando en un plano
periférico la vivencia existencial de la relacion religiosa del ser humano.

4) Andrés Torres Queiruga: Este filosofo intenta elaborar un proyecto integral
asumiendo los aportes de sus precursores. Segun él, la filosofia de la religion consiste
en afrontar el hecho religioso con una filosofia consciente de su autonomia, pero abierta
a la historia y a la teologia. Considera que la religion es un existencial humano, que
Dios es un referencial de la religiosidad histérica de la humanidad, que la religion es el
lugar de encuentro entre la filosofia y la teologia, y que la religiosidad se expresa
concretamente en la historia creando instituciones. Para Torres Queiruga el objeto de la
filosofia de la religion es explicitar la posibilidad existencial de un dialogo del hombre
con Dios.

Gracias a los aportes de estos autores podemos precisar 1o que es y lo que no es la
filosofia de la religion: a) «No es»: una nueva religion filosofica, sino dar razén
criticamente de la religiosidad humana. b) «Es»: una reflexion sistematica y critica
acerca del vinculo relacional entre el hombre y Dios que posibilita la configuracion
historica de las diversas religiones. Por tanto, la filosofia de la religion debe precisar
reflexivamente el significado antropolégico de las condiciones apridricas metafisico-
antropolégicas que posibilitan que el ser humano sea capaz de abrirse a Dios mediante
una relacion religiosa. Esta apertura se convierte en un existenciario antropologico
disponible para una posible automanifestacion de Dios en la historia.

1.1.2.1 Relaciones con otras disciplinas

1) Con la fenomenologia de la religion comparte el mismo objeto material: la religion.
Sin embargo se distinguen formalmente porque la fenomenologia es descriptiva; en
cambio, la filosofia de la religion es critica y valorativa.

2) Con la teologia filoséfica hace referencia a Dios, pero la filosofia de la religion
analiza la relacién religiosa del ser humano, no la existencia, ni la esencia, ni la accién
de Dios en el mundo. Es decir, la filosofia de la religién enfatiza el punto de partida
antropoldgico, mientras que la teologia filoséfica se centra en Dios como objeto de
reflexion.

3) Con la teologia fundamental se interesa por justificar el aspecto razonable del
encuentro religioso entre el ser humano y Dios. Sin embargo, el interés filosofico es
especificamente racional; en cambio, la meta teolégica es una cierta justificacion
reflexiva de la fe.

* En suma: Al filésofo le corresponde descubrir la consistencia o inconsistencia de la
experiencia religiosa incubada en la relacion del ser humano con Dios. Para
cumplir esta tarea: a) Evalla racionalmente la dependencia vivencial del ser
humano religioso para enjuiciar la posibilidad antropologica de un encuentro
auténtico con Dios que le lleve a conseguir su plenitud humanizadora. b) Se vale
de principios estrictamente filosoficos que le ayuden a reflexionar. c) Renuncia a
dar un juicio definitivo porque la filosofia no es un sistema concluso. d) E
investiga si es posible que la filosofia desemboque legitimamente en una



meta/teologia filoséfica dispuesta a dialogar con la teologia fundamental,
especialmente con la teologia de la revelacion.

1.1.3 Método

La evolucion del método de la filosofia de la religion ha pasado historicamente
por cinco etapas: a) la medieval, caracterizada por el interés de sintesis entre fe y razon,
tipico de Agustin, Anselmo, Buenaventura y Tomas. b) La etapa del naturalismo
renacentista y moderno, con tintes panteistas al estilo de Giordano Bruno y Baruch
Spinoza, o panenteistas «a la» Nicolds de Cusa. ¢) La etapa moderna, que intentd
cimentar una religion de la mera razén al estilo apriérico de Immanuel Kant, a partir de
la inmanencia del yo como Johann Gottlieb Fichte, o con un enfoque dialéctico
panlogista «a la» Hegel. En ese contexto, la propuesta del sentimiento religioso de
dependencia caracteristico de Friedrich Schleiermacher representa no sélo una
excepcién sino una rebelion contra la pura razon. d) La etapa contempordnea ha
recibido los aportes del método fenomenolégico de Edmund Husserl, quien propuso una
triple reduccion en la descripcion de todo fenémeno: la fenomenolégica [=€mox 1], la
eidética [=€180¢], y la trascendental [=funciones trascendentales del yo].

e) Sobre esta base, Henri Duméry completa el método con una discriminacion y un
analisis critico-reflexivo. En efecto, teniendo en cuenta los aportes del método
fenomenolo6gico, Duméry reflexiona criticamente sobre el fendmeno religioso. A este
procedimiento le llama «discriminacion reflexiva» cuya tarea consiste en un examen
critico de las condiciones antropoldgicas para que exista una relacion religiosa correcta
del hombre respecto a Dios. Asi pues, el método de Duméry respalda una critica
filosofica a la religion en su vivencia existencial. Sin embargo, no es un método
imparcial porque los propios prejuicios pueden proyectarse en el analisis critico-
reflexivo.

f) La evolucion histdrica del método de la filosofia de la religion debe subsumir el
instrumental reflexivo aportado por el giro que ha desplazado el interés filoséfico de la
fenomenologia a la hermenéutica, y de ésta a la critica de las ideologias, incluyendo
las ideologias religiosas. Por ello, a este método no le bastaria describir los fendmenos
religiosos, sino interpretarlos comprensivamente descubriendo su sentido global para la
existencia humana, y ademas criticar los intentos ideoldgicos que tratan de utilizar la
religion como medio para legitimar el poder, para identificar a los individuos con una
institucién y para propiciar una comunicacion distorsionada por las vias de la
desigualdad y de la represion dirigidas contra la verdad y la libertad.

* El método de la filosofia de la religién debe adecuarse a la indole especifica tanto de
la religion como de la filosofia. Es decir, tiene que respetar la especificidad
de la relacion religiosa del ser humano con Dios, y la reflexién critica
sobre esa experiencia humana.



Il. LA APERTURA ANTROPOLOGICA TRASCENDENTAL A LO
RELIGIOSO (5 hrs.)

2.1 Filosofia de la religion y metafisica

La metafisica habla siempre de cosas que ya se saben atematicamente y que se
han sabido siempre de modo implicito. Cuando se reflexiona de manera metodica y
sistematica sobre lo implicitamente conocido se estructura la metafisica como disciplina
filoséfica. La metafisica es una disciplina filosofica que lleva inherente la inseguridad y
la oscuridad que forman parte de todo conocimiento humano finito. Formular la
cuestion metafisica equivale a formular la pregunta sobre el ser. Cuando la metafisica se
aplica al andlisis del ser del hombre se elabora una antropologia metafisica. El hombre
es el unico que puede formular la pregunta por el sentido del ser a partir de la
experiencia de su propia existencia. Las preguntas sobre el ser y sobre el mismo ser
humano que pregunta, forman una unidad original e inseparable. Una afirmacion
fundamental de la metafisica es que el ser es cognoscible. Por su parte, la antropologia
metafisica afirma que el hombre es espiritu encarnado o corporeidad espirituada.

El hombre pregunta por el ser porque, aunque tiene cierto conocimiento implicito acerca
del ser, sin embargo, desconoce la respuesta tematica, sistematica y total. La necesidad
que tiene el hombre de preguntar muestra la insuficiencia humana en la posesion de una
respuesta definitiva. Dicha carencia es expresion clara de que el hombre no agota la
totalidad del saber ni del ser, sino que participa ontolégicamente en determinado
grado del enigma del ser. Dado que la nocion de ser es analdgica, se puede aplicar en
diversos sentidos a todos lo entes, fundados en el hecho de la distinta participacion y
posesion del ser. La subjetividad humana, capaz de acceder a la toma de conciencia de
si mismo, es una expresion del lugar privilegiado que el hombre tiene en la
participacién y en la posesion del ser.

El sentido del ser y la analogia en la posesion del ser son temas inseparables de la
filosofia de la religidn sobre todo si se tiene en cuenta que:

v El misterio del ser no puede ser la ultima respuesta acallada en si misma para
explicar el sentido total de lo existente. Es mas, toda pregunta acerca del ser que no
se decapita desemboca en el océano de la trascendencia divina.

v’ La pregunta humana acerca del sentido de la existencia puede ser radicalizada hasta
sus ultimas consecuencias, de manera que el anhelo humano por encontrar una
respuesta definitiva puede mostrar una dimension intrinseca al hombre gue ansia
una satisfaccion y que solo puede ser colmada por Dios, cuando el hombre
establece una relacion con Dios. Dicha relacion no puede ser sélo de tipo
cognoscitivo o moral, sino también y sobre todo, una religacion religiosa.

v La existencia es un don. Todos los entes, en la medida en que participan
analogicamente del ser, reciben el don de la existencia y pueden ser mediaciones
para la manifestacion de la donacidn enigmatica del ser, que remite imperantemente
hacia el don de la existencia concedido por una libertad responsable que so6lo
puede pertenecer a Dios.




v' Si el ser es inteligible, todo ente lo es. El vehiculo privilegiado mediante el cual se
expresa el intelecto es la palabra. Por ello, la palabra podra ser la mediacion
privilegiada por la que se puede comunicar el hombre con Dios, y Dios con el
hombre.

2.2 Filosofia de la religion y antropologia metafisica

Es importante realizar un analisis metafisico del hombre con vistas a una
filosofia de la religion, dado que el punto de partida para ésta es el ser humano. La
analogia en la posesion del ser ya ha mostrado la finitud humana. El intelecto y la
voluntad humanos se implican mutuamente constituyendo una circularidad reciproca
entre ambos.

El hombre esté abierto al ser en general porque es espiritu encarnado o corporeidad
espirituada. El hombre es sujeto capaz de pensar y obrar, es decir, de conocer la verdad

y de realizar el bien. EI fundamento o condicion de posibilidad apriérica de la

espiritualidad humana es su capacidad de abstraccién y de autotrascendencia. Por la
mediacion de los entes, el hombre puede conocer y aceptar de modo implicito la

presencia del ser en general que no tiene su fundamento en si mismo y que remite
atematicamente a Dios.

La no subsistencia de los entes y del ser conducen a la evidencia de su no necesidad
metafisica. Entonces, ¢por qué existe algo en vez de nada? Si el ser permite existir a
los entes, y los entes dejan ser al ser, y sin embargo el ser no es personal ;hay acaso,
ademas, una responsabilidad libre que no se identifique ni con el ser ni con los entes?
Ante dicha responsabilidad el ser también seria no necesario y, sin embargo, ella
acogeria al ser y a los entes en su amor. Seria una libertad completamente autbnoma
para no estrechar contra si mismo al ser ni a los entes aunque sin abandonarlos. Ya en la
diferencia que se abre entre ser y ente, donde el ser nos deja y nosotros lo dejamos ser,
se pueden presentar dos posibilidades:

“La primera, que la elevacion del ser por encima de nosotros nos lo haga aparecer
como extrafio, indiferente, incluso terrible, y podemos estar tentados a percibirlo
como neutral, como sin valor y sin sentido, y a preferir por tanto el no-ser, la
oscuridad; la oscuridad que ensombrece nuestra propia existencia..., los aspectos
horribles... del mundo existente, parecen autorizarnos a semejante maldicion
contra el ser... Y sin embargo (he aqui la segunda cosa posible): en la misma
distancia del ‘dejar ser’ el ser se nos puede aparecer también en su gloria... Los
metafisicos occidentales de la luz se deciden, en ultima instancia, por la segunda
posibilidad...Pero también la otra posibilidad, la primera,... puede afirmarse con
violencia devastadora sobre épocas enteras, ya ampliamente en la Antigliedad
tardia, de modo mas tragico todavia en la Edad Media tardia, y todavia mas

fatalmente en nuestra Edad Moderna tardia’.

La afirmacidn o negacion del ser no es un asunto baladi, sino significativo y valioso.
Quien se asombra, al percibir la automanifestacion del don locutivo, y asiente ante el
ser, involucra su libertad finita, participa en el drama de la aceptacion del don del ser.

! BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria: una estética teoldgica (Encuentro, Madrid 1985) V, 571-572.



Este es hospedado como bueno e invita a actuar el bien: asi como estética y dramatica
coexisten, metafisica y ética cohabitan en dependencia mutua.

Una posibilidad dual también puede presentarse ante la diferencia teologica entre el ser
y Dios. En esta cuestion varios filosofos respetables se han decidido negativamente,
pero también otros razonablemente han sostenido un si a Dios. Ambas decisiones son
dramaticas porque la libertad humana es convocada al veredicto. La persona que
alienta una respuesta afirmativa y percibe la manifestacion del don locutivo del amor
por medio del ser, simultaneamente ha sido convocada al dialogo, a la confrontacién y a
la interpenetracion de su libertad finita cabe la libertad infinita. Esta situacion tensiona
el arco de ambas libertades con toda la seriedad dramética de la existencia, pues la
libertad finita ya no esta sélo ante un ser impersonal que la deja ser, sino ademas, cabe
la libertad infinita que le muestra su amor por medio del don locutivo del ser.

Ambas no siempre conviven placidamente, sino que se enfrentan en el escenario
patético del mundo; ahi se desenmascara la finitud del hombre, su libertad vy
temporalidad limitadas y labiles, las posibilidades del mal, del poder, del dolor y la
muerte. En la accion se ejerce la lucha agénica por el bien y por el mal, pero el
desenlace no estd solo en las manos de la libertad finita, al contrario, el futuro
permanece como expectativa.

* Hasta ahora solo se puede afirmar que el hombre esta capacitado estructuralmente
para conocer la existencia de Dios de modo implicito y también de manera
explicitamente filoséfica, asintiendo libremente ante él y obrando de acuerdo a ese
conocimiento. Pero ¢como puede el hombre responder religiosamente ante Dios?

2.3 El arcano enigmatico del ser

a) Planteamiento de la cuestion

Es importante resolver la siguiente cuestion: Teniendo en cuenta la intrinseca
luminosidad develante del ser y la capacidad humana para intelegir la verdad
trascendente y apreciar el bien del ser ;como es posible que esto no_coaccione la
automanifestacion libre de Dios, de manera que éste no se vea presionado por el
hombre para revelarse? Esta pregunta s6lo puede responderse si se tiene en cuenta que
el ser, no obstante su luminosidad develante, es también lo méas oculto que hay.
Balthasar le llama: la verdad del ser como develamiento y como ocultacion. El
velamiento pertenece intimamente al sentido del ser. Esto impide la violacion de la
intimidad enigmatica e inagotable del ser. Al abordar la cuestion acerca de Dios este
misterio se hace radical, de manera que el hombre estd ante €l como ante el
Desconocido. Dios es el mas simple en si mismo, pero lo mas complejo quoad nos; en
este sentido, la inaccesibilidad de Dios se debe mas a la ceguera humana que a la
impenetrabilidad de Dios en si mismo. Por ello, Dios sigue siendo libre para levantar el
velo que encubre su misterio. Dios es libre de hablar o callar. Su automanifestacion seria




b) El Desconocido libre

Dada la finitud de nuestro conocimiento dentro de la amplitud de nuestro anhelo
infinito de trascendencia (lo que Paul Ricoeur llama: «la desproporcion entre finito e
infinito en el hombre funda la posibilidad del mal; incluso la posibilidad de un rechazo
dirigido contra Dios»), Dios es siempre el Desconocido para nosotros. La capacidad de
preguntar es expresion de la finitud humana. La preguntabilidad del ser funda su
cuestionabilidad. El ser es cuestionable y también lo es Dios. El enigmatico
ocultamiento de ambos puede llevar al hombre a cuestionarlos y a negarlos, sobre todo
cuando la oscuridad de la existencia invita a un alejamiento paulatino o violento

contra el ser y contra Dios. EI hombre es libre para escuchar la develacion elocuente de
Dios y para escuchar su silencio. Pero también es libre para rechazarlo.

c) El oyente libre

Cuando el hombre pronuncia un si ante la verdad y ante el bien particulares se abre
trascendentalmente a la verdad y al bien en general que remiten en ultima instancia
hasta Dios. Pero éste no es una evidencia irrebatible que se imponga al hombre, ni
siquiera con la argumentacién mas solida. Es preferible que asi sea porque ante Dios el
hombre siempre permanece libre para aceptarlo o rechazarlo. La postura del hombre
ante Dios implica siempre como momento intrinseco una decision libre. La aceptacién
de Dios por el hombre, no es s6lo un problema gnoseol6gico y moral, sino sobre todo,
un «metaproblema religioso». EI hombre es libre para abrirse o cerrarse ante Dios; es
libre para prestar oido al habla o al silencio de Dios. Si el hombre pronuncia un si ante
Dios no obstaculiza de antemano la posibilidad de que Dios se le muestre
religiosamente, ni obstruye la manera como Dios quiera salir a su encuentro.

* Aunque el hombre tuviera una dimension de apertura a lo absoluto, Dios es libre de
manifestarse o mantenerse hermético en el silencio.

* Hay que distinguir entre una «revelacion trascendental» o develacién metafisica del
sentido del ser, y una «revelacion categorial» o teoldgico-religiosa, en cuanto
automanifestacion libre de Dios, entendida en un sentido estrictamente religioso.

2.4 Lo sagrado y la religion

¢Es posible hacer una justificacién filoséfica de lo religioso? Hay que plantear
correctamente esta cuestion. Para ello, comencemos por especificar qué se entiende por
«religion», qué relacion hay entre la religion y lo sagrado y en qué consiste la actitud
religiosa.

2.4.1 ;Qué es «religion»?



La nocién acerca de la «religion» es problematica y diversificadas sus
acepciones. Desde el punto de vista etimoldgico, Ciceron la hace derivar de «relegere»,
que consiste en reflexionar atentamente acerca de aquello que suscita el interés y
merece atencién. En cambio, Lactancio prefiere derivarla de «religare», acentuando el
compromiso que une al ser humano con lo divino. Y, por su parte, Tomas de Aquino
consideraba la religion como «ordo ad Deum», enfatizando la relacion y la adhesion del
hombre con Dios.

Si atendemos a otras tradiciones religiosas, no existe un término que traduzca
univocamente lo que nosotros entendemos por «religion». El judaismo habla de
fidelidad y temor de Dios, el confucionismo prefiere utilizar el término «kiao»
(sabiduria), el hinduismo le llama «dharma» (ley natural u orden moral que se integra al
kharma cosmico), el islamismo le Ilama «diu» (deuda ante la divinidad). Desde la
superficie, parece que el comin denominador es un sentimiento de dependencia del
hombre ante lo divino, pero en el fondo hay un compromiso de fidelidad que brota de
una relacion personal de autoentrega en los casos religiosos donde se cultiva la
intimidad relacional con un Dios personal.

Desde esta médula, se pueden juzgar los esfuerzos y la insuficiencia de los aportes de
algunos de los pensadores mas connotados de la modernidad. Por ejemplo, Kant, que
subrayd las connotaciones éticas de la religion; Hegel, que hacia consistir la esencia de
la religion en la fusion del espiritu finito en el Espiritu absoluto, mediante la toma
dialéctica de la autoconciencia reflexiva; Schleiermacher, que intentd reducirla al
sentimiento de dependencia; Gerhard van der Leeuw, que consideraba la religién como
experiencia mistérica de lo sagrado; Rudolf Otto, que propuso lo «numinoso» y lo
«santo» como la clave del reconocimiento creatural del hombre religioso; Max Miiller,
que interpreta la religion como un gemido del espiritu o una disposicién de animo para
captar lo inefable; E. Durkheim, que la reduce al sistema de ritos que mantienen la
solidaridad grupal; y A. Brunner, que prefiere enfatizar la religion como busqueda de
sentido y de salvacion.

Gracias a todos estos aportes, la nocion filoséfica de «religion» podria ser la siguiente:

invocativo, en el sentido propuesto por Carlos Diaz, y se vivencia genuinamente como
intimidad relacional con un Dios personal, abierta intersubjetivamente a todo
interlocutor y coagente.

2.4.2 Lareligiéon y lo sagrado

El término «religion» subraya la relacién de autoentrega del ser humano ante
Dios; en cambio, lo «sagrado» enfatiza el plus ontolégico que funda una diferencia de
nivel mistérico que lleva a una separacion hermenéutica de algunos tiempos, lugares,
ceremonias, instituciones, personas y objetos. Lo sagrado es una ruptura alterificante de
la homogeneidad de lo profano. Ante el nivel mistérico de lo sagrado el ser humano
religioso experimenta menesterosamente su propia indigencia, se siente desarmado; vy,
sin embargo, en presencia de la fuente del poder salvador que le llena de paz benéfica y



convierte el tiempo en instante mistico, en el cual «inhorresco et inardesco» con
desasimiento, segun la célebre expresion agustiniana. Lo sagrado es fascinante y
arrebatador. Uno se estremece ante su presencia sintiendo la propia indignidad. Lo
sagrado es inefable y anonadador. Este aspecto paradojico, que polariza las tendencias
mas extremas en una sintesis diferenciada de los contrarios, inhabita la experiencia
mistica de lo sagrado.

A raiz de lo anterior, es posible especificar las siguientes caracteristicas de lo sagrado:

a) Un umbral ontoldgico distintivo: lo sagrado constituye un nivel hermenéutico
especial de modo que algo o alguien, sin dejar de ser lo que es, es considerado como
distinto. Hay una ruptura de nivel en la interpretacion de aquello que es considerado
como sagrado.

b) Plenitud excelente de lo valioso y verdadero. Lo sagrado representa la fecundidad
inagotable y creadora de la verdad y de la vida. Es energia inextinguible y originaria
que le da valor a la existencia religiosa. Es una voragine vertiginosa de gratuidad.
Invita paradogjicamente al amor y al temor, a la autoentrega y a la distancia
prudencial. De ahi brota la necesidad de un lenguaje oximdrico, como el quiasmo, el
icono, la analogia, la metafora y el simil, entre otros.

¢) Presencia mistérica. Lo sagrado es la presencia de un misterio tremendo y fascinante.
Es inmanipulable. Se expresa por medio de analogias y simbolos. El pensamiento
discursivo es incapaz de aprehenderlo.

d) Las hierofanias son mediaciones y simbolos de lo sagrado. No se veneran por si
mismas, sino en cuanto representan el misterio de lo sagrado. Estas mediaciones sin
dejar de ser lo que eran, son consideradas e interpretadas como distintas. Estan
ontoldgica y hermenéuticamente transfiguradas. Las hierofanias son simbolos de lo
sagrado. El término cOu/BoAog (=lo que se sujeta conjuntamente) se utilizaba para
designar una moneda o medalla escindida cuyas dos partes ensamblables se
convertian en signo de una alianza, pacto o clave de acceso restringido. Una de las
partes remite a la otra, y su significado total se descifra s6lo si se juntan ambas.

2.4.3 La actitud religiosa como respuesta humana

La religidn es una respuesta humana que se convierte en una actitud permanente
y sostenida, no obstante la oscilacion entre el ascenso y descenso de la autoentrega que
suele caracterizar nuestra labil condicion.

El reconocimiento de la propia menesterosidad lleva a reconocer el valor supremo de la
presencia de Dios, que sostiene nuestra finitud, y a reconciliarse con desasimiento con
nuestros propios limites. Gracias a ello, la presencia sagrada de Dios en nuestra propia
existencia, se convierte en una experiencia originaria que llena totalmente de sentido
nuestra vida, y que se renueva creativamente mediante el encuentro intimo con Dios.
Por consiguiente, la experiencia originaria se vivencia como una re-creacion
transformativa que modifica no sélo nuestra forma de obrar, sino también nuestros
sentimientos y formas de pensar.



La respuesta religiosa se convierte en una actitud y en una eleccion fundamental que
dice si a Dios procesualmente mediante un encuentro intimo y personalizado. La
constitucion antropoldgica relacional dimensionalizada como corporeidad, animacion y
espiritualidad posibilitan el encuentro con los otros y con lo otro, consigo mismo y con
lo trascendente, también con Dios. Asi, pues, el encuentro con Dios es posible
atendiendo a nuestra estructura antropoldgica relacional; y sin embargo, también es
libre, porque nadie esta obligado a realizarlo. Es posible, pero no obligatoriamente
necesario.

Este encuentro intimo es respetuoso de la inefable trascendencia de Dios, que no se deja
objetivar ni instrumentaliza al ser humano, quien sigue siendo libre para decir si o no.
Este encuentro intimo es posible, incluso en el budismo, segin la opinion de Raimon
Panikkar, uno de sus mejores especialistas. El significado central del encuentro intimo
con Dios lleva a Ferdinand Ebner a reconocer que «o Dios tiene una existencia personal,
0 no existe en absoluto». Por tanto, hablar de Dios s6lo puede ser, en el fondo, invocar,
responder a la palabra de Dios originariamente dirigida a mi. El discurso con sentido
acerca de Dios ha de hablar con Dios o hablar a Dios. S6lo en el horizonte de una
relacién intima y plenificante con él puede hablarse con sentido de Dios, siendo la
oracion la forma més pura de este hablar. En la oracion, en el didlogo con Dios, retorna
la palabra al lugar de donde ha venido.

Carlos Diaz ha sostenido que la invocacion es, incluso, el punto de partida que origina
el proceso que desemboca en la autoconciencia del yo. La invocacion nacida desde
nuestra menesterosidad, y ante un TU eterno que ama a cada uno personalmente, lleva a
responder genitivamente con un sentido de pertenencia intima que desemboca en la
autoentrega dativa y ablativa incondicionalmente en toda circunstancia espacio-
temporal. En efecto, sélo al final se llega al nominativo del yo. Desde esta perspectiva,
el encuentro originario con el Tu eterno, y derivadamente mediado por el otro td
humano, posibilita la plena autoconciencia del yo. Sélo quien es capaz de decir «tu»,
puede decir con sentido «yo»; y s6lo quienes son capaces de hablarse de «tU» pueden
decir con sentido «nosotros». La religion es la actitud que favorece para que esto sea
posible entre el ser humano y Dios.

Como conclusion, la actitud religiosa implica estos tres rasgos caracteristicos: 1°) el
reconocimiento humano de la propia menesterosidad, 2°) el desasimiento ante el Tu
eterno de Dios, quien gracias al encuentro originario llena totalmente de sentido la
existencia humana, 3°) y la autoentrega libre que se abre a la salvacion y a la
participacion en la paz benéfica.

2.4.3.1 Origenes de la religion

Se suele distinguir entre un origen cronologico y un origen antropologico de la
religion. El primero atiende a los datos arqueoldgicos, prehistoricos y evolutivos de la
especie humana; en cambio, el segundo se pregunta méas bien acerca de las condiciones
antropoldgicas de posibilidad para que lo religioso sea considerado como una estructura
originaria que ayuda a la autorrealizacion humana por vias especificas.

1) Origen cronologico. a) Hay indicios de religion en los pitecantropos, como el homo
pekinense (300, 000 a.C.); y respecto al homo soloense (80,000 a.C) se puede sostener



la hipdtesis un culto religioso. b) La certeza de un culto religioso es patente en el homo
sapiens como el hombre de Neanderthal (60,000 a.C). c). La religiosidad es indiscutible
en el homo sapiens sapiens como el hombre de Cromagnon (30,000 a.C.).

2) Origen antropoldgico. Las condiciones antropolégicas que posibilitan el origen de lo
religioso son las siguientes: a) el reconocimiento humano de la propia menesterosidad,
b) el desasimiento humano ante Dios, c) la experiencia de encuentro originario y
comunién existencial con Dios, d) la relacion intima, plenificante y viva con Dios, €) y
la autoentrega libre que permite participar en la salvacion divina y de su paz benéfica.

» La filosofia de la religion so6lo se interesa por el aspecto antropoldgico de la
religion, en cuanto actitud de respuesta ante Dios. Sobre esta base la teologia
religiosa puede barruntar acerca de la primacia de la iniciativa divina para llegar al
hombre.

» La pluralidad religiosa es comprensible y respetable desde una postura filoséfica
sobre todo si se reconoce que Dios es la veritas semper maior. Por ello, quienes
buscan a Dios han encontrado diversos simbolos sagrados para representarlo. Asi,
pues, cada religiobn ha conseguido venerar el misterio insondable del Dios
verdadero desde una angulo distinto. Sobre esta base de respeto reciproco es
posible que las diversas religiones intenten un dialogo ecuménico, motivadas por la
alegria que nace de que la mayoria de los seres humanos busquen a Dios. En el
didlogo ecuménico no son las religiones las protagonistas, sino la ética, que se
convierte también en la mediacion privilegiada, segin sostiene José Antonio
Marina en el Dictamen sobre Dios.

2.5 La coherencia racional de la actitud religiosa

Lo esencial de la actitud religiosa consiste en la autoentrega libre por parte del
ser humano, reconociendo su propia menesterosidad existencial, y en el desasimiento
confiado en Dios. La actitud religiosa encuentra el fundamento de su coherencia
racional solo si brota a partir de algunas condiciones apridricas de caracter
antropo/metafisico. De hecho, la espiritualidad y la corporeidad histdrica representan las
dos condiciones de posibilidad universales y necesarias para la coherencia racional de la
actitud religiosa. A estas condiciones de posibilidad, también se les puede llamar
«existenciarios».

Por un lado, la antropologia filoséfica nos ensefia que la espiritualidad humana consiste
en las relaciones de auto/trascendencia. La religion es una de las posibles alternativas
para que el ser humano alcance esa meta. Por otra parte, la misma antropologia nos
ayuda a interpretar nuestra corporeidad historica como esas relaciones de exterioridad
que han instaurado un escenario historico para que, si Dios existe, llegue al ser humano
valiéndose del lenguaje, los simbolos, las religiones, el arte, la literatura, la experiencia
del sufrimiento, la propia menesterosidad, la presencia del mal, y por qué no, también
por medio de la escritura, de la palabra hablada y de la ‘carne’ humana. En este sentido,
el mismo ser humano puede convertirse en un vehiculo privilegiado para la
automanifestacion de Dios, si él existe y si decide libremente revelarse.



No obstante la coherencia racional de la actitud religiosa, hay que hacer algunas
precisiones al respecto, sobre todo atendiendo con respeto a las criticas provenientes de
aquéllos que han encontrado la autorrealizacion humana de su espiritualidad en un
proyecto, valor, utopia, o labor trascendentes, aun descartando la actitud religiosa en su
vida y la existencia de un Dios. Sus argumentos son inteligentes y su esfuerzo racional
merece nuestro reconocimiento.

Por ello, hay coherencia racional en sostener también que, aunque la actitud religiosa es
coherente desde el punto de vista racional, sin embargo, la misma actitud religiosa no es
en si misma una condicion apridrica de la naturaleza humana, sino una respuesta libre
que brota de la autoentrega confiada y del reconocimiento de la propia menesterosidad
existencial. Dicha respuesta se funda en condiciones aprioricas, pero no es ella misma
una condicion apriorica. Es decir, que el ser humano no estd obligado a dar una
respuesta religiosa por naturaleza, sino que ésta ha de ser libre o no autorrealiza al ser
humano. Por ello, aquéllos que han renunciado a esta posibilidad pueden encontrar
suficientemente su autorrealizacion en otras causas trascendentes, aunque los hombres
religiosos consideren, con todo nuestro respeto, que la plena autorrealizacion sélo sea
posible en un encuentro religioso con Dios.

A la filosofia de la religién no le compete resolver la cuestion acerca de la existencia o
no existencia de Dios. Esa es una tarea de la teologia filosofica. Ante la cuestion de
Dios, a la filosofia de la religion solo le corresponde constatar que aquellos seres
humanos, que han decidido dar un si con su actitud religiosa, han trascendido ya el
limite de su propia menesterosidad, aunque sea en direccién al vacio, pero lo han
trascendido®. Por tanto, la religién puede autorrealizar a esos seres humanos, aunque
Dios no existiera.

Conclusién: La actitud religiosa es un dato historico, desde el punto de vista
fenomenoldgico. Y, sin embargo, no es una condicion apridrica de
posibilidad meta/antropoldgica.

[11. LO SAGRADO Y LA VIOLENCIA (5 hrs.)

La violencia ha dejado su huella en la historia religiosa de la humanidad, incluso
en los vinculos arcanos de lo sagrado. A continuacion se propone un analisis filosofico
de los mecanismos socio-antropoldgicos de los vinculos entre la violencia y lo sagrado.
Su finalidad consiste en tomar conciencia refleja de los mecanismos inconscientes que
suelen condicionar el comportamiento humano para propiciar una religion sin violencia
y mas humanizante en nuestro presente.

1) La ruta antigua de los hombres perversos estd construida sobre los vinculos
establecidos entre la violencia y lo sagrado con la finalidad de constituir
inconscientemente chivos expiatorios que sean los idolos y las victimas del pueblo. La
turba actia miméticamente regida por los fuegos de la envidia atizados por los
verdugos contra las victimas. A este resultado se llega una vez que se ha cavado hasta el

2 Cfr., SAHAGUN LUCAS HERNANDEZ, Juan de, Fenomenologia y filosofia de la religion (B.A.C,
Madrid 1999) 189.



subsuelo de los cimientos de la cultura y de la antropologia por medio de la exégesis de
los mitos y ritos antiguos. En la estructura fundamental de la historia humana subyacen
estos datos que trasmiten la informacion de las cosas ocurridas después de la
fundacion del mundo, develando de esta manera el misterio enigmatico de nuestro
mundo residente en la violencia fundadora contra el chivo expiatorio. No hay deseo sin
violencia; el deseo animado por la violencia desencadena la lucha, la réplica, la
contrarréplica, la célera y el linchamiento.

2) El chivo expiatorio. El chivo expiatorio es el inocente sobre el cual se descarga todo
el odio universal imponiéndole la culpa de un mal que no ha cometido. Cuando alguien
es victima propiciatoria de una comunidad humana es condenado al ostracismo. Dicho
castigo sagrado es interpretado por los verdugos como proveniente de Dios, dado que
estan deseosos de hacer a Dios responsable de todas las desgracias del hombre inocente.
Los verdugos son aquellos antiguos pseudoamigos que un momento dado se quitan la
careta y se muestran como los resentidos enemigos que acorralan a la victima para
descargar sobre ella la violencia estimulada por los fuegos de la envidia y para realizar
el linchamiento sacrificial. El ostracismo intelectual debe considerarse decididamente
como una prolongacion de la antigua violencia fisica. La ruta antigua de los hombres
perversos comienza disefiando idolos y concluye eliminando violentamente a las
victimas. La ruta desemboca en un simulacro sacrificial del chivo expiatorio al que se
quema o ahoga. El chivo expiatorio supone siempre la ilusion persecutoria. La violencia
popular se trasluce por medio de las formulas politico-religiosas, porque se insinda que
es Dios mismo quien encadena a las victimas, de manera que el ascenso y la caida de los
magnates que convierte en un misterio sagrado.

Las masas crean idolos que son exaltados apoteGticamente y después se ven
despreciados por sus farsantes prosélitos. Antes de convertirse en chivo expiatorio se
pasa por un periodo de popularidad tan prodigioso que la fama promueve un tipo de
idolatria. Pero después, cuando la carrera se hace aficos, acaece la deposicion del ‘rey’,
se le humilla e incluso se le asesina. Esta dialéctica de admiracion y desprecio, de
adoracion y aborrecimiento, de ascension y caida, de veneracidn y execracion, es un
mecanismo mimetico inconsciente de la violencia masiva del rechazo social. El chivo
expiatorio es un idolo aplastado por su propio pueblo. Los miembros de la
comunidad se influyen reciprocamente miméticamente primero en la adulacion fanatica
y después en la hostilidad atin mas frenética.

3) Mito y verdad. Los mitos fundan y perpetuan todo orden social. Una manera de
vincular la violencia a lo sagrado consiste en postular que Dios ha maldecido a quienes
antes ascendian, y ahora sus mismos ejercitos se alian al frenesi colectivo para formar
un mecanismo mimético de «todos contra uno», de manera que también los antiguos
amigos se alian contra el adversario comun con quien ya antes rivalizaban, pero habian
preferido hacer las paces para evitar un desgaste frustrante. Ahora, por el contrario la
colectividad de enemigos acorrala a la victima solitaria, como una sanguinaria jauria
que se disfraza colocandose la careta de la voluntad divina vengadora. Los antiguos
amigos de la élite protagonizan la sacralizacion de la violencia. Quienes mitifican lo

comprender a la victima. Cuanto mas se participa en la violencia menos se comprende
a los caidos.




4) La violencia y lo sagrado: transfiguracién. Segun la teoria de La violencia y lo
sagrado la violencia unanime del grupo se transfigura en epifania vengadora de la
divinidad. El maridaje entre la violencia y lo sagrado parte del supuesto de que la
sociedad humana esta fundada en la violencia, pero una violencia mantenida a
distancia y como transfigurada en el orden sagrado. Para que un grupo perciba su
propia violencia colectiva como una realidad sagrada, es preciso que la ejerza
unanimemente contra una victima, cuya inocencia desaparece debido al hecho mismo de
la unanimidad. La comunidad unanime sin pruebas se cree justiciera, su propio vértigo
sangriento es considerado como una irrupcion divina. Los verdugos creen en la
culpabilidad de las victimas. Si las quejas de la victima pudieran ser reducidas al
silencio la creencia de los perseguidores en la culpabilidad de su chivo expiatorio seria
realmente unanime. Sin embargo, a la sacralizacion de la mentira romantica
divulgada por los verdugos como una verdad novelesca se opone la realidad del
sufrimiento inocente de la victima. La amalgama entre la violencia colectiva y la sadica
venganza divina son la trampa perversa de una multitud histérica que promueve una
religion violenta en la que los hombres perversos son colmados por los favores de Dios.
La transfiguracion de la violencia en lo sagrado se encuentra en el fondo estructural de
toda religion violenta. El sistema victimario de la violencia sagrada subsiste también en
nuestros dias mientras nos hace creer que no existe.

Se da una polaridad entre la inocencia de la victima y el odio de los verdugos. Los
verdugos pueden ser representados por la multitud, por los supuestos amigos que se
quitan la careta para descubrir su temeraria rivalidad, por los perros que devoran, por los
caballos que pisotean para saciar la canina sed de sangre, por los lacayos que cumplen
las érdenes de otro. Todas estas figuras punitivas pueden ser englobadas dentro del
titulo «diasparagmos» (= descuartizador). El chivo expiatorio y el «diasparagmos» se
encuentran cara a cara, porque la victima propiciatoria rechaza la vinculacion entre la
violencia y lo sagrado.

5) EI mimetismo. EI mimetismo es una dimension esencial de la tesis victimaria. Una
sociedad que idolatriza a alguien es una turba voluble que, después de elogiar al gran
vencedor como el primus inter pares, le pisotea dejandose arrastrar por una fascinacion
odiosa de mimesis. La élite adula a un personaje y le imita servilmente, pero detras del
antifaz de la veneracion se esconde la hostilidad eminentemente competitiva de los
rivales que envidian al idolo. La envidia no tendria tanto poder si los hombres no
tendieran tanto a imitar. EI mimetismo de la admiracion y el mimetismo de la envidia se
propagan rapidamente. Un hombre que se eleva se hace insoportable, por ello, al menor
paso en falso el idolo puede transformarse en chivo expiatorio dado que esta acechado
desde todas partes. Si la supuesta venganza del dios sadico es diferida este suceso se
interpreta como el dios que retrasa su intervencion para acentuar la espectacularidad y
crueldad de la caida. El retraso de la venganza divina es la proyeccion religiosa de los
celos miméticos incubados durante un largo tiempo en la sombra de la rivalidad
esperando el momento oportuno para tender la trampa diabdlica de manera que todo la
turba quede presa del mal de los fogosos. La unanimidad s6lo puede ser mimética, y
el veredicto de la multitud instaura la supuesta justicia.

mas engafioso y decepcionante se hace el mundo. En una sociedad en que la violencia




triunfa, todo la turba contribuye a hacer desértica la existencia, pero nadie se da cuenta
de ello. En un universo mimético, todos tienden a expulsarse unos a otros hacia una
especie de desierto estéril.

6) El ritual de la ruta antigua. El vinculo establecido entre la violencia y lo sagrado
posibilita una transicion que parte del mecanismo victimario hacia el ritual de la
violencia sagrada. El proceso victimario parece restablecer milagrosamente la paz
cuando el chivo expiatorio es ejecutado ritualmente: en esta eliminacion ritual hay que
situar el origen de lo sagrado violento. La supuesta paz restablecida tras la eliminacién
ritual es consecuencia de la eficacia del proceso. De esta manera, el pharmakos se
convierte en pharmakon, la victima propiciatoria deviene droga maravillosa capaz de
curar eficazmente. La ejecucion o expulsion del pharmakos trae consecuencias
higiénicas y medicas para la comunidad sirviendo como terapia social. La catarsis es
alcanzada gracias al odio unanime gque conduce al «sangriento tributo del extravio de la
ciudad», cuya funcion es servir como gran remedio. El chivo expiatorio es un «tophet»
publico, un objeto de unanime execracion y de verglienza.

El tumulto necesita hombres que no intenten abortar la violencia, sino impedir que
se extienda al azar en otros individuos, canalizdndola hacia la mejor victima, hacia la
mas susceptible de provocar la unanimidad mimética. La victima debe servir para
polarizar toda la violencia erratica de la comunidad. Los procesos de seleccion
victimaria se caracterizan por una astuta prudencia encaminada a prevenir toda
propagaciéon de la violencia eliminando al méximo las ambigliedades que podrian
ocasionar un litigio posterior o la duda sobre la culpabilidad de la victima. Sélo la
unanime conviccion de tener una auténtico culpable puede conferir eficacia al rito de
la ruta antigua. Asi como existe una l6gica de la imitacion envidiosa, existe también una
l6gica de la imitacion religiosa.

En las sociedades donde se practica el ‘sacrificio humano’ los huérfanos constituyen las
victimas elegidas porque no tienen quien los defienda. La deposicion del ‘rey’, que es
humillado y asesinado, es otro ejemplo victimario. Para declararle culpable es necesario
qgue comenta todos los crimenes atribuidos a sus predecesores. Por ello, la sociedad
acorrala a su victima para que efectde determinadas acciones infames que le declaren
como hombre perverso con la finalidad de fabricarse un «tophet publico». Las
infracciones cometidas contribuyen a movilizar a la multitud contra él. Los
perseguidores son escrupulosos, farisaicamente ‘sinceros’, pero su ‘verdad’ es el
linchamiento de los inocentes. Las_sociedades. violentas son _traficantes de carne

huérfano son una metafora ultramoderna arquetipica donde el nexo entre la persecucion
colectiva y el sacrificio ritualizado despliega su caracter mimético.

La técnica ritual de estos mecanismos es indispensable. La repeticion de la técnica
sacrificial esta estimulada por el rito originario violento que fund6 el mecanismo. El
ritual de la ruta antigua no es puramente espontaneo pero depende demasiado del
comportamiento imprevisible de la multitud para ser un auténtico ritual. Los ritos
evolucionan por su caracter rigidamente imitativo. Algunos ritos acenttan la idolatria y
otros la execracion. Girard aplica la doctrina _de la _analogia a la tesis mimeético-
victimaria con el fin de poder comparar los diferentes rituales y mitos: “Ahogar lo
analogo en lo idéntico es engafarse, pero anularlo convirtiendo la analogia en una mera




diferencia es engafiarse aun mas™. Las semejanzas y diferencias son necesarias porque
no hay dogmatismo méas dogmatico, méas terrorista, mas violento y mas negador de
cualquier pensamiento que el dogmatismo del antidogmatismo.

7) La confesion de la victima y la verdad de la victima. Evitar tomar partido es una
estafa porque convierte a los neutrales en complices eficaces de los perseguidores. La
identificacion con la victima es una auténtica fuente de sabiduria porque ayuda a
comprender la historia desde la perspectiva de la verdad padecida por la victima. La
envidia y las rivalidades quedan absorbidas por el fendmeno del chivo expiatorio tras la
méascara de lo sagrado. La menor tibieza en el odio puede sembrar la duda y
comprometer los efectos catarticos sobre la comunidad. EI mecanismo victimario no
quiere ninguna falla; es un proceso totalitario que exige incluso el asentimiento de la
victima, cuya confesion es la prueba més preciosa de su propia culpabilidad. La
confesion de la victima es tan eficaz que convierte al chivo en el principio de la
unanimidad de la turba, que utiliza todas las formas de intimidacion y todas las
presiones psicologicas para conseguir las famosas «confesiones espontaneas» tan
apreciadas por las sociedades dictatoriales. EI proceso blanquea a la comunidad
mientras ennegrece al chivo expiatorio.

Para asegurar la perfecta coincidencia entre la perspectiva de los verdugos y la de las
victimas hay que conseguir una Unica verdad presionando al chivo expiatorio para que
confiese que su sufrimiento es justamente impuesto. Para conseguir la unanimidad
totalitaria de la verdad es preciso que los vencidos reconozcan libremente su culpa; es
precisa una confesion de culpabilidad que no parezca arrancada por la violencia. Se le
pide a la victima que confirme la justicia sagrada del linchamiento undnime. Pero a los
verdugos no les interesa la auténtica verdad de la victima. Cuando la victima adopta el
lenguaje de sus adversarios cada vez es mas dificil reconocer en ella a una victima
inocente. Incluso la victima llega a dudar de su propia inocencia. Cuando el chivo
confiesa su culpa con una «solemne ostentacion» aporta a los perseguidores todas las
pruebas que deseaban de la culpabilidad de la victima.

La pérdida de la memoria es uno de los procesos totalitarios mas espectaculares, cuando
no solo se elimina a la victima sino ademas todo lo que pudiera recordarla, incluso su
nombre, que no debe ya ni pronunciarse. Hay que aniquilar hasta el Gltimo rasgo de su
presencia. A lo largo de la «ruta antigua» no hay ninguna placa conmemorativa. Con la
abolicién de la memoria el mecanismo victimario quiere imponer el dogma de la
retribucion justa haciendo creer que los malos reciben siempre el castigo de Dios en este
mundo, sin descubrir la intrinseca falacia de este principio.

8) El Dios de las victimas. En las sociedades con una religién violenta lo que agrupa a
los hombres contra el chivo expiatorio no es una ideologia, sino una poderosa
experiencia de lo sagrado consolidada por una tradicion inmemorial. Cuando hay una
rebelion del chivo expiatorio y cuando Dios atiende a los clamores de la victima hay
un giro relevante en la interpretacion de la supuesta culpabilidad del inocente. Entonces
la esperanza sustituye a la desesperacion de la victima. El Dios de las victimas, defensor
de los débiles, descubre la mentira del dios de los verdugos que es un zingaro titiritero,
un charlatan. Entre ambos existe un abismo infranqueable. La rebelion de la victima
quiebra las certidumbres miméticas del mecanismo victimario; en definitiva, se rebela
contra el dios de los linchadores.

* GIRARD, René, La ruta antigua de los hombres perversos (Anagrama, Barcelona 1989) 125.



El Dios de las victimas al tomar partido por el inocente podria poner fin a la religién de
la violencia para impedir la injusticia, pero sin recurrir a una violencia mas grande que
la de los verdugos. La Biblia expresa la perspectiva de la victima. Este clamor hace
quiza que la Biblia sea insoportable para mucha gente. La Biblia es el camino hacia el
Dios no violento. El candidato explicito para interpretar el papel de Dios de las victimas
es el Dios de los Evangelios. Ese Dios hace todo lo posible para socorrer a las victimas,
pero no obliga a los verdugos a un cambio, solo les seduce; de manera que si no
acceden, ellos mismos se condenan al escandalo publico. No les oculta que ellos son los
continuadores de los asesinatos colectivos cometidos «desde la fundacion del mundo».
Cristo es el Dios de las victimas porque comparte con ellas su destino hasta el fin, y el
Espiritu de Cristo es el verdadero Paraclito porque es el abogado de las victimas
injustamente condenadas.

IV. LIMITES DEL LENGUAJE TEOLOGICO (3 hrs.)

¢Se puede hablar de Dios? ¢Es adecuado el lenguaje humano para ello? ¢Acaso
las estructuras de nuestro lenguaje son capaces de tematizar el misterio sin profanarlo?
¢Es posible que algunas expresiones linglisticas lleguen a convertirse en una
profanacion del misterio, especialmente cuando intentan sistematizarlo con precision
dogmatista? ¢En qué momento nuestro lenguaje disefia su propio dios y fanatiza al ser
humano para inclinarse ante un idolo? Estas son algunas preguntas que nos obligan a
reconocer filoso6ficamente los limites de todo lenguaje acerca de Dios y acerca del
misterio.

1) Icono y experiencia

El cuadro y la pintura se ven, en cambio, el icono es inefablemente invisible. El icono es
auténtico cuando es un simbolo que apresa a quien lo contempla. A uno de los iconos
inmemoriales se le llamado Dios. La experiencia de Dios es gracia que se manifiesta en
la vivencia de que todo es gratuito, que todo se nos ha dado, todo es dadiva, es gracioso,
agradable, grato, nos llena el corazon de gratitud y nos lleva a congraciarnos con la vida
que nos ha sido gratuitamente dada. La experiencia humana del misterio de Dios
obtenida exclusivamente por nuestro esfuerzo es una imposibilidad, una paradoja.
Respecto a Dios el unico lenguaje valido es el paraddjico (para «junto a»; doxai
«opiniones») y el oxymorico (oxys «agudo, penetrante»; moros «romo»). Cuando se
olvida este lenguaje vence el pensamiento univoco. La paradoja pone dos opiniones, una
junto a la otra. En cambio, el oxymoron hace penetrar una idea en la otra. La paradoja
nos enfrenta al dualismo; en cambio el oxymoron, al no/dualismo. Sin embargo, el
pensador oxymarico no reduce lo real ad unum, a la identidad, ni a la univocidad.

2) El discurso sobre Dios

Dios es un icono simbolico, no un concepto. Hay que meditar sobre el sentido que ain
pueda tener esa palabra tan usada y abusada. Cuando Panikkar aborda esta cuestion, no



pretende decir nada sobre Dios. So6lo intenta situar el discurso acerca de Dios para que
pueda tener sentido y resultar fecundo.

a) No se puede hablar de Dios sin un previo silencio interior. Hablar de Dios
requiere la pureza de un corazon que sabe escuchar la voz de la trascendencia divina
en la inmanencia humana. Sin el silencio del intelecto y de la voluntad, sin el silencio
de los sentidos no es posible acercarse al ambito en donde la palabra «Dios» pueda
tener sentido.

b) Es un discurso sui generis. El discurso sobre Dios es radicalmente distinto de
cualquier otro, porque Dios no es una cosa. Es un discurso unico e incomparable con
todos los demas lenguajes humanos. Es irreductible a cualquier otro discurso.

¢) Es un discurso de todo nuestro ser. Nuestro ser y nuestra existencia desnuda es una
mediacion entre la nada y Dios.

d) No es un discurso sobre ninguna lIglesia, religién o creencia. Dios no se deja
monopolizar por ninguna tradicién humana. Dios anula el aguijon del absolutismo de
las pretensiones humanas y desenmascara la contingencia de todas las empresas
humanas. Dios no esta monopolizado por ninguna religion.

e) Es un discurso siempre mediatizado por alguna creencia. No es posible hablar sin
la mediacidn del lenguaje, ni utilizar éste sin expresar alguna creencia. Todo lenguaje
esta vinculado a una cultura. Depende de un contexto concreto que le da sentido y, a
la vez, lo limita. Quien habla de la existencia de Dios ha hecho una opcidén previa.
Por ello, los argumentos utilizados s6lo prueban la no irracionalidad de la existencia
divina ante aquellos que ya creen en Dios.

f) Es un discurso sobre un icono simbolico y no sobre un concepto. La palabra
«Dios» es un icono que se revela y se oculta en el mismo simbolo del que se habla.
Los simbolos son polisémicos, no univocos como los conceptos.

g) Es un discurso polisémico que no puede ser ni siquiera analdgico. El discurso
sobre Dios admite muchos sentidos, a tal punto que existen tradiciones religiosas
mutuamente inconmensurables.

h) Dios no es el unico simbolo de lo divino. Dios es plus quam. Dios es veritas semper
maior. La misma palabra «Dios» no es necesaria. No hay ninguna teoria universal
sobre Dios. El pluralismo acerca de la cuestion de Dios esta fundada en la polisemia
de lo divino.

i) Es un discurso que revierte necesariamente en un nuevo silencio. ElI misterio
divino es inefable y ningin decir lo describe totalmente ni lo define. El silencio sobre
Dios es la encrucijada entre el tiempo y la eternidad.

3) La experiencia de Dios

a) El silencio de la vida: el a priori de la experiencia. La inmediatez de lo urgente
muchas veces nos impide atender a lo importante. El silencio de la Vida es el arte de
saber silenciar las actividades de la vida para llegar a la experiencia pura de la Vida.
Las actividades distractoras nos impiden escuchar el silencio de Dios. Sin un silencio
de los sentidos y de la mente la experiencia de Dios se atrofia.

b) Constituyentes de la experiencia. La experiencia de Dios comprende cuatro
constituyentes inseparables: 1°) la experiencia pura, vivencial e inmediata; 2°) la
memoria de ese momento, mediatizada por el recuerdo; 3° la interpretacién que
hacemos de esa experiencia; 4°) su recepcion en un mundo cultural. Por ello, la
cultura condiciona la vivencia y la interpretacion de una religion. Ninguna religion



puede monopolizar la experiencia de Dios. Toda experiencia de Dios estd mediada
por una religién o creencia. La experiencia de Dios es una combinacion de vivencia
personal, transmitida por nuestra memoria, comprendida por una interpretacion y
condicionada por una cultura.

Fe, acto de fe y creencia. La experiencia de Dios implica la distincion entre fe, acto
de fe y creencia. 1°) La fe es constitutiva al ser humano. La fe es la actitud de
apertura hacia un plus trascendente. Es apertura al misterio (credere in Deum),
confianza en lo develado por Dios (credere Deo) y creer en su existencia (credere
Deum). 2°) Acto de fe es la actividad por la cual el ser humano pone su fe en accion.
3% Creencia es la formulacion doctrinal cristalizada a lo largo del tiempo. La
creencia debe permanecer constantemente abierta. La formulacion de una creencia
puede cambiar o perderse, la fe no. La experiencia de Dios generalmente es mediada
por una creencia, aunque no se identifica con ella.

d) El triple horizonte en el que aparece la divinidad. Panikkar no describe los

f)

9)

descensos de lo divino, sino los ascensos del espiritu humano hacia el misterio de la
divinidad. 1°) Horizonte meta/cosmologico: Dios es reconocido como Sefior, Causa,
Origen o Principio, no como una cosa entre otras. 2°) Horizonte meta/antropolégico:
Dios es considerado como el icono donde culmina el fin y la perfeccion del ser
humano. 3°) Horizonte meta/ontoldgico: la presencia de Dios es afirmada mas alla
del Ser. El silencio es nuestra Unica actitud ante Dios, no porque seamos incapaces
de hablar sobre él, sino porque aquello en lo que especificamente consiste es el
silencio. Los tres horizontes corresponden respectivamente al Dios de los fildsofos,
el Dios personal de los creyentes y el Dios de los misticos.

Fragmentos en torno a la experiencia de Dios. La racionalizacion de la experiencia
de Dios desemboca en la idolatria. Las pretensiones racionalizadoras de la teodicea y
de la teologia tienen algo de blasfemo. Ninguna religion y ningun sistema de
pensamiento pueden monopolizar la experiencia de Dios. No puede haber
especialistas de la experiencia de Dios. Nos hace tomar conciencia de nuestra
contingencia. Nos hace humildes. Requiere que nuestro ser entero esté integrado en
armonia con el universo. Dios es quien rompe nuestro aislamiento respetando nuestra
soledad, pero exigiendo la renuncia al apego del yo. Paraddjicamente Dios es
conocido para los que no lo conocen y es desconocido para los que lo conocen.
Acerca de Dios hay una docta ignorancia, una agnosia.

Sobre la iniciacién. ;Cémo se puede acceder a la experiencia de Dios? No se llega
so6lo con la fuerza de la voluntad. La iniciacion tiene sentido en un universo teandrico
donde lo divino esta humanizado y lo humano se encuentra impregnado de divinidad.
La iniciacion a la experiencia de Dios tiene una dimension personal, pero nadie se da
la iniciacidn a si mismo. La experiencia de Dios se hace en y con la totalidad de la
realidad gracias a un togque mistico, dentro de un horizonte y una experiencia
cosmo/teandrica.

Actitud pasiva: yin. La iniciacion es una iniciativa que procede de la trascendencia,
viene de Dios. Nadie se la da asi mismo. La actitud humana debe ser pasiva, es decir,
yin. Si se le conoce es porque uno es conocido. En otras palabras, el yo no obtiene
una experiencia sobre Dios. La experiencia de Dios es una experiencia que Dios
posibilita en mi y a través de mi, permitiéndome ser consciente de ello. Dios no es
alcanzado por mi experiencia, sino que soy alcanzado por él. Es una participacién
mia en la experiencia de Dios. La iniciacion no consiste en buscar, sino en dejarse
encontrar.



4) Experiencia cristiana de Dios

No hay una unica experiencia cristiana de Dios sino muchas que tienen derecho a
[lamarse cristianas.

a) Tres visiones de la relacion Dios-mundo. En la historia se han distinguido tres
enfoques de la relacion entre Dios y las criaturas: 1°) Vision dualista, segun la cual
Dios es el absolutamente Otro porque entre el Creador y las criaturas hay una
distancia infinita; 2°) vision monista o panteismo; 3°) y vision no dualista o advaita,
segun la cual la divinidad no esta separado del resto de la realidad, ni es totalmente
idéntico a ella, es inmanente y trascendente.

b) Concepcion cristiana de la divinidad. Ni el monoteismo estricto ni el dualismo son
compatibles con la concepcidn cristiana acerca de Dios. La Trinidad es un desafio
tanto para el monismo como para el dualismo. La Trinidad le muestra a los cristianos
que Dios no se deja encerrar en ningin namero.

c¢) La distincion Cristo-Jesus. Cristo es el pardmetro cristiano para hablar de Dios. La
palabra pronunciada por Dios es «Cristo». No hay que confundir a Jesus con Cristo,
como si A fuese B, y por lo tanto B debiera ser A. Cristo es Jesus resucitado. Jesus es
historico, y Cristo transhistorico. Jesus y Cristo se distinguen, no se confunden. Son
distintos sin estar separados. La distincion es formal, la identidad es real.

d) ldentificacion e identidad. La identificacion de Jesus consiste en distinguirlo de
cualquier otro personaje. En cambio, para conocer su identidad hace falta amor. Para
conocer su identidad hay que encontrarse con su persona, tener la experiencia del
Jesus resucitado, el Cristo vivo. ES una experiencia transhistorica, personal e
intransferible. A esta experiencia mistica se le llama «cristiania». En cambio, el
cristianismo es la religion cristiana sin experiencia mistica.

e) Tres textos de la experiencia cristiana de Dios. Esta experiencia es heredera de dos
grandes tradiciones: la semita y la griega. ES una experiencia espiritualmente semita
e intelectualmente griega. Se necesita una deshelenizacion y una deshebraizacion de
la experiencia cristiana acerca de Dios. Una interpretacion cristiana de Dios puede
expresarse en los siguientes tres textos que expresan la experiencia cristiana de Dios.
1°) “En ¢l vivimos, nos movemos y somos’ [He 17,28]: es un texto que remite a la
experiencia de Dios como vida, como energia vital y como soporte de la existencia.
2°) ‘Nadie ha visto a Dios’ [Jn 1,18], es decir, nadie ha tenido dominio sobre él,
podemos saborear su experiencia, no dominar cognoscitivamente. El apofatismo no
es un invencion de los misticos. 3°) ‘Para que Dios sea todo en todos’ [1Cor 15,28],
porque todo adquiere su plena validez gracias a su presencia.

f) La experiencia de Jesus de Nazaret. Los textos anteriores s6lo nos transmiten la
experiencia de Dios interpretada por los cristianos. Hay que acceder a la experiencia
que el mismo Jesus asumio. La experiencia de Jesus es trinitaria. 1°) ‘Yo y el Padre
somos uno’ [Jn 10,30]: es una experiencia no dualista de las relaciones entre el Padre
y el Hijo. 2°) ‘Quien me ha visto a mi ha visto al Padre’ [Jn 14, 9], porque la
existencia de Jesus es la transparencia de lo divino. La experiencia de Dios nos hace
transparentes. 3°) ‘Conviene que yo me vaya; porque si no me fuese, el Espiritu no
vendra a ustedes’ [In 16, 7], es decir, la experiencia de Dios no se deja objetivar, es
un constante transito, una pascha. La experiencia de Dios no se posee; por ello, el no
se deja aprisionar, es libertad. La teologia cristiana occidental ha subordinado el
pneuma al logos, el Espiritu a Cristo. Contra esa corriente, hay que dejarse llevar por
el Espiritu para recuperar la experiencia de Dios asumida por Jesus de Nazaret.



Otros textos, que expresan la experiencia de Jesus de Nazaret, son los siguientes: 4°)
‘Que no se haga mi voluntad sino la tuya’ [Mt 26,39; Mc 14,36; Lc 22,42], 5°)
‘Gracias Padre, porque asi te ha parecido bien’[Mt 11,26; Lc 10,21], 6°) ‘Padre, en
tus manos encomiendo mi espiritu’ [Lc 23,46].

5) Lugares privilegiados de la experiencia de Dios

a) El mal: ambito paradogjico. La religion ha transmitido lo mejor del ser humano,
pero también lo peor. La religion ha sido arte sublime, pero también opio y veneno.
La presencia del mal es un hecho indiscutible y una cuestién intrinsecamente
religiosa. EI mal es en si mismo ininteligible e inexplicable, no tiene un porqué
racional. El mysterium iniquitatis constituye un desafio para el monoteismo, ¢cémo
conciliar el mal con la existencia de un solo Dios bueno y todopoderoso? En las
religiones no monoteistas no hay tanta dificultad para integrar el mal en el seno
mismo de la divinidad, en ellas, la experiencia de Dios pone en contacto con el cielo
y con las profundidades del mal.

La experiencia del mal esta relacionada intimamente con la experiencia de Dios por un
doble motivo: 1°) La experiencia de Dios trasciende la moral y la ética, es decir, el
misterio divino estd por encima del bien y del mal. 2°) El mal es un hecho ineludible e
ininteligible. EI mal nos muestra que toda la realidad no tiene porqué ser racional. El
mal es la parte oscura de lo real. EI mal es ininteligible como lo es también Dios: en
esto coincide la experiencia de ambos.

El mal no se elimina con un anti-mal. La reconciliacion es la Unica forma eficaz de
superar el mal. La razén ni explica ni elimina el mal. Este solo puede ser transformado
por un corazén inocente. La experiencia de Dios no es un lecho florido para los
privilegiados que no han conocido el mal; por el contrario, la experiencia del mal es
muy a menudo el aguijon y el exordio a la experiencia de Dios. Una de las formas para
acercarse a la experiencia de Dios es precisamente la trasgresion consciente y
responsable. Esta nos enfrenta con nuestra libertad. La conciencia acerca de la caida y
de la falibilidad autentifica la experiencia de Dios porque ayuda a la comprension de la
condicion humana. No se puede amar a los otros desde arriba; por eso, quien ama se
hace vulnerable. La experiencia cristiana de Dios incluye la experiencia del mal. Esta
nos hace comprender que no tenemos respuesta para todo. Nos hace humildes, nos hace
humanos y més realistas.

b) El silencio: ambito mistico y metafisico. El silencio es necesario para que el
lenguaje sobre Dios no degenere en mera logomaquia. El silencio es la atmésfera en
la que la experiencia de Dios puede respirar sin ahogarse en la dialéctica y en las
discusiones. La teologia apoféatica nos invita a la contemplacién. La trascendencia de
Dios nos llama al silencio. La Unica manera de hablar acerca de Dios es el vocativo;
el nominativo no es posible, y todos los demas casos son antropomorfismos o
idolatria. Se puede hablar a Dios y con Dios, no de Dios. Mientras méas se conoce a
Dios, uno se da cuenta que menos se puede conocer quién es. Solo cuando se ha
conseguido el triple silencio es posible la experiencia de Dios: el silencio de la
mente, el silencio de la voluntad y el silencio de la accion. La mente guarda silencio
cuando se calla respetuosamente ante los ultimos interrogantes de la nada que la
misma mente ha planteado. Darse cuenta de que no es posible entenderlo todo, libera



a la mente de un peso que a menudo le abruma. El silencio de la voluntad se alcanza
no sélo cuando «queremos no querer», y ni siquiera cuando meramente «no
queremos», sino cuando la voluntad se integra armoniosamente en el todo, en el tao.
Algunos le llaman a esta actitud «pureza del corazon» o «corazén vacio». El silencio
de la accidn consiste en aprovechar el rumbo de los acontecimientos para dirigir la
vida sin acciones violentas, en completo desasimiento confiado, y diciéndole a Dios:
«haz de mi lo que quieras».

El ta: &mbito concreto y el més universal. La experiencia de Dios es posibilitada
gracias al encuentro con el tu. A Dios se le busca a través del conocimiento, por el
amor y por medio de las obras. El primer camino nos conduce a Dios como al Yo
supremo. En rigor mi yo es un td/yo, es el yo de un td. Y so6lo cuando me
experimento «tuyo» puedo tener experiencia del yo, incluso del Yo divino. La via del
amor descubre a Dios como a un TU. El yo puede acceder a la experiencia de Dios
cuando se descubre «suyo». Si siento que Dios me dice «tu eres mio» es que en
verdad soy un td para su/Yo, gracias al cual puedo amar al otro como a «mi mismox.
Entre el tG y el yo hay una relacion dial6gica, no dualdgica ni dialéctica. Quien no
descubre al ta pierde la oportunidad de acceder a la experiencia de Dios, porque
desde la inmanencia del t0 hay que caminar hacia la trascendencia de Dios. Solo
quien alguna vez ha amado puede decir: «He sentido la experiencia de Dios en mi
vida». Por esta misma razon los limites entre lo er6tico y lo mistico se rozan. Un
ejemplo de ello podria presentarse en las siguientes expresiones: «Que estoy
enamorado, todo el mundo lo sabe. S6lo que no saben de quién», porque estoy
enamorado de Dios en y por ti. «En tus pupilas he libado la verdad, y la miel en tu
piel... Tus labios son los umbrales del cielo. Contigo estoy méas cerca de Dios... Dios
me ama en ti... Dios existe porque tu existes». Estoy seguro que amo a Dios porque
te amo.



