
 

 

 
CUESTIÓN CUESTIÓN TEO-FILOSÓFICA 

La fe y la razón 
 

FILOSOFÍA DE LA RELIGIÓN 
 

 
Para aquéllos que les gusta hacer bien todo lo 

que hacen, y, después de haberlo hecho bien, 

les gusta hacerlo mejor. 

 

«Los libros me han enseñado a 

pensar. Mis amigos, a vivir». 
 

«En tus pupilas he libado la verdad, y la miel en 

tu piel: tú lo sabes y lo sientes... Las caricias 

son mi lenguaje tierno y tus labios los umbrales 

del cielo. Contigo estoy más cerca de Dios... 

Dios me ama en ti... Dios existe porque tú 

existes». 

Evocación de un sueño [23/12/03] 

 
 

 

 

 

 

FACULTAD DE FILOSOFÍA 

 

 

 

UNIVERSITÄT INNSBRUCK 

Nivel: Licenciatura 4° Semestre 
 

 

 

 

Profesor: 

Pbro. Dr. Roberto García González 

 

 

 

 

Collegium Canisianum, Innsbruck, 2015 

 



FILOSOFÍA DE LA RELIGIÓN 
 

 

 

I. PLANTEAMIENTO FILOSÓFICO DE LA CUESTIÓN RELIGIOSA 
 (4 hrs.) 

 

 

* Dios no necesita la religión. Ésta es una respuesta humana ante Dios, si éste existe y 

si se puede manifestar de alguna manera. ¿Puede el hombre abrirse a Dios para 

recibirlo? ¿Puede Dios manifestarse al hombre? ¿Es libre Dios para hacerlo? La 

respuesta afirmativa a estas preguntas abre la posibilidad de una teología filosófica y 

de una filosofía de la religión. La negativa opta por un agnosticismo ateo. Ambas 

posturas son racionalmente argumentables, irrefutables pero indemostrables 

exhaustivamente. 

 

 

1.1. Elaboración del planteamiento: la filosofía de la religión como ontología de 

la capacidad humana del asentimiento religioso 
 

 

 La filosofía de la religión no es una curiosidad anodina, sino un asunto 

existencial humano. La filosofía de la religión se pregunta si en el hombre existe algo 

que lo abra radicalmente a una relación religiosa con Dios. En la respuesta a esta 

cuestión no se puede prescindir de una reflexión sobre el ser, que es el puente filosófico 

entre el hombre y Dios. Por ello, la pregunta acerca de la filosofía de la religión viene a 

convertirse en la pregunta acerca de la metafísica, y cómo ésta abre el camino de la 

razón hacia la cuestión de Dios. Sin embargo, la permanencia en este enfoque no es 

suficiente, porque entonces la teología filosófica y la filosofía de la religión no se 

diferenciarían. La distinción formal entre ambas disciplinas es ésta: la teología 

filosófica se pregunta acerca de la existencia y esencia de Dios, además de su relación 

con el mundo y con el hombre; en cambio, la filosofía de la religión intenta descubrir la 

existencia de una dimensión existente en el hombre que le abra radicalmente a una 

relación religiosa respecto a Dios. Este enfoque se distingue de una teología de la 

revelación, dado que ésta más bien reflexiona sobre el proceso que parte de la iniciativa 

de Dios que sale al encuentro del hombre. En pocas palabras, la filosofía de la religión 

se cuestiona acerca de las condiciones aprióricas existentes a nivel metafísico-

antropológico para que el ser humano esté disponible a una relación religiosa con 

Dios. Dichas condiciones aprióricas deben fundarse en la trascendentalidad espiritual 

del hombre. 

 

La filosofía de la religión es una motivación racional que barrunta acerca de los 

fundamentos de la religiosidad humana, verificada históricamente; sin embargo, no 

pretende crear una religión basada en sí misma, independientemente de si Dios sale al 

encuentro del hombre. La filosofía de la religión está estrechamente emparentada con la 

antropología metafísica porque presupone: 1) que el hombre está intrínsecamente 

constituido por una dimensión espiritual que le abre al Dios desconocido; 2) y que el 

hombre es un ser histórico, y que esta historia puede servir de escenario para la 

automanifestación del total e infinitamente Otro. 



 

 

* El escenario patético del mundo y el hombre histórico están a la expectativa de una 

posible automanifestación de Dios. Y, en caso de que Dios libremente no quisiera 

revelarse, sino guardar silencio, el hombre llegaría a la última y suprema 

autorrealización de su existencia espiritual y religiosa prestando oído al silencio de 

Dios. [Tema del silencio de Dios y la existencia del dolor].   

 

La filosofía de la religión puede ser planteada como una ontología de la capacidad 

humana del asentimiento religioso porque intenta descubrir la existencia de las 

condiciones de posibilidad existentes en el hombre (antropología metafísica) y que le 

disponen para asentir a una relación religiosa con el total e infinitamente Otro. Este tipo 

de planteamiento no usurpa el terreno específico de la teología, y ésta no puede 

prescindir de una filosofía de la religión ni tampoco de una antropología metafísica. Si 

lo hace corre el gran peligro de no ser más que un «no» pronunciado contra el 

hombre, porque remite sólo apofáticamente a lo divino como el total, absoluta e 

infinitamente Otro. 

 

Presentemos ahora las tendencias actuales en la filosofía de la religión, su objeto y el 

método que le es pertinente. 

 

 

1.1.1 Tendencias actuales 
 

 

 Las tendencias actuales de la filosofía de la religión están inspiradas en el 

pensamiento filosófico occidental o en la investigación científica. Veamos estas 

tendencias que se agrupan en cualquiera de estos dos bandos. 

 

1) La filosofía aristo/escolástica, especialmente la de Tomás de Aquino, ha inspirado 

una tendencia de la filosofía de la religión que identifica el Dios del monoteísmo bíblico 

con el Ser supremo de la filosofía griega, sea entendido como Motor inmóvil o como 

suprema Idea del Bien. Esta tendencia es más una teología filosófica que una filosofía 

de la religión en sentido estricto.  

 

2) El idealismo metafísico de Hegel, derivado de la Fenomenología del Espíritu y de la 

Enciclopedia de las Ciencias Filosóficas, ha propiciado una tendencia de filosofía de la 

religión que identifica a Dios con el Espíritu absoluto o con la Idea que se despliega 

dialécticamente pasando de la Idea en sí, a la Idea fuera de sí, hasta la Idea en sí y para 

sí. 

 

3) El método fenomenológico de Husserl propuso una triple reducción, a saber: a) 

«e)poxh/» o reducción fenomenológica, b) «ei)=doj» o reducción eidética, c) y 

reducción trascendental de las funciones trascendentales del yo. Gracias a este método 

se distingue entre Dios y el Absoluto (lo sagrado, el numen, lo santo) más allá de las 

oposiciones entre teísmo y ateísmo porque, al poner entre paréntesis todo prejuicio, se 

hace innecesaria la cuestión acerca de la existencia o no existencia de Dios, y basta con 

constatar la presencia del hecho referente al Absoluto que se presenta históricamente en 

las diversas religiones como lo sagrado, el numen o lo santo. 

 



4) La fenomenología existencial de Heidegger propuso la diferencia ‘ontológica’, o 

mejor dicho, la diferencia metafísica entre ente y ser, dejando para la posteridad la 

posibilidad de justificar una diferencia teológica entre ser y Dios. Desde entonces, la 

descripción fenomenológica de lo divino se ha limitado a un análisis de lo sagrado en 

las situaciones existenciales del ser-ahí, es decir, en las formas históricas en las que el 

ser humano practica la religión. 

 

5) Las disciplinas histórico-sociales han puesto al descubierto la secularización de la 

nueva sociedad en la cual se ha recluido lo religioso en la vida privada, aunque sigue 

influyendo a las instituciones socio-culturales, e incluso lo religioso muestra su 

influencia en la estimativa y en la vivencia de los valores ético/morales. 

 

6) El psicoanálisis investigó las causas que llevan al hombre a la búsqueda religiosa. La 

influencia de las representaciones religiosas en el imaginario y en la vida psíquica del 

ser humano sigue siendo de gran interés, especialmente la función del símbolo, del mito 

y del rito en la conducta humana. 

 

7) La filosofía analítica y la sociolingüística han impulsado una tendencia de filosofía 

de la religión que se reduce al mero análisis lingüístico de las expresiones religiosas, y 

cómo éstas influyen en las convenciones e instituciones sociales. 

 

8) El análisis socio-antropológico favorecido por la propuesta de René Girard ha 

favorecido una filosofía de la religión en la cual se insiste en las relaciones que han 

vinculado la violencia y lo sagrado en la vivencia religiosa desde los orígenes de la 

humanidad, y cómo estos vínculos permanecen en las religiones de nuestro tiempo. 

 

 

1.1.2 Objeto 

 

 
 El objeto específico que compete a la filosofía de la religión es la reflexión 

racional acerca de la actitud religiosa del ser humano. La necesidad filosófica de pensar 

acerca de la actitud religiosa ha sido precisada por diversos filósofos desde diferentes 

enfoques. A continuación se presentan algunos. 

 

1) Leszek Kolakowski: Según este filósofo la comprensión crítica de la religión debe 

integrar armónicamente el elemento analítico del sentimiento religioso y el discursivo 

de la razón. No obstante, parece que acentúa la descripción fenomenológica del hecho 

religioso más que la actitud religiosa del ser humano. 

 

2) Bernhard Welte: Propone un discernimiento racional de lo que es «religión» como 

objeto dado al pensamiento para su reflexión. Hay que analizar, pues, la relación del 

hombre con Dios. Sin embargo, Welte no distingue suficientemente entre 

fenomenología descriptiva de la religión y filosofía crítica de la religión, ni es estricto 

para diferenciar metodológicamente esta disciplina, de la teología filosófica.   
 

3) Karl Rahner: Se esfuerza por plantear una filosofía de la religión enraizada en la 

antropología filosófica y en la metafísica. Rahner enfatiza la apertura constitutiva y las 

condiciones aprióricas metafísico/antropológicas que capacitan al ser humano para 

abrirse constitutivamente a una posible revelación de Dios que respete la estructura 



metafísica del develamiento del ser. El gran aporte de Rahner se ve opacado por el 

énfasis del carácter formal en la relación entre el hombre y Dios, dejando en un plano 

periférico la vivencia existencial de la relación religiosa del ser humano.  

 

4) Andrés Torres Queiruga: Este filósofo intenta elaborar un proyecto integral 

asumiendo los aportes de sus precursores. Según él, la filosofía de la religión consiste 

en afrontar el hecho religioso con una filosofía consciente de su autonomía, pero abierta 

a la historia y a la teología. Considera que la religión es un existencial humano, que 

Dios es un referencial de la religiosidad histórica de la humanidad, que la religión es el 

lugar de encuentro entre la filosofía y la teología, y que la religiosidad se expresa 

concretamente en la historia creando instituciones. Para Torres Queiruga el objeto de la 

filosofía de la religión es explicitar la posibilidad existencial de un diálogo del hombre 

con Dios. 

 

Gracias a los aportes de estos autores podemos precisar lo que es y lo que no es la 

filosofía de la religión: a) «No es»: una nueva religión filosófica, sino dar razón 

críticamente de la religiosidad humana. b) «Es»: una reflexión sistemática y crítica 

acerca del vínculo relacional entre el hombre y Dios que posibilita la configuración 

histórica de las diversas religiones. Por tanto, la filosofía de la religión debe precisar 

reflexivamente el significado antropológico de las condiciones aprióricas metafísico-

antropológicas que posibilitan que el ser humano sea capaz de abrirse a Dios mediante 

una relación religiosa. Esta apertura se convierte en un existenciario antropológico 

disponible para una posible automanifestación de Dios en la historia. 

 

1.1.2.1 Relaciones con otras disciplinas 

1) Con la fenomenología de la religión comparte el mismo objeto material: la religión. 

Sin embargo se distinguen formalmente porque la fenomenología es descriptiva; en 

cambio, la filosofía de la religión es crítica y valorativa. 

 

2) Con la teología filosófica hace referencia a Dios, pero la filosofía de la religión 

analiza la relación religiosa del ser humano, no la existencia, ni la esencia, ni la acción 

de Dios en el mundo. Es decir, la filosofía de la religión enfatiza el punto de partida 

antropológico, mientras que la teología filosófica se centra en Dios como objeto de 

reflexión. 

 

3) Con la teología fundamental se interesa por justificar el aspecto razonable del 

encuentro religioso entre el ser humano y Dios. Sin embargo, el interés filosófico es 

específicamente racional; en cambio, la meta teológica es una cierta justificación 

reflexiva de la fe.  

 

* En suma: Al filósofo le corresponde descubrir la consistencia o inconsistencia de la 

experiencia religiosa incubada en la relación del ser humano con Dios. Para 

cumplir esta tarea: a) Evalúa racionalmente la dependencia vivencial del ser 

humano religioso para enjuiciar la posibilidad antropológica de un encuentro 

auténtico con Dios que le lleve a conseguir su plenitud humanizadora. b) Se vale 

de principios estrictamente  filosóficos que le ayuden a reflexionar. c) Renuncia a 

dar un juicio definitivo porque la filosofía no es un sistema concluso. d) E 

investiga si es posible que la filosofía desemboque legítimamente en una 



meta/teología filosófica dispuesta a dialogar con la teología fundamental, 

especialmente con la teología de la revelación. 

 

 

1.1.3 Método 
 

 

 La evolución del método de la filosofía de la religión ha pasado históricamente 

por cinco etapas: a) la medieval, caracterizada por el interés de síntesis entre fe y razón, 

típico de Agustín, Anselmo, Buenaventura y Tomás. b) La etapa del naturalismo 

renacentista y moderno, con tintes panteístas al estilo de Giordano Bruno y Baruch 

Spinoza, o panenteístas «a là» Nicolás de Cusa. c) La etapa moderna, que intentó 

cimentar una religión de la mera razón al estilo apriórico de Immanuel Kant, a partir de 

la inmanencia del yo como Johann Gottlieb Fichte, o con un enfoque dialéctico 

panlogista «a là» Hegel. En ese contexto, la propuesta del sentimiento religioso de 

dependencia característico de Friedrich Schleiermacher representa no sólo una 

excepción sino una rebelión contra la pura razón. d) La etapa contemporánea ha 

recibido los aportes del método fenomenológico de Edmund Husserl, quien propuso una 

triple reducción en la descripción de todo fenómeno: la fenomenológica [=e)poxh/], la 

eidética [=ei)=doj], y la trascendental [=funciones trascendentales del yo].  

 

e) Sobre esta base, Henri Duméry completa el método con una discriminación y un 

análisis crítico-reflexivo. En efecto, teniendo en cuenta los aportes del método 

fenomenológico, Duméry reflexiona críticamente sobre el fenómeno religioso. A este 

procedimiento le llama «discriminación reflexiva» cuya tarea consiste en un examen 

crítico de las condiciones antropológicas para que exista una relación religiosa correcta 

del hombre respecto a Dios. Así pues, el método de Duméry respalda una crítica 

filosófica a la religión en su vivencia existencial. Sin embargo, no es un método 

imparcial porque los propios prejuicios pueden proyectarse en el análisis crítico-

reflexivo.  

 

f) La evolución histórica del método de la filosofía de la religión debe subsumir el 

instrumental reflexivo aportado por el giro que ha desplazado el interés filosófico de la 

fenomenología a la hermenéutica, y de ésta a la crítica de las ideologías, incluyendo 

las ideologías religiosas. Por ello, a este método no le bastaría describir los fenómenos 

religiosos, sino interpretarlos comprensivamente descubriendo su sentido global para la 

existencia humana, y además criticar los intentos ideológicos que tratan de utilizar la 

religión como medio para legitimar el poder, para identificar a los individuos con una 

institución y para propiciar una comunicación distorsionada por las vías de la 

desigualdad y de la represión dirigidas contra la verdad y la libertad.  

 

 

* El método de la filosofía de la religión debe adecuarse a la índole específica tanto de 

la religión como de la filosofía. Es decir, tiene que respetar la especificidad 

de la relación religiosa del ser humano con Dios, y la reflexión crítica 

sobre esa experiencia humana. 

 

 

 



II. LA APERTURA ANTROPOLÓGICA TRASCENDENTAL A LO 

RELIGIOSO (5 hrs.) 
 

 

2.1 Filosofía de la religión y metafísica 
 

 La metafísica habla siempre de cosas que ya se saben atemáticamente y que se 

han sabido siempre de modo implícito. Cuando se reflexiona de manera metódica y 

sistemática sobre lo implícitamente conocido se estructura la metafísica como disciplina 

filosófica. La metafísica es una disciplina filosófica que lleva inherente la inseguridad y 

la oscuridad que forman parte de todo conocimiento humano finito. Formular la 

cuestión metafísica equivale a formular la pregunta sobre el ser. Cuando la metafísica se 

aplica al análisis del ser del hombre se elabora una antropología metafísica. El hombre 

es el único que puede formular la pregunta por el sentido del ser a partir de la 

experiencia de su propia existencia. Las preguntas sobre el ser y sobre el mismo ser 

humano que pregunta, forman una unidad original e inseparable. Una afirmación 

fundamental de la metafísica es que el ser es cognoscible. Por su parte, la antropología 

metafísica afirma que el hombre es espíritu encarnado o corporeidad espirituada. 

 

El hombre pregunta por el ser porque, aunque tiene cierto conocimiento implícito acerca 

del ser, sin embargo, desconoce la respuesta temática, sistemática y total. La necesidad 

que tiene el hombre de preguntar muestra la insuficiencia humana en la posesión de una 

respuesta definitiva. Dicha carencia es expresión clara de que el hombre no agota la 

totalidad del saber ni del ser, sino que participa ontológicamente en determinado 

grado del enigma del ser. Dado que la noción de ser es analógica, se puede aplicar en 

diversos sentidos a todos lo entes, fundados en el hecho de la distinta participación y 

posesión del ser. La subjetividad humana, capaz de acceder a la toma de conciencia de 

sí mismo, es una expresión del lugar privilegiado que el hombre tiene en la 

participación y en la posesión del ser. 

 

El sentido del ser y la analogía en la posesión del ser son temas inseparables de la 

filosofía de la religión sobre todo si se tiene en cuenta que: 

 

 El misterio del ser no puede ser la última respuesta acallada en sí misma para 

explicar el sentido total de lo existente. Es más, toda pregunta acerca del ser que no 

se decapita desemboca en el océano de la trascendencia divina. 

 

 La pregunta humana acerca del sentido de la existencia puede ser radicalizada hasta 

sus últimas consecuencias, de manera que el anhelo humano por encontrar una 

respuesta definitiva puede mostrar una dimensión intrínseca al hombre que ansía 

una satisfacción y que sólo puede ser colmada por Dios, cuando el hombre 

establece una relación con Dios. Dicha relación no puede ser sólo de tipo 

cognoscitivo o moral, sino también y sobre todo, una religación religiosa.  

 

 La existencia es un don. Todos los entes, en la medida en que participan 

analógicamente del ser, reciben el don de la existencia y pueden ser mediaciones 

para la manifestación de la donación enigmática del ser, que remite imperantemente 

hacia el don de la existencia concedido por una libertad responsable que sólo 

puede pertenecer a Dios. 

 



 Si el ser es inteligible, todo ente lo es. El vehículo privilegiado mediante el cual se 

expresa el intelecto es la palabra. Por ello, la palabra podrá ser la mediación 

privilegiada por la que se puede comunicar el hombre con Dios, y Dios con el 

hombre. 

   

 

2.2 Filosofía de la religión y antropología metafísica 
 

 

 Es importante realizar un análisis metafísico del hombre con vistas a una 

filosofía de la religión, dado que el punto de partida para ésta es el ser humano. La 

analogía en la posesión del ser ya ha mostrado la finitud humana. El intelecto y la 

voluntad humanos se implican mutuamente constituyendo una circularidad recíproca 

entre ambos.  

 

El hombre está abierto al ser en general porque es espíritu encarnado o corporeidad 

espirituada. El hombre es sujeto capaz de pensar y obrar, es decir, de conocer la verdad 

y de realizar el bien. El fundamento o condición de posibilidad apriórica de la 

espiritualidad humana es su capacidad de abstracción y de autotrascendencia. Por la 

mediación de los entes, el hombre puede conocer y aceptar de modo implícito la 

presencia del ser en general que no tiene su fundamento en sí mismo y que remite 

atemáticamente a Dios. 

 

La no subsistencia de los entes y del ser conducen a la evidencia de su no necesidad 

metafísica. Entonces, ¿por qué existe algo en vez de nada? Si el ser permite existir a 

los entes, y los entes dejan ser al ser, y sin embargo el ser no es personal ¿hay acaso, 

además, una responsabilidad libre que no se identifique ni con el ser ni con los entes? 

Ante dicha responsabilidad el ser también sería no necesario y, sin embargo, ella 

acogería al ser y a los entes en su amor. Sería una libertad completamente autónoma 

para no estrechar contra sí mismo al ser ni a los entes aunque sin abandonarlos. Ya en la 

diferencia que se abre entre ser y ente, donde el ser nos deja y nosotros lo dejamos ser, 

se pueden presentar dos posibilidades: 
 

“La primera, que la elevación del ser por encima de nosotros nos lo haga aparecer 

como extraño, indiferente, incluso terrible, y podemos estar tentados a percibirlo 

como neutral, como sin valor y sin sentido, y a preferir por tanto el no-ser, la 

oscuridad; la oscuridad que ensombrece nuestra propia existencia…, los aspectos 

horribles… del mundo existente, parecen autorizarnos a semejante maldición 

contra el ser… Y sin embargo (he aquí la segunda cosa posible): en la misma 

distancia del ‘dejar ser’ el ser se nos puede aparecer también en su gloria… Los 

metafísicos occidentales de la luz se deciden, en última instancia, por la segunda 

posibilidad…Pero también  la otra posibilidad, la primera,… puede afirmarse con 

violencia devastadora sobre épocas enteras, ya ampliamente en la Antigüedad 

tardía, de modo más trágico todavía en la Edad Media tardía, y todavía más 

fatalmente en nuestra Edad Moderna tardía”
1
. 

 

La afirmación o negación del ser no es  un asunto baladí, sino significativo y valioso. 

Quien se asombra, al percibir la automanifestación del don locutivo, y asiente ante el 

ser, involucra su libertad finita, participa en el drama de la aceptación del don del ser. 

                                                           
1
 BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria: una estética teológica (Encuentro, Madrid 1985) V, 571-572. 



Éste es hospedado como bueno e invita a actuar el bien: así como estética y dramática 

coexisten, metafísica y ética cohabitan en dependencia mutua. 

 

Una posibilidad dual también puede presentarse ante la diferencia teológica entre el ser 

y Dios. En esta cuestión varios filósofos respetables se han decidido negativamente, 

pero también otros razonablemente han sostenido un sí a Dios. Ambas decisiones son 

dramáticas porque la libertad humana es convocada al veredicto. La persona que 

alienta una respuesta afirmativa y percibe la manifestación del don locutivo del amor 

por medio del ser, simultáneamente ha sido convocada al diálogo, a la confrontación y a 

la interpenetración de su libertad finita cabe la libertad infinita. Ésta situación tensiona 

el arco de ambas libertades con toda la seriedad dramática de la existencia, pues la 

libertad finita ya no está sólo ante un ser impersonal que la deja ser, sino además, cabe 

la libertad infinita que le muestra su amor por medio del don locutivo del ser. 

 

Ambas no siempre conviven plácidamente, sino que se enfrentan en el escenario 

patético del mundo; ahí se desenmascara la finitud del hombre, su libertad  y 

temporalidad limitadas y lábiles, las posibilidades del mal, del poder, del dolor y la 

muerte. En la acción se ejerce la lucha agónica por el bien y por el mal, pero el 

desenlace no está sólo en las manos de la libertad finita, al contrario, el futuro 

permanece como expectativa. 

 

* Hasta ahora sólo se puede afirmar que el hombre está capacitado estructuralmente 

para conocer la existencia de Dios de modo implícito y también de manera 

explícitamente filosófica, asintiendo libremente ante él y obrando de acuerdo a ese 

conocimiento. Pero ¿cómo puede el hombre responder religiosamente ante Dios? 

 

 

2.3 El arcano enigmático del ser  
 

 

a) Planteamiento de la cuestión 

 

 

 Es importante resolver la siguiente cuestión: Teniendo en cuenta la intrínseca 

luminosidad develante del ser y la capacidad humana para intelegir la verdad 

trascendente y apreciar el bien del ser ¿cómo es posible que esto no coaccione la 

automanifestación libre de Dios, de manera que éste no se vea presionado por el 

hombre para revelarse? Esta pregunta sólo puede responderse si se tiene en cuenta que 

el ser, no obstante su luminosidad develante, es también lo más oculto que hay. 

Balthasar le llama: la verdad del ser como develamiento y como ocultación. El 

velamiento pertenece íntimamente al sentido del ser. Esto impide la violación de la 

intimidad enigmática e inagotable del ser. Al abordar la cuestión acerca de Dios este 

misterio se hace radical, de manera que el hombre está ante él como ante el 

Desconocido. Dios es el más simple en sí mismo, pero lo más complejo quoad nos; en 

este sentido, la inaccesibilidad de Dios se debe más a la ceguera humana que a la 

impenetrabilidad de Dios en sí mismo. Por ello, Dios sigue siendo libre para levantar el 

velo que encubre su misterio. Dios es libre de hablar o callar. Su automanifestación sería 

una acción imprevisible de su amor personal, ante el cual el hombre es libre de doblar 

religiosamente sus rodillas.   

 



 

b) El Desconocido libre 

 

 

 Dada la finitud de nuestro conocimiento dentro de la amplitud de nuestro anhelo 

infinito de trascendencia (lo que Paul Ricoeur llama: «la desproporción entre finito e 

infinito en el hombre funda la posibilidad del mal; incluso la posibilidad de un rechazo 

dirigido contra Dios»), Dios es siempre el Desconocido para nosotros. La capacidad de 

preguntar es expresión de la finitud humana. La preguntabilidad del ser funda su 

cuestionabilidad. El ser es cuestionable y también lo es Dios. El enigmático 

ocultamiento de ambos puede llevar al hombre a cuestionarlos y a negarlos, sobre todo 

cuando la oscuridad de la existencia invita a un alejamiento paulatino o violento 

contra el ser y contra Dios. El hombre es libre para escuchar la develación elocuente de 

Dios y para escuchar su silencio. Pero también es libre para rechazarlo. 

 

 

c) El oyente libre 

 

Cuando el hombre pronuncia un sí ante la verdad y ante el bien particulares se abre 

trascendentalmente a la verdad y al bien en general que remiten en última instancia 

hasta Dios. Pero éste no es una evidencia irrebatible que se imponga al hombre, ni 

siquiera con la argumentación más sólida. Es preferible que así sea porque ante Dios el 

hombre siempre permanece libre para aceptarlo o rechazarlo. La postura del hombre 

ante Dios implica siempre como momento intrínseco una decisión libre. La aceptación 

de Dios por el hombre, no es sólo un problema gnoseológico y moral, sino sobre todo, 

un «metaproblema religioso». El hombre es libre para abrirse o cerrarse ante Dios; es 

libre para prestar oído al habla o al silencio de Dios. Si el hombre pronuncia un sí ante 

Dios no obstaculiza de antemano la posibilidad de que Dios se le muestre 

religiosamente, ni obstruye la manera como Dios quiera salir a su encuentro. 

 

* Aunque el hombre tuviera una dimensión de apertura a lo absoluto, Dios es libre de 

manifestarse o mantenerse hermético en el silencio. 

 

* Hay que distinguir entre una «revelación trascendental» o develación metafísica del 

sentido del ser, y una «revelación categorial» o teológico-religiosa, en cuanto 

automanifestación libre de Dios, entendida en un sentido estrictamente religioso.  

 

 

2.4 Lo sagrado y la religión 
 

 

 ¿Es posible hacer una justificación filosófica de lo religioso? Hay que plantear 

correctamente esta cuestión. Para ello, comencemos por especificar qué se entiende por 

«religión», qué relación hay entre la religión y lo sagrado y en qué consiste la actitud 

religiosa. 

 

 

2.4.1 ¿Qué es «religión»? 

 



 La noción acerca de la «religión» es problemática y diversificadas sus 

acepciones. Desde el punto de vista etimológico, Cicerón la hace derivar de «relegere», 

que consiste en reflexionar atentamente acerca de aquello que suscita el interés y 

merece atención. En cambio, Lactancio prefiere derivarla de «religare», acentuando el 

compromiso que une al ser humano con lo divino. Y, por su parte, Tomás de Aquino 

consideraba la religión como «ordo ad Deum», enfatizando la relación y la adhesión del 

hombre con Dios. 

 

Si atendemos a otras tradiciones religiosas, no existe un término que traduzca 

unívocamente lo que nosotros entendemos por «religión». El judaísmo habla de 

fidelidad y temor de Dios, el confucionismo prefiere utilizar el término «kiao» 

(sabiduría), el hinduismo le llama «dharma» (ley natural u orden moral que se integra al 

kharma cósmico), el islamismo le llama «diu» (deuda ante la divinidad). Desde la 

superficie, parece que el común denominador es un sentimiento de dependencia del 

hombre ante lo divino, pero en el fondo hay un compromiso de fidelidad que brota de 

una relación personal de autoentrega en los casos religiosos donde se cultiva la 

intimidad relacional con un Dios personal. 

 

Desde esta médula, se pueden juzgar los esfuerzos y la insuficiencia de los aportes de 

algunos de los pensadores más connotados de la modernidad. Por ejemplo, Kant, que 

subrayó las connotaciones éticas de la religión; Hegel, que hacía consistir la esencia de 

la religión en la fusión del espíritu finito en el Espíritu absoluto, mediante la toma 

dialéctica de la autoconciencia reflexiva; Schleiermacher, que intentó reducirla al 

sentimiento de dependencia; Gerhard van der Leeuw, que consideraba la religión como 

experiencia mistérica de lo sagrado; Rudolf Otto, que propuso lo «numinoso» y lo 

«santo» como la clave del reconocimiento creatural del hombre religioso; Max Müller, 

que interpreta la religión como un gemido del espíritu o una disposición de ánimo para 

captar lo inefable; E. Durkheim, que la reduce al sistema de ritos que mantienen la 

solidaridad grupal; y A. Brunner, que prefiere enfatizar la religión como búsqueda de 

sentido y de salvación. 

 

Gracias a todos estos aportes, la noción filosófica de «religión» podría ser la siguiente: 

la autoentrega libre y generosa por parte del ser humano que, al reconocer su propia 

menesterosidad existencial se pone en los ‘brazos’ de Dios con desasimiento y con un 

compromiso de fidelidad procesual y permanente, para recibir su salvación y su paz 

benéfica. Desde una instancia crítico-filosófica, la religión genuina nace, pues, del 

invocativo, en el sentido propuesto por Carlos Díaz, y se vivencia genuinamente como 

intimidad relacional con un Dios personal, abierta intersubjetivamente a todo 

interlocutor y coagente. 

 

 

2.4.2 La religión y lo sagrado 

 

 El término «religión» subraya la relación de autoentrega del ser humano ante 

Dios; en cambio, lo «sagrado» enfatiza el plus ontológico que funda una diferencia de 

nivel mistérico que lleva a una separación hermenéutica de algunos tiempos, lugares, 

ceremonias, instituciones, personas y objetos. Lo sagrado es una ruptura alterificante de 

la homogeneidad de lo profano. Ante el nivel mistérico de lo sagrado el ser humano 

religioso experimenta menesterosamente su propia indigencia, se siente desarmado; y, 

sin embargo, en presencia de la fuente del poder salvador que le llena de paz benéfica y 



convierte el tiempo en instante místico, en el cual «inhorresco et inardesco» con 

desasimiento, según la célebre expresión agustiniana. Lo sagrado es fascinante y 

arrebatador. Uno se estremece ante su presencia sintiendo la propia indignidad. Lo 

sagrado es inefable y anonadador. Este aspecto paradójico, que polariza las tendencias 

más extremas en una síntesis diferenciada de los contrarios, inhabita la experiencia 

mística de lo sagrado. 

 

A raíz de lo anterior, es posible especificar las siguientes características de lo sagrado:  

 

a) Un umbral ontológico distintivo: lo sagrado constituye un nivel hermenéutico 

especial de modo que algo o alguien, sin dejar de ser lo que es, es considerado como 

distinto. Hay una ruptura de nivel en la interpretación de aquello que es considerado 

como sagrado.   

 

b) Plenitud excelente de lo valioso y verdadero. Lo sagrado representa la fecundidad 

inagotable y creadora de la verdad y de la vida. Es energía inextinguible y originaria 

que le da valor a la existencia religiosa. Es una vorágine vertiginosa de gratuidad. 

Invita paradójicamente al amor y al temor, a la autoentrega y a la distancia 

prudencial. De ahí brota la necesidad de un lenguaje oximórico, como el quiasmo, el 

icono, la analogía, la metáfora y el símil, entre otros. 

 

c) Presencia mistérica. Lo sagrado es la presencia de un misterio tremendo y fascinante. 

Es inmanipulable. Se expresa por medio de analogías y símbolos. El pensamiento 

discursivo es incapaz de aprehenderlo. 

 

d) Las hierofanías son mediaciones y símbolos de lo sagrado. No se veneran por sí 

mismas, sino en cuanto representan el misterio de lo sagrado. Estas mediaciones sin 

dejar de ser lo que eran, son consideradas e interpretadas como distintas. Están 

ontológica y hermenéuticamente transfiguradas. Las hierofanías son símbolos de lo 

sagrado. El término su/m/boloj (=lo que se sujeta conjuntamente) se utilizaba para 

designar una moneda o medalla escindida cuyas dos partes ensamblables se 

convertían en signo de una alianza, pacto o clave de acceso restringido. Una de las 

partes remite a la otra, y su significado total se descifra sólo si se juntan ambas. 

 

 

2.4.3 La actitud religiosa como respuesta humana 

 

 La religión es una respuesta humana que se convierte en una actitud permanente 

y sostenida, no obstante la oscilación entre el ascenso y descenso de la autoentrega que 

suele caracterizar nuestra lábil condición. 

 

El reconocimiento de la propia menesterosidad lleva a reconocer el valor supremo de la 

presencia de Dios, que sostiene nuestra finitud, y a reconciliarse con desasimiento con 

nuestros propios límites. Gracias a ello, la presencia sagrada de Dios en nuestra propia 

existencia, se convierte en una experiencia originaria que llena totalmente de sentido 

nuestra vida, y que se renueva creativamente mediante el encuentro íntimo con Dios. 

Por consiguiente, la experiencia originaria se vivencia como una re-creación 

transformativa que modifica no sólo nuestra forma de obrar, sino también nuestros 

sentimientos y formas de pensar. 

 



La respuesta religiosa se convierte en una actitud y en una elección fundamental que 

dice sí a Dios procesualmente mediante un encuentro íntimo y personalizado. La 

constitución antropológica relacional dimensionalizada como corporeidad, animación y 

espiritualidad posibilitan el encuentro con los otros y con lo otro, consigo mismo y con 

lo trascendente, también con Dios. Así, pues, el encuentro con Dios es posible 

atendiendo a nuestra estructura antropológica relacional; y sin embargo, también es 

libre, porque nadie está obligado a realizarlo. Es posible, pero no obligatoriamente 

necesario. 

 

Este encuentro íntimo es respetuoso de la inefable trascendencia de Dios, que no se deja 

objetivar ni instrumentaliza al ser humano, quien sigue siendo libre para decir sí o no. 

Este encuentro íntimo es posible, incluso en el budismo, según la opinión de Raimon 

Panikkar, uno de sus mejores especialistas. El significado central del encuentro íntimo 

con Dios lleva a Ferdinand Ebner a reconocer que «o Dios tiene una existencia personal, 

o no existe en absoluto».  Por tanto, hablar de Dios sólo puede ser, en el fondo, invocar, 

responder a la palabra de Dios originariamente dirigida a mí. El discurso con sentido 

acerca de Dios ha de hablar con Dios o hablar a Dios. Sólo en el horizonte de una 

relación íntima y plenificante con él puede hablarse con sentido de Dios, siendo la 

oración la forma más pura de este hablar. En la oración, en el diálogo con Dios, retorna 

la palabra al lugar de donde ha venido. 

 

Carlos Díaz ha sostenido que la invocación es, incluso, el punto de partida que origina 

el proceso que desemboca en la autoconciencia del yo. La invocación nacida desde 

nuestra menesterosidad, y ante un Tú eterno que ama a cada uno personalmente, lleva a 

responder genitivamente con un sentido de pertenencia íntima que desemboca en la 

autoentrega dativa y ablativa incondicionalmente en toda circunstancia espacio-

temporal. En efecto, sólo al final se llega al nominativo del yo. Desde esta perspectiva, 

el encuentro originario con el Tú eterno, y derivadamente mediado por el otro tú 

humano, posibilita la plena autoconciencia del yo. Sólo quien es capaz de decir «tú», 

puede decir con sentido «yo»; y sólo quienes son capaces de hablarse de «tú» pueden 

decir con sentido «nosotros». La religión es la actitud que favorece para que esto sea 

posible entre el ser humano y Dios. 

 

Como conclusión, la actitud religiosa implica estos tres rasgos característicos: 1º) el 

reconocimiento humano de la propia menesterosidad, 2º) el desasimiento ante el Tú 

eterno de Dios, quien gracias al encuentro originario llena totalmente de sentido la 

existencia humana, 3º) y la autoentrega libre que se abre a la salvación y a la 

participación en la paz benéfica.  

 

 

2.4.3.1 Orígenes de la religión 

 

 Se suele distinguir entre un origen cronológico y un origen antropológico de la 

religión. El primero atiende a los datos arqueológicos, prehistóricos y evolutivos de la 

especie humana; en cambio, el segundo se pregunta más bien acerca de las condiciones 

antropológicas de posibilidad para que lo religioso sea considerado como una estructura 

originaria que ayuda a la autorrealización humana por vías específicas. 

 

1) Origen cronológico. a) Hay indicios de religión en los pitecántropos, como el homo 

pekinense (300, 000 a.C.); y respecto al homo soloense (80,000 a.C) se puede sostener 



la hipótesis un culto religioso. b) La certeza de un culto religioso es patente en el homo 

sapiens como el hombre de Neanderthal (60,000 a.C). c). La religiosidad es indiscutible 

en el homo sapiens sapiens como el hombre de Cromagnon (30,000 a.C.).  

 

2) Origen antropológico. Las condiciones antropológicas que posibilitan el origen de lo 

religioso son las siguientes: a) el reconocimiento humano de la propia menesterosidad, 

b) el desasimiento humano ante Dios, c) la experiencia de encuentro originario y 

comunión existencial con Dios, d) la relación íntima, plenificante y viva con Dios, e) y 

la autoentrega libre que permite participar en la salvación divina y de su paz benéfica. 

 

 La filosofía de la religión sólo se interesa por el aspecto antropológico de la 

religión, en cuanto actitud de respuesta ante Dios. Sobre esta base la teología 

religiosa puede barruntar acerca de la primacía de la iniciativa divina para llegar al 

hombre. 

 

 La pluralidad religiosa es comprensible y respetable desde una postura filosófica 

sobre todo si se reconoce que Dios es la veritas semper maior. Por ello, quienes 

buscan a Dios han encontrado diversos símbolos sagrados para representarlo. Así, 

pues, cada religión ha conseguido venerar el misterio insondable del Dios 

verdadero desde una ángulo distinto. Sobre esta base de respeto recíproco es 

posible que las diversas religiones intenten un diálogo ecuménico, motivadas por la 

alegría que nace de que la mayoría de los seres humanos busquen a Dios. En el 

diálogo ecuménico no son las religiones las protagonistas, sino la ética, que se 

convierte también en la mediación privilegiada, según sostiene José Antonio 

Marina en el Dictamen sobre Dios. 

 

 

2.5 La coherencia racional de la actitud religiosa 

 

 

 Lo esencial de la actitud religiosa consiste en la autoentrega libre por parte del 

ser humano, reconociendo su propia menesterosidad existencial, y en el desasimiento 

confiado en Dios. La actitud religiosa encuentra el fundamento de su coherencia 

racional sólo si brota a partir de algunas condiciones aprióricas de carácter 

antropo/metafísico. De hecho, la espiritualidad y la corporeidad histórica representan las 

dos condiciones de posibilidad universales y necesarias para la coherencia racional de la 

actitud religiosa. A estas condiciones de posibilidad, también se les puede llamar 

«existenciarios».  

 

Por un lado, la antropología filosófica nos enseña que la espiritualidad humana consiste 

en las relaciones de auto/trascendencia. La religión es una de las posibles alternativas 

para que el ser humano alcance esa meta. Por otra parte, la misma antropología nos 

ayuda a interpretar nuestra corporeidad histórica como esas relaciones de exterioridad 

que han instaurado un escenario histórico para que, si Dios existe, llegue al ser humano 

valiéndose del lenguaje, los símbolos, las religiones, el arte, la literatura, la experiencia 

del sufrimiento, la propia menesterosidad, la presencia del mal, y por qué no, también 

por medio de la escritura, de la palabra hablada y de la ‘carne’ humana. En este sentido, 

el mismo ser humano puede convertirse en un vehículo privilegiado para la 

automanifestación de Dios, si él existe y si decide libremente revelarse.    

 



No obstante la coherencia racional de la actitud religiosa, hay que hacer algunas 

precisiones al respecto, sobre todo atendiendo con respeto a las críticas provenientes de 

aquéllos que han encontrado la autorrealización humana de su espiritualidad en un 

proyecto, valor, utopía, o labor trascendentes, aun descartando la actitud religiosa en su 

vida y la existencia de un Dios. Sus argumentos son inteligentes y su esfuerzo racional 

merece nuestro reconocimiento.  

 

Por ello, hay coherencia racional en sostener también que, aunque la actitud religiosa es 

coherente desde el punto de vista racional, sin embargo, la misma actitud religiosa no es 

en sí misma una condición apriórica de la naturaleza humana, sino una respuesta libre 

que brota de la autoentrega confiada y del reconocimiento de la propia menesterosidad 

existencial. Dicha respuesta se funda en condiciones aprióricas, pero no es ella misma 

una condición apriórica. Es decir, que el ser humano no está obligado a dar una 

respuesta religiosa por naturaleza, sino que ésta ha de ser libre o no autorrealiza al ser 

humano. Por ello, aquéllos que han renunciado a esta posibilidad pueden encontrar 

suficientemente su autorrealización en otras causas trascendentes, aunque los hombres 

religiosos consideren, con todo nuestro respeto, que la plena autorrealización sólo sea 

posible en un encuentro religioso con Dios. 

 

A la filosofía de la religión no le compete resolver la cuestión acerca de la existencia o 

no existencia de Dios. Ésa es una tarea de la teología filosófica. Ante la cuestión de 

Dios, a la filosofía de la religión sólo le corresponde constatar que aquellos seres 

humanos, que han decidido dar un sí con su actitud religiosa, han trascendido ya el 

límite de su propia menesterosidad, aunque sea en dirección al vacío, pero lo han 

trascendido
2
. Por tanto, la religión puede autorrealizar a esos seres humanos, aunque 

Dios no existiera. 

 

Conclusión: La actitud religiosa es un dato histórico, desde el punto de vista 

fenomenológico. Y, sin embargo, no es una condición apriórica de 

posibilidad meta/antropológica. 

 

 

III. LO SAGRADO Y LA VIOLENCIA (5 hrs.) 
 

 

 La violencia ha dejado su huella en la historia religiosa de la humanidad, incluso 

en los vínculos arcanos de lo sagrado. A continuación se propone un análisis filosófico 

de los mecanismos socio-antropológicos de los vínculos entre la violencia y lo sagrado. 

Su finalidad consiste en tomar conciencia refleja de los mecanismos inconscientes que 

suelen condicionar el comportamiento humano para propiciar una religión sin violencia 

y más humanizante en nuestro presente. 

 

1) La ruta antigua de los hombres perversos está construida sobre los vínculos 

establecidos entre la violencia y lo sagrado con la finalidad de constituir 

inconscientemente chivos expiatorios que sean los ídolos y las víctimas del pueblo. La 

turba actúa miméticamente regida por los fuegos de la envidia atizados por los 

verdugos contra las víctimas. A este resultado se llega una vez que se ha cavado hasta el 

                                                           
2
 Cfr., SAHAGÚN LUCAS HERNÁNDEZ, Juan de, Fenomenología y filosofía de la religión (B.A.C, 

Madrid 1999) 189. 



subsuelo de los cimientos de la cultura y de la antropología por medio de la exégesis de 

los mitos y ritos antiguos. En la estructura fundamental de la historia humana subyacen 

estos datos que trasmiten la información de las cosas ocurridas después de la 

fundación del mundo, develando de esta manera el misterio enigmático de nuestro 

mundo residente en la violencia fundadora contra el chivo expiatorio. No hay deseo sin 

violencia; el deseo animado por la violencia desencadena la lucha, la réplica, la 

contrarréplica, la cólera y el linchamiento.  

 

2) El chivo expiatorio. El chivo expiatorio es el inocente sobre el cual se descarga todo 

el odio universal imponiéndole la culpa de un mal que no ha cometido. Cuando alguien 

es víctima propiciatoria de una comunidad humana es condenado al ostracismo. Dicho 

castigo sagrado es interpretado por los verdugos como proveniente de Dios, dado que 

están deseosos de hacer a Dios responsable de todas las desgracias del hombre inocente. 

Los verdugos son aquellos antiguos pseudoamigos que un momento dado se quitan la 

careta y se muestran como los resentidos enemigos que acorralan a la víctima para 

descargar sobre ella la violencia estimulada por los fuegos de la envidia y para realizar 

el linchamiento sacrificial. El ostracismo intelectual debe considerarse decididamente 

como una prolongación de la antigua violencia física. La ruta antigua de los hombres 

perversos comienza diseñando ídolos y concluye eliminando violentamente a las 

víctimas. La ruta desemboca en un simulacro sacrificial del chivo expiatorio al que se 

quema o ahoga. El chivo expiatorio supone siempre la ilusión persecutoria. La violencia 

popular se trasluce por medio de las fórmulas político-religiosas, porque se insinúa que 

es Dios mismo quien encadena a las víctimas, de manera que el ascenso y la caída de los 

magnates que convierte en un misterio sagrado.  

 

Las masas crean ídolos que son exaltados apoteóticamente y después se ven 

despreciados por sus farsantes prosélitos. Antes de convertirse en chivo expiatorio se 

pasa por un período de popularidad tan prodigioso que la fama promueve un tipo de 

idolatría. Pero después, cuando la carrera se hace añicos, acaece la deposición del ‘rey’, 

se le humilla e incluso se le asesina. Esta dialéctica de admiración y desprecio, de 

adoración y aborrecimiento, de ascensión y caída, de veneración y execración, es un 

mecanismo mimético inconsciente de la violencia masiva del rechazo social. El chivo 

expiatorio es un ídolo aplastado por su propio pueblo. Los miembros de la 

comunidad se influyen recíprocamente miméticamente primero en la adulación fanática 

y después en la hostilidad aún más frenética.  

 

3) Mito y verdad. Los mitos fundan y perpetúan todo orden social. Una manera de 

vincular la violencia a lo sagrado consiste en postular que Dios ha maldecido a quienes 

antes ascendían, y ahora sus mismos ejércitos se alían al frenesí colectivo para formar 

un mecanismo mimético de «todos contra uno», de manera que también los antiguos 

amigos se alían contra el adversario común con quien ya antes rivalizaban, pero habían 

preferido hacer las paces para evitar un desgaste frustrante. Ahora, por el contrario la 

colectividad de enemigos acorrala a la víctima solitaria, como una sanguinaria jauría 

que se disfraza colocándose la careta de la voluntad divina vengadora. Los antiguos 

amigos de la élite protagonizan la sacralización de la violencia. Quienes mitifican lo 

sagrado con su propia violencia son incapaces de comprender la verdad. La violencia es 

una cerrazón antihermenéutica ante la verdad porque obstaculiza el intelecto para 

comprender a la víctima. Cuanto más se participa en la violencia menos se comprende 

a los caídos.    

 



4) La violencia y lo sagrado: transfiguración. Según la teoría de La violencia y lo 

sagrado la violencia unánime del grupo se transfigura en epifanía vengadora de la 

divinidad. El maridaje entre la violencia y lo sagrado parte del supuesto de que la 

sociedad humana está fundada en la violencia, pero una violencia mantenida a 

distancia y como transfigurada en el orden sagrado. Para que un grupo perciba su 

propia violencia colectiva como una realidad sagrada, es preciso que la ejerza 

unánimemente contra una víctima, cuya inocencia desaparece debido al hecho mismo de 

la unanimidad. La comunidad unánime sin pruebas se cree justiciera, su propio vértigo 

sangriento es considerado como una irrupción divina. Los verdugos creen en la 

culpabilidad de las víctimas. Si  las quejas de la víctima pudieran ser reducidas al 

silencio la creencia de los perseguidores en la culpabilidad de su chivo expiatorio sería 

realmente unánime. Sin embargo, a la sacralización de la mentira romántica 

divulgada por los verdugos como una verdad novelesca se opone la realidad del 

sufrimiento inocente de la víctima. La amalgama entre la violencia colectiva y la sádica 

venganza divina son la trampa perversa de una multitud histérica que promueve una 

religión violenta en la que los hombres perversos son colmados por los favores de Dios. 

La transfiguración de la violencia en lo sagrado se encuentra en el fondo estructural de 

toda religión violenta. El sistema victimario de la violencia sagrada subsiste también en 

nuestros días mientras nos hace creer que no existe. 

 

Se da una polaridad entre la inocencia de la víctima y el odio de los verdugos. Los 

verdugos pueden ser representados por la multitud, por los supuestos amigos que se 

quitan la careta para descubrir su temeraria rivalidad, por los perros que devoran, por los 

caballos que pisotean para saciar la canina sed de sangre, por los lacayos que cumplen 

las órdenes de otro. Todas estas figuras punitivas pueden ser englobadas dentro del 

título  «diasparagmos» (= descuartizador). El chivo expiatorio y el «diasparagmos» se 

encuentran cara a cara, porque la víctima propiciatoria rechaza la vinculación entre la 

violencia y lo sagrado.  

 

5) El mimetismo. El mimetismo es una dimensión esencial de la tesis victimaria. Una 

sociedad que idolatriza a alguien es una turba voluble que, después de elogiar al gran 

vencedor como el primus inter pares, le pisotea dejándose arrastrar por una fascinación 

odiosa de mímesis. La élite adula a un personaje y le imita servilmente, pero detrás del 

antifaz de la veneración se esconde la hostilidad eminentemente competitiva de los 

rivales que envidian al ídolo. La envidia no tendría tanto poder si los hombres no 

tendieran tanto a imitar. El mimetismo de la admiración y el mimetismo de la envidia se 

propagan rápidamente. Un hombre que se eleva se hace insoportable, por ello, al menor 

paso en falso el ídolo puede transformarse en chivo expiatorio dado que está acechado 

desde todas partes. Si la supuesta venganza del dios sádico es diferida este suceso se 

interpreta como el dios que retrasa su intervención para acentuar la espectacularidad y 

crueldad de la caída. El retraso de la venganza divina es la proyección religiosa de los 

celos miméticos incubados durante un largo tiempo en la sombra de la rivalidad 

esperando el momento oportuno para tender la trampa diabólica de manera que todo la 

turba quede presa del mal de los fogosos. La unanimidad sólo puede ser mimética, y 

el veredicto de la multitud instaura la supuesta justicia.  

 

La multitud histérica juega un papel fundamental en la religión violenta. Cuando un 

hombre está rodeado de viles aduladores lo único que debe esperar es la venganza 

sangrienta de éstos. La veneración se transforma en execración. Cuanto más mimético, 

más engañoso y decepcionante se hace el mundo. En una sociedad en que la violencia 



triunfa, todo la turba contribuye a hacer desértica la existencia, pero nadie se da cuenta 

de ello. En un universo mimético, todos tienden a expulsarse unos a otros hacia una 

especie de desierto estéril.  

 

6) El ritual de la ruta antigua. El vínculo establecido entre la violencia y lo sagrado 

posibilita una transición que parte del mecanismo victimario hacia el ritual de la 

violencia sagrada. El proceso victimario parece restablecer milagrosamente la paz 

cuando el chivo expiatorio es ejecutado ritualmente: en esta eliminación ritual hay que 

situar el origen de lo sagrado violento. La supuesta paz restablecida tras la eliminación 

ritual es consecuencia de la eficacia del proceso. De esta manera, el pharmakos se 

convierte en pharmakon, la víctima propiciatoria deviene droga maravillosa capaz de 

curar eficazmente. La ejecución o expulsión del pharmakos trae consecuencias 

higiénicas y médicas para la comunidad sirviendo como terapia social. La catarsis es 

alcanzada gracias al odio unánime que conduce al «sangriento tributo del extravío de la 

ciudad», cuya función es servir como gran remedio. El chivo expiatorio es un «tophet» 

público, un objeto de unánime execración y de vergüenza.  

 

El tumulto necesita hombres que no intenten abortar la violencia, sino impedir que 

se extienda al azar en otros individuos, canalizándola hacia la mejor víctima, hacia la 

más susceptible de provocar la unanimidad mimética. La víctima debe servir para 

polarizar toda la violencia errática de la comunidad. Los procesos de selección 

victimaria se caracterizan por una astuta prudencia encaminada a prevenir toda 

propagación de la violencia eliminando al máximo las ambigüedades que podrían 

ocasionar un litigio posterior o la duda sobre la culpabilidad de la víctima. Sólo la 

unánime convicción de tener una auténtico culpable puede conferir eficacia al rito de 

la ruta antigua. Así como existe una lógica de la imitación envidiosa, existe también una 

lógica de la imitación religiosa. 

 

En las sociedades donde se practica el ‘sacrificio humano’ los huérfanos constituyen las 

víctimas elegidas porque no tienen quien los defienda. La deposición del ‘rey’, que es 

humillado y asesinado, es otro ejemplo victimario. Para declararle culpable es necesario 

que comenta todos los crímenes atribuidos a sus predecesores. Por ello, la sociedad 

acorrala a su víctima para que efectúe determinadas acciones infames que le declaren 

como hombre perverso con la finalidad de fabricarse un «tophet público». Las 

infracciones cometidas contribuyen a movilizar a la multitud contra él. Los 

perseguidores son escrupulosos, farisaicamente ‘sinceros’, pero su ‘verdad’ es el 

linchamiento de los inocentes. Las sociedades violentas son traficantes de carne 

humana. En estos rituales los sacrificadores son perseguidores y verdugos. El rey y el 

huérfano son una metáfora ultramoderna arquetípica donde el nexo entre la persecución 

colectiva y el sacrificio ritualizado despliega su carácter mimético.  

 

La técnica ritual de estos mecanismos es indispensable. La repetición de la técnica 

sacrificial está estimulada por el rito originario violento que fundó el mecanismo. El 

ritual de la ruta antigua no es puramente espontáneo pero depende demasiado del 

comportamiento imprevisible de la multitud para ser un auténtico ritual. Los ritos 

evolucionan por su carácter rígidamente imitativo. Algunos ritos acentúan la idolatría y 

otros la execración. Girard aplica la doctrina de la analogía a la tesis mimético-

victimaria con el fin de poder comparar los diferentes rituales y mitos: “Ahogar lo 

análogo en lo idéntico es engañarse, pero anularlo convirtiendo la analogía en una mera 



diferencia es engañarse aún más”3. Las semejanzas y diferencias son necesarias porque 

no hay dogmatismo más dogmático, más terrorista, más violento y más negador de 

cualquier pensamiento que el dogmatismo del antidogmatismo.  

 

7) La confesión de la víctima y la verdad de la víctima. Evitar tomar partido es una 

estafa porque convierte a los neutrales en cómplices eficaces de los perseguidores. La 

identificación con la víctima es una auténtica fuente de sabiduría porque ayuda a 

comprender la historia desde la perspectiva de la verdad padecida por la víctima. La 

envidia y las rivalidades quedan absorbidas por el fenómeno del chivo expiatorio tras la 

máscara de lo sagrado. La menor tibieza en el odio puede sembrar la duda y 

comprometer los efectos catárticos sobre la comunidad. El mecanismo victimario no 

quiere ninguna falla; es un proceso totalitario que exige incluso el asentimiento de la 

víctima, cuya confesión es la prueba más preciosa de su propia culpabilidad. La 

confesión de la víctima es tan eficaz que convierte al chivo en el principio de la 

unanimidad de la turba, que utiliza todas las formas de intimidación y todas las 

presiones psicológicas para conseguir las famosas «confesiones espontáneas» tan 

apreciadas por las sociedades dictatoriales. El proceso blanquea a la comunidad 

mientras ennegrece al chivo expiatorio. 

 

Para asegurar la perfecta coincidencia entre la perspectiva de los verdugos y la de las 

víctimas hay que conseguir una única verdad presionando al chivo expiatorio para que 

confiese que su sufrimiento es justamente impuesto. Para conseguir la unanimidad 

totalitaria de la verdad es preciso que los vencidos reconozcan libremente su culpa; es 

precisa una confesión de culpabilidad que no parezca arrancada por la violencia. Se le 

pide a la víctima que confirme la justicia sagrada del linchamiento unánime. Pero a los 

verdugos no les interesa la auténtica verdad de la víctima. Cuando la víctima adopta el 

lenguaje de sus adversarios cada vez es más difícil reconocer en ella a una víctima 

inocente. Incluso la víctima llega a dudar de su propia inocencia. Cuando el chivo 

confiesa su culpa con una «solemne ostentación» aporta a los perseguidores todas las 

pruebas que deseaban de la culpabilidad de la víctima. 

 

La pérdida de la memoria es uno de los procesos totalitarios más espectaculares, cuando 

no sólo se elimina a la víctima sino además todo lo que pudiera recordarla, incluso su 

nombre, que no debe ya ni pronunciarse. Hay que aniquilar hasta el último rasgo de su 

presencia. A lo largo de la «ruta antigua» no hay ninguna placa conmemorativa. Con la 

abolición de la memoria el mecanismo victimario quiere imponer el dogma de la 

retribución justa haciendo creer que los malos reciben siempre el castigo de Dios en este 

mundo, sin descubrir la intrínseca falacia de este principio.  

 

8) El Dios de las víctimas. En las sociedades con una religión violenta lo que agrupa a 

los hombres contra el chivo expiatorio no es una ideología, sino una poderosa 

experiencia de lo sagrado consolidada por una tradición inmemorial. Cuando hay una 

rebelión del chivo expiatorio y cuando Dios atiende a los clamores de la víctima hay 

un giro relevante en la interpretación de la supuesta culpabilidad del inocente. Entonces 

la esperanza sustituye a la desesperación de la víctima. El Dios de las víctimas, defensor 

de los débiles, descubre la mentira del dios de los verdugos que es un zíngaro titiritero, 

un charlatán. Entre ambos existe un abismo infranqueable. La rebelión de la víctima 

quiebra las certidumbres miméticas del mecanismo victimario; en definitiva, se rebela 

contra el dios de los linchadores. 
                                                           
3
 GIRARD, René, La ruta antigua de los hombres perversos (Anagrama, Barcelona 1989) 125. 



 

El Dios de las víctimas al tomar partido por el inocente podría poner fin a la religión de 

la violencia para impedir la injusticia, pero sin recurrir a una violencia más grande que 

la de los verdugos. La Biblia expresa la perspectiva de la víctima. Este clamor hace 

quizá que la Biblia sea insoportable para mucha gente. La Biblia es el camino hacia el 

Dios no violento. El candidato explícito para interpretar el papel de Dios de las víctimas 

es el Dios de los Evangelios. Ese Dios hace todo lo posible para socorrer a las víctimas, 

pero no obliga a los verdugos a un cambio, sólo les seduce; de manera que si no 

acceden, ellos mismos se condenan al escándalo público. No les oculta que ellos son los 

continuadores de los asesinatos colectivos cometidos «desde la fundación del mundo». 

Cristo es el Dios de las víctimas porque comparte con ellas su destino hasta el fin, y el 

Espíritu de Cristo es el verdadero Paráclito porque es el abogado de las víctimas 

injustamente condenadas. 

 

 

IV. LÍMITES DEL LENGUAJE TEOLÓGICO (3 hrs.) 
 

 

 ¿Se puede hablar de Dios? ¿Es adecuado el lenguaje humano para ello? ¿Acaso 

las estructuras de nuestro lenguaje son capaces de tematizar el misterio sin profanarlo? 

¿Es posible que algunas expresiones lingüísticas lleguen a convertirse en una 

profanación del misterio, especialmente cuando intentan sistematizarlo con precisión 

dogmatista? ¿En qué momento nuestro lenguaje diseña su propio dios y fanatiza al ser 

humano para inclinarse ante un ídolo? Éstas son algunas preguntas que nos obligan a 

reconocer filosóficamente los límites de todo lenguaje acerca de Dios y acerca del 

misterio. 

 

 

1) Icono y experiencia 

 

El cuadro y la pintura se ven, en cambio, el icono es inefablemente invisible. El icono es 

auténtico cuando es un símbolo que apresa a quien lo contempla. A uno de los iconos 

inmemoriales se le llamado Dios. La experiencia de Dios es gracia que se manifiesta en 

la vivencia de que todo es gratuito, que todo se nos ha dado, todo es dádiva, es gracioso, 

agradable, grato, nos llena el corazón de gratitud y nos lleva a congraciarnos con la vida 

que nos ha sido gratuitamente dada. La experiencia humana del misterio de Dios 

obtenida exclusivamente por nuestro esfuerzo es una imposibilidad, una paradoja. 

Respecto a Dios el único lenguaje válido es el paradójico (para «junto a»; doxai 

«opiniones») y el oxymórico (oxys «agudo, penetrante»; moros «romo»). Cuando se 

olvida este lenguaje vence el pensamiento unívoco. La paradoja pone dos opiniones, una 

junto a la otra. En cambio, el oxýmoron hace penetrar una idea en la otra. La paradoja 

nos enfrenta al dualismo; en cambio el oxýmoron, al no/dualismo. Sin embargo, el 

pensador oxymórico no reduce lo real ad unum, a la identidad, ni a la univocidad. 

 

 

2) El discurso sobre Dios 

 

Dios es un icono simbólico, no un concepto. Hay que meditar sobre el sentido que aún 

pueda tener esa palabra tan usada y abusada. Cuando Panikkar aborda esta cuestión, no 



pretende decir nada sobre Dios. Sólo intenta situar el discurso acerca de Dios para que 

pueda tener sentido y resultar fecundo. 

 

a)  No se puede hablar de Dios sin un previo silencio interior. Hablar de Dios 

requiere la pureza de un corazón que sabe escuchar la voz de la trascendencia divina 

en la inmanencia humana. Sin el silencio del intelecto y de la voluntad, sin el silencio 

de los sentidos no es posible acercarse al ámbito en donde la palabra «Dios» pueda 

tener sentido. 

b)  Es un discurso sui generis. El discurso sobre Dios es radicalmente distinto de 

cualquier otro, porque Dios no es una cosa. Es un discurso único e incomparable con 

todos los demás lenguajes humanos. Es irreductible a cualquier otro discurso. 

c)  Es un discurso de todo nuestro ser. Nuestro ser y nuestra existencia desnuda es una 

mediación entre la nada y Dios.  

d)  No es un discurso sobre ninguna Iglesia, religión o creencia. Dios no se deja 

monopolizar por ninguna tradición humana. Dios anula el aguijón del absolutismo de 

las pretensiones humanas y desenmascara la contingencia de todas las empresas 

humanas. Dios no está monopolizado por ninguna religión. 

e)  Es un discurso siempre mediatizado por alguna creencia. No es posible hablar sin 

la mediación del lenguaje, ni utilizar éste sin expresar alguna creencia. Todo lenguaje 

está vinculado a una cultura. Depende de un contexto concreto que le da sentido y, a 

la vez, lo limita. Quien habla de la existencia de Dios ha hecho una opción previa. 

Por ello, los argumentos utilizados sólo prueban la no irracionalidad de la existencia 

divina ante aquellos que ya creen en Dios. 

f)  Es un discurso sobre un icono simbólico y no sobre un concepto. La palabra 

«Dios» es un icono que se revela y se oculta en el mismo símbolo del que se habla. 

Los símbolos son polisémicos, no unívocos como los conceptos. 

g)  Es un discurso polisémico que no puede ser ni siquiera analógico. El discurso 

sobre Dios admite muchos sentidos, a tal punto que existen tradiciones religiosas 

mutuamente inconmensurables.  

h)  Dios no es el único símbolo de lo divino. Dios es plus quam. Dios es veritas semper 

maior. La misma palabra «Dios» no es necesaria. No hay ninguna teoría universal 

sobre Dios. El pluralismo acerca de la cuestión de Dios está fundada en la polisemia 

de lo divino. 

i)  Es un discurso que revierte necesariamente en un nuevo silencio. El misterio 

divino es inefable y ningún decir lo describe totalmente ni lo define. El silencio sobre 

Dios es la encrucijada entre el tiempo y la eternidad.  

 

 

3) La experiencia de Dios 

 

a)  El silencio de la vida: el a priori de la experiencia. La inmediatez de lo urgente 

muchas veces nos impide atender a lo importante. El silencio de la Vida es el arte de 

saber silenciar las actividades de la vida para llegar a la experiencia pura de la Vida. 

Las actividades distractoras nos impiden escuchar el silencio de Dios. Sin un silencio 

de los sentidos y de la mente la experiencia de Dios se atrofia. 

b)  Constituyentes de la experiencia. La experiencia de Dios comprende cuatro 

constituyentes inseparables: 1º) la experiencia pura, vivencial e inmediata; 2º) la 

memoria de ese momento, mediatizada por el recuerdo; 3º) la interpretación que 

hacemos de esa experiencia; 4º) su recepción en un mundo cultural. Por ello, la 

cultura condiciona la vivencia y la interpretación de una religión. Ninguna religión 



puede monopolizar la experiencia de Dios. Toda experiencia de Dios está mediada 

por una religión o creencia. La experiencia de Dios es una combinación de vivencia 

personal, transmitida por nuestra memoria, comprendida por una interpretación y 

condicionada por una cultura. 

c)  Fe, acto de fe y creencia. La experiencia de Dios implica la distinción entre fe, acto 

de fe y creencia. 1º) La fe es constitutiva al ser humano. La fe es la actitud de 

apertura hacia un plus trascendente. Es apertura al misterio (credere in Deum), 

confianza en lo develado por Dios (credere Deo) y creer en su existencia (credere 

Deum). 2º) Acto de fe es la actividad por la cual el ser humano pone su fe en acción. 

3º) Creencia es la formulación doctrinal cristalizada a lo largo del tiempo. La 

creencia debe permanecer constantemente abierta. La formulación de una creencia 

puede cambiar o perderse, la fe no. La experiencia de Dios generalmente es mediada 

por una creencia, aunque no se identifica con ella. 

d)  El triple horizonte en el que aparece la divinidad. Panikkar no describe los 

descensos de lo divino, sino los ascensos del espíritu humano hacia el misterio de la 

divinidad. 1º) Horizonte meta/cosmológico: Dios es reconocido como Señor, Causa, 

Origen o Principio, no como una cosa entre otras. 2º) Horizonte meta/antropológico: 

Dios es considerado como el icono donde culmina el fin y la perfección del ser 

humano. 3º) Horizonte meta/ontológico: la presencia de Dios es afirmada más allá 

del Ser. El silencio es nuestra única actitud ante Dios, no porque seamos incapaces 

de hablar sobre él, sino porque aquello en lo que específicamente consiste es el 

silencio. Los tres horizontes corresponden respectivamente al Dios de los filósofos, 

el Dios personal de los creyentes y el Dios de los místicos. 

e)  Fragmentos en torno a la experiencia de Dios. La racionalización de la experiencia 

de Dios desemboca en la idolatría. Las pretensiones racionalizadoras de la teodicea y 

de la teología tienen algo de blasfemo. Ninguna religión y ningún sistema de 

pensamiento pueden monopolizar la experiencia de Dios. No puede haber 

especialistas de la experiencia de Dios. Nos hace tomar conciencia de nuestra 

contingencia. Nos hace humildes. Requiere que nuestro ser entero esté integrado en 

armonía con el universo. Dios es quien rompe nuestro aislamiento respetando nuestra 

soledad, pero exigiendo la renuncia al apego del yo. Paradójicamente Dios es 

conocido para los que no lo conocen y es desconocido para los que lo conocen. 

Acerca de Dios hay una docta ignorancia, una agnosía.  

f)  Sobre la iniciación. ¿Cómo se puede acceder a la experiencia de Dios? No se llega 

sólo con la fuerza de la voluntad. La iniciación tiene sentido en un universo teándrico 

donde lo divino está humanizado y lo humano se encuentra impregnado de divinidad. 

La iniciación a la experiencia de Dios tiene una dimensión personal, pero nadie se da 

la iniciación a sí mismo. La experiencia de Dios se hace en y con la totalidad de la 

realidad gracias a un toque místico, dentro de un horizonte y una experiencia 

cosmo/teándrica. 

g)  Actitud pasiva: yin. La iniciación es una iniciativa que procede de la trascendencia, 

viene de Dios. Nadie se la da así mismo. La actitud humana debe ser pasiva, es decir, 

yin. Si se le conoce es porque uno es conocido. En otras palabras, el yo no obtiene 

una experiencia sobre Dios. La experiencia de Dios es una experiencia que Dios 

posibilita en mí y a través de mí, permitiéndome ser consciente de ello. Dios no es 

alcanzado por mi experiencia, sino que soy alcanzado por él. Es una participación 

mía en la experiencia de Dios. La iniciación no consiste en buscar, sino en dejarse 

encontrar. 

 

 



4) Experiencia cristiana de Dios 

 

No hay una única experiencia cristiana de Dios sino muchas que tienen derecho a 

llamarse cristianas.  

 

a)  Tres visiones de la relación Dios-mundo. En la historia se han distinguido tres 

enfoques de la relación entre Dios y las criaturas: 1º) Visión dualista, según la cual 

Dios es el absolutamente Otro porque entre el Creador y las criaturas hay una 

distancia infinita; 2º) visión monista o panteísmo; 3º) y visión no dualista o advaita, 

según la cual la divinidad no está separado del resto de la realidad, ni es totalmente 

idéntico a ella, es inmanente y trascendente. 

b)  Concepción cristiana de la divinidad. Ni el monoteísmo estricto ni el dualismo son 

compatibles con la concepción cristiana acerca de Dios. La Trinidad es un desafío 

tanto para el monismo como para el dualismo. La Trinidad le muestra a los cristianos 

que Dios no se deja encerrar en ningún número.  

c)  La distinción Cristo-Jesús. Cristo es el parámetro cristiano para hablar de Dios. La 

palabra pronunciada por Dios es «Cristo». No hay que confundir a Jesús con Cristo, 

como si A fuese B, y por lo tanto B debiera ser A. Cristo es Jesús resucitado. Jesús es 

histórico, y Cristo transhistórico. Jesús y Cristo se distinguen, no se confunden. Son 

distintos sin estar separados. La distinción es formal, la identidad es real. 

d)  Identificación e identidad. La identificación de Jesús consiste en distinguirlo de 

cualquier otro personaje. En cambio, para conocer su identidad hace falta amor. Para 

conocer su identidad hay que encontrarse con su persona, tener la experiencia del 

Jesús resucitado, el Cristo vivo. Es una experiencia transhistórica, personal e 

intransferible. A esta experiencia mística se le llama «cristianía». En cambio, el 

cristianismo es la religión cristiana sin experiencia mística.  

e)  Tres textos de la experiencia cristiana de Dios. Esta experiencia es heredera de dos 

grandes tradiciones: la semita y la griega. Es una experiencia espiritualmente semita 

e intelectualmente griega. Se necesita una deshelenización y una deshebraización de 

la experiencia cristiana acerca de Dios. Una interpretación cristiana de Dios puede 

expresarse en los siguientes tres textos que expresan la experiencia cristiana de Dios. 

1º) ‘En él vivimos, nos movemos y somos’ [He 17,28]: es un texto que remite a la 

experiencia de Dios como vida, como energía vital y como soporte de la existencia. 

2º) ‘Nadie ha visto a Dios’ [Jn 1,18], es decir, nadie ha tenido dominio sobre él, 

podemos saborear su experiencia, no dominar cognoscitivamente. El apofatismo no 

es un invención de los místicos. 3º) ‘Para que Dios sea todo en todos’ [1Cor 15,28], 

porque todo adquiere su plena validez gracias a su presencia. 

f)  La experiencia de Jesús de Nazaret. Los textos anteriores sólo nos transmiten la 

experiencia de Dios interpretada por los cristianos. Hay que acceder a la experiencia 

que el mismo Jesús asumió. La experiencia de Jesús es trinitaria. 1º) ‘Yo y el Padre 

somos uno’ [Jn 10,30]: es una experiencia no dualista de las relaciones entre el Padre 

y el Hijo. 2º) ‘Quien me ha visto a mí ha visto al Padre’ [Jn 14, 9], porque la 

existencia de Jesús es la transparencia de lo divino. La experiencia de Dios nos hace 

transparentes. 3º) ‘Conviene que yo me vaya; porque si no me fuese, el Espíritu no 

vendrá a ustedes’ [Jn 16, 7], es decir, la experiencia de Dios no se deja objetivar, es 

un constante tránsito, una pascha. La experiencia de Dios no se posee; por ello, el no 

se deja aprisionar, es libertad. La teología cristiana occidental ha subordinado el 

pneuma al logos, el Espíritu a Cristo. Contra esa corriente, hay que dejarse llevar por 

el Espíritu para recuperar la experiencia de Dios asumida por Jesús de Nazaret. 

 



Otros textos, que expresan la experiencia de Jesús de Nazaret, son los siguientes: 4º) 

‘Que no se haga mi voluntad sino la tuya’ [Mt 26,39; Mc 14,36; Lc 22,42], 5º) 

‘Gracias Padre, porque así te ha parecido bien’[Mt 11,26; Lc 10,21],  6º) ‘Padre, en 

tus manos encomiendo mi espíritu’ [Lc 23,46]. 

 

 

5) Lugares privilegiados de la experiencia de Dios 

 

a)  El mal: ámbito paradójico. La religión ha transmitido lo mejor del ser humano, 

pero también lo peor. La religión ha sido arte sublime, pero también opio y veneno. 

La presencia del mal es un hecho indiscutible y una cuestión intrínsecamente 

religiosa. El mal es en sí mismo ininteligible e inexplicable, no tiene un porqué 

racional. El mysterium iniquitatis constituye un desafío para el monoteísmo, ¿cómo 

conciliar el mal con la existencia de un solo Dios bueno y todopoderoso? En las 

religiones no monoteístas no hay tanta dificultad para integrar el mal en el seno 

mismo de la divinidad, en ellas, la experiencia de Dios pone en contacto con el cielo 

y con las profundidades del mal.  

 

La experiencia del mal está relacionada íntimamente con la experiencia de Dios por un 

doble motivo: 1º) La experiencia de Dios trasciende la moral y la ética, es decir, el 

misterio divino está por encima del bien y del mal. 2º) El mal es un hecho ineludible e 

ininteligible. El mal nos muestra que toda la realidad no tiene porqué ser racional. El 

mal es la parte oscura de lo real. El mal es ininteligible como lo es también Dios: en 

esto coincide la experiencia de ambos. 

 

El mal no se elimina con un anti-mal. La reconciliación es la única forma eficaz de 

superar el mal. La razón ni explica ni elimina el mal. Éste sólo puede ser transformado 

por un corazón inocente. La experiencia de Dios no es un lecho florido para los 

privilegiados que no han conocido el mal; por el contrario, la experiencia del mal es 

muy a menudo el aguijón y el exordio a la experiencia de Dios. Una de las formas para 

acercarse a la experiencia de Dios es precisamente la trasgresión consciente y 

responsable. Ésta nos enfrenta con nuestra libertad. La conciencia acerca de la caída y 

de la falibilidad autentifica la experiencia de Dios porque ayuda a la comprensión de la 

condición humana. No se puede amar a los otros desde arriba; por eso, quien ama se 

hace vulnerable. La experiencia cristiana de Dios incluye la experiencia del mal. Ésta 

nos hace comprender que no tenemos respuesta para todo. Nos hace humildes, nos hace 

humanos y más realistas.  

 

b)  El silencio: ámbito místico y metafísico. El silencio es necesario para que el 

lenguaje sobre Dios no degenere en mera logomaquia. El silencio es la atmósfera en 

la que la experiencia de Dios puede respirar sin ahogarse en la dialéctica y en las 

discusiones. La teología apofática nos invita a la contemplación. La trascendencia de 

Dios nos llama al silencio. La única manera de hablar acerca de Dios es el vocativo; 

el nominativo no es posible, y todos los demás casos son antropomorfismos o 

idolatría. Se puede hablar a Dios y con Dios, no de Dios. Mientras más se conoce a 

Dios, uno se da cuenta que menos se puede conocer quién es. Sólo cuando se ha 

conseguido el triple silencio es posible la experiencia de Dios: el silencio de la 

mente, el silencio de la voluntad y el silencio de la acción. La mente guarda silencio 

cuando se calla respetuosamente ante los últimos interrogantes de la nada que la 

misma mente ha planteado. Darse cuenta de que no es posible entenderlo todo, libera 



a la mente de un peso que a menudo le abruma. El silencio de la voluntad se alcanza 

no sólo cuando «queremos no querer», y ni siquiera cuando meramente «no 

queremos», sino cuando la voluntad se integra armoniosamente en el todo, en el tao. 

Algunos le llaman a esta actitud «pureza del corazón» o «corazón vacío». El silencio 

de la acción consiste en aprovechar el rumbo de los acontecimientos para dirigir la 

vida sin acciones violentas, en completo desasimiento confiado, y diciéndole a Dios: 

«haz de mí lo que quieras».  

 

c)  El tú: ámbito concreto y el más universal. La experiencia de Dios es posibilitada 

gracias al encuentro con el tú. A Dios se le busca a través del conocimiento, por el 

amor y por medio de las obras. El primer camino nos conduce a Dios como al Yo 

supremo. En rigor mi yo es un tú/yo, es el yo de un tú. Y sólo cuando me 

experimento «tuyo» puedo tener experiencia del yo, incluso del Yo divino. La vía del 

amor descubre a Dios como a un Tú. El yo puede acceder a la experiencia de Dios 

cuando se descubre «suyo». Si siento que Dios me dice «tu eres mío» es que en 

verdad soy un tú para su/Yo, gracias al cual puedo amar al otro como a «mí mismo». 

Entre el tú y el yo hay una relación dialógica, no dualógica ni dialéctica. Quien no 

descubre al tú pierde la oportunidad de acceder a la experiencia de Dios, porque 

desde la inmanencia del tú hay que caminar hacia la trascendencia de Dios. Sólo 

quien alguna vez ha amado puede decir: «He sentido la experiencia de Dios en mi 

vida». Por esta misma razón los límites entre lo erótico y lo místico se rozan. Un 

ejemplo de ello podría presentarse en las siguientes expresiones: «Que estoy 

enamorado, todo el mundo lo sabe. Sólo que no saben de quién», porque estoy 

enamorado de Dios en y por ti. «En tus pupilas he libado la verdad, y la miel en tu 

piel... Tus labios son los umbrales del cielo. Contigo estoy más cerca de Dios... Dios 

me ama en ti... Dios existe porque tú existes». Estoy seguro que amo a Dios porque 

te amo. 

 

 

 

 

 


