
 

 
CUESTIÓN METACOSMOLÓGICA  

Y COSMOTEANTROPOLÓGICA 

Lo uno y lo múltiple 
 

 

METAFÍSICA HERMENÉUTICA 

interpretación del sentido del ser 
 

el ser se devela a través del lenguaje del otro, 

preguntando, dialogando y argumentando 

procedimentalmente 

 
 

“a)ga/phn de\ mh\ e)/xw, ou)qe/n ei)mi” 

 
«La historia del ser es la historia del amor» 

 

 
FACULTAD DE FILOSOFÍA 

 

UNIVERSITÄT INNSBRUCK 

Nivel: Licenciatura 5º Semestre 
 

 

 

 

Profesor: 

Pbro. Dr. Roberto García González 

 

 

 

Collegium Canisianum, Innsbruck, 2015 



 

2 

 

 

 

 

Para mis alumnos: el mejor servicio que 

puedo prestar a la Iglesia… aunque otros 

busquen impedirlo… los quiero… 

 

 

 

«El amor vive en la médula del ser, y está 

médula es esencialmente íntima y 

enigmática». 

H.U. von Balthasar 

 

 

«Amar equivale a ahogarse, a sumergirse en 

el ser y en el no-ser…, en las proximidades 

de la infinitud erótica… Mi espíritu sólo 

encuentra satisfacción en la metafísica». 

E.M. Cioran 

 

 

«Dedicarse a contemplar los océanos del ser 

no es un privilegio de los anémicos; los 

fuertes son mucho más aptos para ello porque 

aportan toda su fogosidad, todo su frenesí… 

¿Siempre son violentos los fuertes? Al 

contrario, los débiles son violentos por su 

debilidad». 

E.M. Cioran 

 

 

«Si no existe al menos algo, no existe nada. 

Sin embargo, algo existe. Es verdad que 

existe y que bueno que exista». 

Rob. G. Glez.  

 



 

3 

 

 

Gracias a mis amigos: 

 

A cada uno de ustedes por soportar a un tipo tan 

complejo. Para ustedes he desacademizado la 

filosofía.  Después de todo hemos crecido más 

conviviendo que apretando los puños. La filosofía es 

mucho más que las clases. He sido más que feliz, 

incluso en mis congojas. 

 

Al linaje pensante con quien puedo argumentar, 

dialogar y preguntar. Gracias por facilitarme la 

interpretación del sentido del ser: a Erasmo Bautista, 

mi ‘navaja de Ockham’; a Carlos Díaz, quien siempre 

mira a los ojos; a Mauricio Beuchot, por su buen 

humor; a Raúl Fornet Betancourt, por su constelación 

intercultural; a J. Francisco Gómez H., por su filosofía 

diferente; a Sarah A. Monreal, mi prenda ingeniosa y 

musical; a Amanda Porter, el bisturí experto que ya no 

necesita de la vista; a Alfredo Vargas, por su 

invitación que quiero aceptar,… 

 

…a Humberto E. Anízar, la modesta sabiduría que 

prematuramente hemos perdido; a Pedro M. 

Gasparotto, cuya profunda mirada sigue frente a mí; a 

Antonio Ibargüengiotia, que no para de fumar; a 

Manuel Rodríguez, el enamorado de la filosofía y de 

las orquídeas; a Rafael López, sutilmente ‘Angélico’; 

a Salvador Arroyo, por su paradójica insistencia; a 

Bruno Gelati, porque le gusta la historia. Y 

«e/spes/ci@lmente» a AT&T, el punto arqui/médico 

de mi filosofía, sabio como él mismo, con 

complicidad y estilo. 

 

A los amigos que quiero volver a ver: Gari, Hugo, 

Caro, Adán, Magda y Carlos. A los más cercanos de 

lo que ellos creen: Aldo, Arqui ¡otra vez!, Mario2, 

Gabriel, Fernando2, Ramón, Eduardo, Elías, Adal, 

Alejandro2, Sony, Chuck2, J. Armando, Ezequiel, 

Ismael, Oscar, Adolfo, J. Antonio3, Luis F2, Miguel, 

Ernesto, José Ma.2, Cristo, Juan, Hugo, Gonzalo, 

Edgar2, J. Alberto, Jorge, René2, Ricardo, Armando, 

Diego, Paúl, Cayetano, Jacob, Daniel, José de Jesús, 

Salvador, José2, Jesús2, Santiago, Juan2, Pedro2, Pablo2 

y a todos los A/póst/oles de primer@, ahora en tercero. 

Gracias por estar vivos. Dejemos que los muertos se 

retuerzan en sus sepulturas.  



 

4 

METAFÍSICA 
 

 

 

PRÓLOGO 
 

 

La metafísica intenta descubrir y poner de manifiesto metódicamente el conocimiento 

originario y atemático acerca del ser. Para ello debe ser fundamentada críticamente y 

desplegada en su contenido mediante una reflexión trascendental a partir de las 

condiciones previas de posibilidad de todo lo existente como cuestionable. Algunos 

filósofos que han ensayado esta propuesta son: Joseph Maréchal (1878-1944), André Marc 

(1892-1961), Johannes Baptist Lotz (1903-1992), Karl Rahner (1904-1984), Bernhard 

Lonergan (1904-1984), Hans Urs von Balthasar Pietzcker (1905-1988), Emerich Coreth 

(1919) y Erasmo Baustista Lucas (1954). Estos filósofos han repensado de nuevo la 

totalidad de la metafísica desde sus fundamentos fundamentándola metódicamente y 

desarrollándola sistemáticamente.  

  

 

0. INTRODUCCIÓN 
 

0.1 Para una historia del concepto de metafísica 
 

1) ¿Qué es metafísica? El término «metafísica» ha sido acuñado a lo largo de la historia. El 

primitivo pensamiento griego (s. VII-VI a.C.) se preguntó acerca del a)rxh/ pa/ntwn, 

acerca del fundamento que comprehende completamente a todo lo que es. Platón (427-

347 a.C.) encontró una respuesta en el mundo suprasensible de las esencias eternas, 

necesarias y universales. Aristóteles nos legó la obra más significativa de la antigüedad 

acerca de la metafísica como prwth/  /a o como /a. Andrónico de Rodas 

realizó una nueva edición de las obras de Aristóteles (384-322 a.C.) en el siglo I a.C. y le 

llamó a estos escritos ta\ meta\ ta\ usika\. La noción aristotélica de metafísica implica 

tres acepciones distintas: a) ‘ciencia’ de lo suprasensible y divino, ‘ciencia’ de las últimas 

razones o fundamentos de las cosas, y ‘ciencia’ del ente en cuanto ente1. La tercera 

acepción comprehende las otras dos. Por ello, la ‘ciencia’ del o)\n $(= o)\n es la más universal 

que abarca la totalidad de lo existente barruntando acerca del Jei=on, es decir, acerca del 

fundamento divino de todo ente. La pregunta acerca de los últimos fundamentos del ente 

ayuda a entrelazar la metafísica en cuanto ‘ciencia’ del ser en cuanto tal y en cuanto 

‘ciencia’ del Ser divino.  

                                                           
1
 “E)/stin e)pisth/mh tij h(\ Jewrei= to\ o)\n $(= o)\n kai\ ta\ tou/t% u(pa/rxibta kaJ’ au(to/”. 

ARISTÓTELES, Metafísica, G, cap. I, 1, 1-2 {=Ta/ meta/ ta/ fisika/ (Firmin Didot, París [s.a.]) II, 

500 [trad. cast. de CALVO, Tomás, Metafísica (Gredos, Madrid 1998) 161]}.  



 

5 

 

2) Tomás de Aquino (1224 ó 1225-1274) asume las tres acepciones aristotélicas de la 

metafísica. Reconoce que la filosofía primera es una ‘ciencia’ divina o teológica porque se 

remonta a las primeras y últimas causas, a tal punto que Dios se convierte en la causa 

primera y universalísima de todos los entes. Gracias a esto Tomás lleva mucho más lejos 

el desarrollo del planteamiento aristotélico, porque el Aquinense hace una interpretación 

de «ser (esse) como acción», es decir «ser como verbo activo»; en cambio, el Estagirense 

reducía el ser (ei)=nai) a ente (to\ o)\n), considerándolo como «sustantivo», si bien es cierto 

que al considerarlo en cuanto existente ($(= o)\n) recupera en parte su sentido activo como 

verbo. Francisco Suárez (1548-1617) asume la metafísica de Tomás de Aquino haciendo 

algunas modificaciones. Sus Disputationes Metaphysicae ofrecen la primera metafísica 

sistemática de la escolástica. A partir de la Instauratio Magna Scientiarum de Francis 

Bacon (1561-1625) se desgarra la filosofía en tres secciones que tratan respectivamente de 

Dios, de la naturaleza y del ser humano. Éstas están precedidas por una ciencia 

fundamental denominada «primera filosofía» que es considerada como filosofía 

fundamental más que culminación de la filosofía. La nueva disciplina recibió el nombre de 

Philosophia entis, Ontosophia, y finalmente Du Hamel le llamará Ontología.  

 

3) Christian Wolff (1679-1754) separó definitivamente la ‘ciencia’ del ser y la de Dios. 

Distinguió entre Metaphysica generalis y Metaphysica specialis. La primera consiste en 

una ontología fundamental deductiva y puramente conceptual, es decir, un vacío 

axiomatismo formal-ontológico. La Metaphysica specialis despliega deductivamente el 

contenido de la cosmología, antropología y teología. La sistematización de Wolff fue 

aceptada casi de modo universal por su utilidad en la enseñanza académica. La ontología 

wolffiana es una doctrina formal y abstracta de los primeros principios y de los conceptos 

fundamentales de la filosofía. Esta formalización llevó a una conceptualización del ser y 

paulatinamente a un olvido de la develación del sentido del ser como acción. La metafísica 

del ser en cuanto ser se convirtió en una ontología del ente en cuanto ente y finalmente en 

una crítica de los primeros principios del conocimiento que no alcanzaba el estatuto de una 

metafísica del conocimiento.  

 

4) Immanuel Kant Reuter (1724-1804) se plantea la siguiente pregunta: ¿Es posible la 

metafísica como ciencia? La pregunta acerca de la posibilidad de la metafísica le conduce 

a la pregunta sobre la posibilidad de un conocimiento universal y necesario por la vía de la 

razón pura o la vía de la razón práctica. Al final, el pensamiento se encierra en una 

«metafísica de la subjetividad». La metafísica deja de ser definitivamente una metafísica 

del ser convirtiéndose en una doctrina formal de los primeros principios de la razón y del 

conocimiento. Comienza la moderna metafísica sin ser, una pura filosofía de las esencias y 

de la mera subjetividad. En esto desembocó el olvido racionalista e idealista del ser. Kant 

declaró la imposibilidad de la metafísica como ciencia, pero como saber atemático siguió 

existiendo a tal punto que el mismo Kant lo planteó como saber ‘práctico’. La obra de 

Kant tiene un significado profundo en la historia de la metafísica. Desde un enfoque 

deconstructivo Kant impulsó la auto/aniquilación de una metafísica esencialista, una 

metafísica que era imposible sin el ser. Desde un enfoque afirmativo Kant nos ha heredado 



 

6 

el método crítico trascendental para la metafísica contemporánea que debe buscar las 

condiciones de posibilidad de sí misma. La metafísica debe fundamentar críticamente sus 

propios fundamentos.  

 

5) Idealismo alemán posterior a Kant. En la filosofía de Johann Gottlieb Fichte (1762-

1814), denominada idealismo ético o subjetivo, la «doctrina de la ciencia» 

(Wissenschaftslehre) ocupa el lugar de la metafísica. En el ideal-realismo o real-idealismo 

de Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1775-1854) el yo se trasciende a sí mismo 

interiorizándose en el Absoluto. De esto modo, la metafísica intenta reivindicar su antigua 

unidad entre sujeto, ente, ser y Dios. El idealismo absoluto o panlogismo de Georg 

Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) pretende consumar la ciencia pura de la razón en 

una ciencia absoluta de la razón. Para ello es necesario un punto de partida absoluto 

elaborado mediante la auto/reflexión sobre las experiencias de la conciencia. Hegel 

elabora este punto de partida en su Lógica, que es la disciplina filosófica substitutiva de la 

metafísica. La Lógica hegeliana es ontología y teología a la vez, es decir, metafísica, 

porque describe lo que Dios es en su esencia eterna, antes de su despliegue dialéctico en la 

naturaleza y en el espíritu finito. La filosofía de la Naturaleza de Hegel corresponde a la 

cosmología wolffiana, y la filosofía del Espíritu a la antropología de Wolff. Por tanto, con 

Hegel vuelve a ser planteada la metafísica, aunque desde una perspectiva idealista. 

 

6) Siglo XIX. El planteamiento de la metafísica en el siglo XIX fue deficiente. A lo sumo 

se intentó presentar como una síntesis universal del contenido de la experiencia total; es 

decir, se le dio un enfoque esencialista y reductivo a la ontología. Edmund Husserl 

(1859-1938) promulgó la «¡vuelta a las cosas mismas!» (Zurük zu Sachen selbst!), es 

decir, la vuelta a la ontología mediante el método fenomenológico y la intuición eidética 

de las esencias. Nicolai Hartmann (1882-1950) se esfuerza por establecer una ontología 

realista. Karl Jaspers (1883-1969) titula como Metafísica el tercer volumen de su obra 

principal La Filosofía; sin embargo, sólo es una metafísica cifrada. La metafísica no fue 

sistemáticamente tematizada en el siglo XIX.  

 

7) Martin Heidegger (1889-1976) representa el primer gran esfuerzo del siglo XX por 

restaurar la metafísica gracias a la así llamada «ontología fundamental». Heidegger 

reprocha a la moderna filosofía occidental haberse olvidado del ser, porque ha 

reflexionado sobre el ente y no sobre el ser del ente. Hay que atender a la diferencia 

ontológica entre ser y ente. La filosofía moderna ha sido a lo sumo una «metafísica de la 

subjetividad» amnética del ser. Por eso desembocó en el nihilismo. La pregunta del ser es 

planteada por el hombre como «da-sein». El hombre intenta comprender el sentido del ser 

que le sale al encuentro y se le devela como a)lh/Jeia. El hombre «ex-sistente» es 

apertura permanente al ser. El ser humano construye lingüísticamente el hogar y la patria 

(Ortschat) de la verdad del ser. El método fenomenológico sirve al hombre, como ser en el 

mundo y ser en el tiempo, para disponerse con serenidad (Gelassenheit) a la 

autodevelación del ser. El óbice de la filosofía heideggeriana consiste en la hipostasiación 

del ser.  

 



 

7 

8) Heidegger dejó pendiente la sistematización metódica de la metafísica. Por eso hay que 

tematizar en nuestro tiempo la cuestión del método con el que la metafísica puede 

fundamentarse y sistematizarse. La metafísica estudia el ser del ente. De ahí emana su 

finitud y su pobreza, y también su riqueza y trascendencia. La historia nos ha enseñado que 

la metafísica es bipolar: estudia el ser a partir del ente. Sin embargo, ¿es posible 

fundamentar la metafísica? ¿se puede desarrollar sistemáticamente de modo crítico? ¿con 

qué método? 

 

 

0.2 El problema del método de la metafísica 
 

 

1) ¿Qué método hay que utilizar para fundamentar y sistematizar la metafísica? El primer 

paso para fundamentar la metafísica consiste en garantizar la posibilidad de su propio 

método. Para ello no hay que dar nada por supuesto. Hay que cuestionar incluso la 

posibilidad de la misma metafísica, la posibilidad de su método y la posibilidad de su 

objeto de estudio. El método se establece de acuerdo con el objeto de estudio. En breve: 

hay que cuestionar absolutamente todo y, por lo tanto, todo es preguntable. 

Afortunadamente toda pregunta es posible y está orientada por un pre/saber implícito 

acerca de lo preguntado2. Por tanto, cuando alguien se pregunta acerca del ser del ente ya 

tiene un saber atemático sobre el ser del ente que posibilita la realización de la misma 

pregunta sobre el ser del ente. Esto exige que el mismo preguntar sea interrogado para 

explicitar las condiciones de su posibilidad. El método más exigente que puede ser 

empleado en la metafísica consiste en preguntar por absolutamente todo.  

 

2) Otros métodos posibles para la metafísica. Hay que comparar nuestro método con otros 

que han sido propuestos. El conocimiento de la metafísica es mediato porque ésta no es 

una ciencia empírica. Por ello, no se puede utilizar un método «sintético-inductivo». 

Tampoco es satisfactorio el uso del método «analítico-deductivo», puesto que la metafísica 

no debe presuponer nada sino fundamentarlo todo.  

 

3) El conocimiento mediato de la metafísica supone un conocimiento inmediato 

procedente del contacto sensible de lo real, gracias al cual se tenga una experiencia externa 

e interna que dé contenido a la abstracción del ser a partir de los entes. El intelecto 

humano podrá llegar al ser sólo si siempre está en el ser óntica y epistémicamente. Es más, 

la pregunta por el ser es ante/predicativa, es decir, preguntar por el ser no es preguntar 

sustantivamente por ningún sujeto ni por ningún predicado; más bien, preguntar por el ser 

no es sino atender al verbo «ser». Por tanto, la fundamentación crítica de la metafísica sólo 

es posible si mostramos que nuestro intelecto y nuestra existencia se mueven 

esencialmente en el horizonte del ser con un pre/saber atemático y un coexistir 

                                                           
2
 CORETH, Emerich, Methaphysik. Eine Methodisch Systematische Grundlegung (Tyrolia Verlag, 

Innsbruck 1961) [trad. cast. de AREITIO, Ramón de, Metafísica: una fundamentación metódico 

sistemática (Ariel, Barcelona 1964) 47.  



 

8 

ante/predicativo. La sistematización de la metafísica exige que el pre/saber atemático y el 

coexistir ante/predicativo se tematicen explícitamente. La sistematización de la metafísica 

lleva consigo esta exigencia imperativa: ‘el presaber atemático debe convertirse en saber 

temático’.  

 

4) El método trascendental de la metafísica lleva este adjetivo porque busca las 

condiciones previas de posibilidad universales y necesarias acerca del conocimiento del 

ser por parte del sujeto. Es trascendental porque se ocupa de la manera como el sujeto 

conoce los objetos. El método trascendental implica una doble actividad: reducción y 

deducción.  El aspecto reductivo consiste en tematizar las condiciones de posibilidad del 

saber o del querer. Va de lo sabido temáticamente o querido temáticamente a lo con/sabido 

o con/querido atemáticamente, es decir, lo pre/sabido o pre/querido que posibilitan la 

posterior sistematización explícita del saber y del querer. En cambio, el aspecto deductivo 

consiste en inferir las consecuencias derivadas de las condiciones de posibilidad obtenidas 

gracias a la reducción. Es decir, la reducción va de lo posteriormente tematizado a lo que 

posibilita lo pre/sabido implícitamente con anterioridad. Y la deducción va de lo 

pre/sabido implícitamente con anterioridad a lo tematizado posteriormente.  

 

5) Punto de partida metodológico. El punto de partida que se busca debe ser originario y 

no debe suponer nada, de modo que proporcione a la metafísica una base garantizada. Al 

buscar este punto de partida uno se pregunta: ¿por dónde hay que empezar? Esta pregunta 

por el punto de partida se da a sí misma la respuesta: la capacidad de preguntar es el 

punto de partida buscado. La pregunta cuestionante no supone absolutamente nada 

como previamente fundado. El preguntar continuo es el punto de partida que lo cuestiona 

todo y que pone en tela de juicio a todo. Si se pregunta por el punto de partida ese mismo 

preguntar muestra que la pregunta es el punto de partida. Al preguntar por el punto de 

partida que es la pregunta, uno se pregunta acerca de la pregunta. La reflexión acerca de la 

pregunta es una pregunta acerca de la pregunta. Este punto de partida coincide con la 

naturaleza del ser humano que se entiende a sí mismo como el ser que puede preguntar3. 

Esta capacidad le distingue de todos los entes que no pueden preguntar, y que sólo pueden 

ser objetos de la pregunta. 

 

6) La pregunta es el medio metodológico para fundamentar la metafísica. Cada pregunta 

conscientemente elaborada implica un saber atemático que posibilita esa pregunta. Rahner 

había escrito: "no se puede preguntar ni por lo absolutamente incognoscible ni por lo 

absolutamente desconocido"4. Se puede preguntar acerca de todo lo conocido y acerca de 

todo lo cognoscible. Si algo existe entonces es conocido o cognoscible, al menos indirecta 

y analógicamente. Si algo es conocido o cognoscible entonces es preguntable, y por lo 

tanto, cuestionable. Existir o ser es cuestionabilidad. Los límites de la existencia son los 

límites de la cuestionabilidad porque se puede preguntar acerca de todo lo que existe. 

                                                           
3
 Ibid., p. 60. 

4
 RAHNER, Karl, Geist in Welt: Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin (Kösel Verlag, 

Münich 1957) [tr. castellana de ÁLVAREZ BOLADO, Alfonso, Espíritu en el mundo: metafísica del conocimiento 

finito según Santo Tomás de Aquino (Herder, Barcelona 1963) 84. 



 

9 

Cuando alguien pregunta ¿qué es esto?, implícitamente pregunta ¿qué es?, es decir, ¿qué 

existe? En otras palabras, se pregunta por lo existente, y puesto que todo lo existente es 

preguntable en cuanto conocido o cognoscible, es posible preguntar temáticamente en 

general acerca de todo lo que existe como preguntable, es decir, es posible la pregunta 

acerca del ilimitado horizonte del ser. El ser es cuestionable por eso mismo es posible 

preguntar por él. El ser es preguntable porque se tiene un incipiente saber implícito sobre 

él. Sin embargo, todavía no se le conoce plena y exhaustivamente, por eso se puede seguir 

preguntando acerca de él. A raíz de lo anterior, se puede concluir que la pregunta por el ser 

no sólo es posible, sino también necesaria para sistematizar el saber implícito ya 

alcanzado. 

 

7) Relación entre lógica y metafísica. La lógica no puede autofundamentarse, necesita de 

la metafísica para esta tarea. La metafísica no debe suponer nada, ni siquiera la lógica 

formal. Ésta se co/fundamenta simultáneamente con la fundamentación de la metafísica.  

 

8) Relaciones del método de la metafísica con otros métodos de la filosofía. El método 

trascendental de la metafísica es un método integral que asume los demás métodos 

insuficientes. El método inductivo aporta la necesidad de un punto de partida desde la 

experiencia. El método trascendental completa el método inductivo mostrando las 

condiciones de posibilidad de la misma experiencia y justificando filosóficamente el valor 

de la experiencia. El método deductivo es imprescindible para la filosofía. Sin embargo, el 

método trascendental muestra los límites de este método, negándose a tomar como punto 

de partida unas supuestas ideae innatae; más bien se parte de una saber atemático y 

preconceptual para sistematizarlo temáticamente. El método trascendental conserva la 

experiencia de la presencia del ser, negándose a esencializarlo. El ser no es puesto por el 

intelecto humano esencialista, sino que es supuesto implícitamente en el pre/saber 

atemático, y se pone a sí mismo como horizonte siempre abierto de la preguntabilidad 

acerca de lo existente en general. El método fenomenológico es valioso porque atiende a lo 

que se muestra a sí mismo en la conciencia. Sin embargo es un método de las puras 

esencias y no una sólida metafísica del ser.  

 

En conclusión: la metafísica no pretende conocer o probar algo completamente nuevo, del 

todo desconocido. Por el contrario, trata de explicitar el saber implícito ya alcanzado 

atemáticamente desde siempre, pero todavía no comprendido sistemáticamente.  

 

 

I. PUNTO DE PARTIDA: TODO ES PREGUNTABLE Y 

TODO ES CUESTIONABLE. LA PREGUNTA Y EL 

SER 
 

 



 

10 

Al comienzo de la metafísica hay que preguntar primeramente por su punto de 

partida. Esta pregunta interroga acerca de lo incuestionablemente primero que no supone 

nada. Si el punto de partida es la pregunta, entonces la pregunta acerca del punto de 

partida es la pregunta acerca de la pregunta. Preguntamos por todo lo que existe porque 

todo lo existente es preguntable. Los límites de lo existente en general son los límites de la 

preguntabilidad, por ello el ser es el horizonte de posibilidad de toda pregunta. El ser es 

presabido atemáticamente en toda pregunta por eso cada pregunta es implícitamente una 

pregunta sobre el ser.   



 

11 

1.1 La pregunta 
 

 

1.1.1 La pregunta como punto de partida 

 

Primero hay que preguntar por el punto de partida. La pregunta por la pregunta es 

el punto de partida críticamente más radical5. Renunciar a preguntar significa renunciar a 

pensar.  

 

 

1.1.2 La pregunta acerca de la pregunta: una pregunta dialogante y un diálogo cuestionante 

 

 El punto de partida de la metafísica es la pregunta acerca de la pregunta. Este 

preguntar exige un estilo intersubjetivo de modo que la pregunta sea dialogante, y el 

diálogo sea cuestionante a través de un procedimiento inter/comunic/activo. Es decir, la 

metafísica debe renunciar a una elaboración solitaria para someterse al debate 

intersubjetivo de una comunidad ilimitada de comunicación y una comunidad de 

comunicación ilimitada. Es decir, la pregunta por la pregunta no es solitaria, sino 

solidariamente compartida en la interacción de una comunidad de comunicación y de vida. 

Cuando algún interlocutor válido pregunta también acerca de la preguntabilidad pone en 

cuestión la propia capacidad de preguntar, es decir, pone todo como cuestionable. Al 

preguntar se muestra prácticamente la posibilidad de preguntar y dialogar 

intersubjetivamente. Se puede cuestionar sobre todo sin presuponer nada como 

previamente fundado. La posibilidad de preguntar se fundamenta prácticamente por el 

mismo hecho de preguntar y cuestionar todo. Preguntar en general acerca de todo es una 

realización ejercida a través del diálogo intersubjetivo. Preguntar acerca de la posibilidad 

de preguntar implica hacer un esfuerzo por tematizar reflejamente los límites de lo 

preguntable. Las preguntas más importantes que el ser humano puede formular al respecto 

son éstas: ¿quién soy yo? ¿por qué existo yo y no otro? ¿por qué existe algo y no más bien 

nada? (Heidegger, Balthasar) ¿por qué la necesidad del ser y no más bien del ente? (Paolo 

Flores d’Arcais) ¿por qué la necesidad del ser y no más bien de la nada? ¿qué pasa con el 

ser? (Heidegger) ¿por qué el ser está tan necesitado de una explicación? 

 

                                                           
5
 Otros puntos de partida que se han utilizado históricamente en la filosofía. a) El análisis del juicio: sin 

embargo todo juicio supone un saber y un preguntar. b) La duda: sin embargo puedo dudar de todo, 

menos de que puedo preguntar, dado que si dudo, entonces pienso y puedo preguntar. La duda se supera 

con la pregunta, no la pregunta con la duda. c) La historia de la metafísica: sin embargo hay que 

preguntar a la historia acerca de la posibilidad de la metafísica. d) El diálogo: la pregunta tiene lugar en 

el diálogo personal. ¿Es posible que la pregunta supere el diálogo? La pregunta es un elemento del 

diálogo. e) Conclusión: se ha elegido la pregunta porque se puede autofundamentar la posibilidad de 

preguntar acerca de todo en general. f) Síntesis: un punto de partida conciliador podría ser un preguntar 

dialogante y un diálogo cuestionante con un estilo intersubjetivo e inter/comunic/activo, para que la 

transformación de la metafísica vaya «de una metafísica fundada en solitario a la validación 

intersubjetiva y solidaria de una metafísica procedimental desde una postura post/ilustrada, 

comunicativa e interactiva». 



 

12 

 

1.1.3 La pregunta por las condiciones de la pregunta: se sabe algo pero no se sabe todo 

 

 Si alguien cuestiona la posibilidad de preguntar necesita plantear algunas 

preguntas. Por ello el cuestionamiento de la posibilidad de preguntar refuerza la necesidad 

de preguntar. La pregunta es posible gracias a un pre/saber atemático y gracias a que el 

objeto en cuestión todavía no se comprehende totalmente, y por lo tanto es interrogable. 

Ambos elementos son las condiciones trascendentales de posibilidad del preguntar. Estas 

condiciones no cuestionan acerca de la posibilidad del preguntar sino cómo es posible. La 

pregunta por la pregunta llega a convertirse en pregunta acerca de las condiciones 

trascendentales de posibilidad propias del preguntar en general. Éstas condiciones son: a) 

se sabe algo atemáticamente, b) pero no se sabe todo exhaustivamente. 

 

 

1.1.4 El pre/saber atemático y la comprehensión incompleta como condiciones de la 

pregunta 

 

 Se puede preguntar a partir de lo que se sabe implícitamente acerca de lo no 

comprehendido totalmente. Si no se sabe absolutamente nada no se puede preguntar nada; 

y si se sabe todo la pregunta queda superada por el saber. En ambos casos ninguna 

pregunta sería posible. Las condiciones de posibilidad del preguntar tienen dos elementos: 

la interrogabilidad y la cuestionabilidad. Un asunto es interrogable porque no se conoce 

exhaustivamente; en cambio, es cuestionable porque se conoce parcialmente algo sobre él. 

Ambos elementos se basan en la unidad entre saber y no saber, es decir, de un no saber 

que sabe y de un saber que no sabe. En otras palabras, la unidad entre un saber parcial y un 

no saber exhaustivo. Sé que todavía no sé todo, pero quiero saberlo y por eso pregunto. 

Por lo menos conozco que algo es cognoscible e interrogable. A partir de aquí procede el 

querer saber, y de este querer saber surge la pregunta. Un pre/saber atemático origina mi 

preguntar y pregunto para saber más y mejor. A este no saber que sabe se le llama 

«pre/saber de la pregunta». El pre/saber es atemático, asistemático, implícito, incompleto, 

indeterminado e inconcluso.  

 

 

1.2 El pre/saber de la pregunta 
 

1.2.1 El pre/saber de la pregunta particular 

 

 La pregunta particular que sirve para nuestro propósito es aquella que interroga 

acerca del punto de partida de la metafísica. Para poder plantearla necesito tener 

implícitamente un pre/concepto de metafísica. Esta anticipación de lo no sabido posibilita 

cualquier pregunta particular y la capacidad de preguntar en general. El puro pre/saber es 

la condición constitutiva de posibilidad del preguntar en general. En seguida hay que 

mostrar que la capacidad de preguntar en general tiene como condición de posibilidad un 

horizonte puramente a priori, que coincide con el horizonte total del ser en general.  



 

13 

 

 

1.2.2 El pre/saber general de la pregunta en general 

 

 

 Un pre/saber específico posibilita una pregunta específica. En cambio, un pre/saber 

general posibilita la capacidad de preguntar en general. Todo pre/saber específico puede 

desembocar en un preguntar en general, es decir, en una pregunta acerca de la pregunta. Es 

más, toda pregunta específica es posible gracias a que el ser humano puede preguntar en 

general. Si puedo preguntar por todo, entonces puedo preguntar por cada ente particular. 

 

 

1.2.3 La anticipación pura hacia lo interrogable en general 

 

 La anticipación hacia algo interrogable es un saber atemático, incompleto, 

indeterminado e inconcluso. Consiste en conocer por lo menos que algo es cognoscible e 

interrogable. Esta anticipación orienta la pregunta dándole rumbo. Este rumbo no puede 

estar completamente determinado ni indeterminado por antonomasia. Ahora bien, sólo 

puedo preguntar por lo interrogable y, por tanto,  por todo lo que es interrogable. El rumbo 

global del preguntar es lo interrogable en general, es decir, la totalidad comprensiva de lo 

interrogable o el horizonte de la interrogabilidad en general. Si puedo preguntar por todo, 

se abre el horizonte total y general de interrogabilidad. Esta apertura es una anticipación 

del ser en general en el pre/saber atemático. 

 

 

1.2.4 La anticipación pura del ente en general 

 

 Una pregunta particular sobre un ente es posible porque el hombre puede preguntar 

en general. Por ello, la posibilidad de una pregunta particular se basa en la posibilidad del 

preguntar en general cuyo horizonte es la totalidad de todo lo preguntable. Todo lo 

existente es interrogable. El ser humano puede preguntar por todo. La capacidad de 

preguntar por todo en general es la condición de posibilidad de cada pregunta particular. 

Obviamente, no se puede preguntar por todo mientras sólo se pregunte por cada ente en 

particular. Sólo se puede preguntar por todo si se le abarca con preguntas globales que le 

aborden explícitamente, por ejemplo, ¿qué es ese todo? ¿qué es la totalidad de lo 

preguntable?  

 

Se puede preguntar por todo a la vez, sólo si todos los entes forman una unidad. La unidad 

de la pregunta presupone la unidad de lo preguntado y de lo preguntable, al menos en 

cuanto que todos los entes son interrogables. Es decir, nada de todo lo que existe puede 

sustraerse a la pregunta de «si es» y «qué es». Por lo menos, todo lo existente constituye 

una unidad en cuanto «que es» y en cuanto «que es interrogable». A cada existente se le 

llama ente. Todo ente en general supone un horizonte de unidad de existencia y de 

interrogabilidad. La capacidad de preguntar por todo ente en general es la condición de 



 

14 

posibilidad de toda pregunta acerca de cada ente en particular. Por ello, se puede hablar de 

una anticipación del ente en general prioritaria a cada ente. 

 

 

1.2.5 La anticipación pura del ser en su totalidad 

 

 

 Cuando intento preguntar por el ser en general, esta pregunta ya no es una 

interrogación por el ente, sino una pregunta «acerca del ente en cuanto existente»6. Todo 

ente coincide en cuanto que es y que es preguntable. El ente existe gracias a que es, es 

decir, gracias a realiza «la acción de ser». Por tanto, preguntar por el ente en cuanto 

existente equivale a preguntar por el ser del ente, o con más precisión, por la acción de ser 

del ente. La acción de ser es aquello por lo cual todo ente encuentra su unidad. La acción 

de ser es la condición de posibilidad para que todo ente sea. Por ello, se puede hablar de 

una anticipación de la acción de ser prioritaria a todo ente. En resumen, es posible 

preguntar por la acción de ser en general, gracias a un pre/saber atemático y a un saber 

todavía no exhaustivo. Este pre/saber acerca de la acción de ser es la condición 

trascendental de posibilidad de todo preguntar. La pregunta por la acción de ser es la 

«pregunta metafísica». La noción metafísica de «ser» utilizada en este contexto no 

coincide con la suma matemática posterior de todos los entes, ni como la unidad 

cronológicamente anterior de todas las diferencias, sino como «acción de ser» (actus 

essendi).    

 

 

1.3 El ser como horizonte de la pregunta 
 

 

1.3.1 El ser como condición de la pregunta 

 

 

 «Ser» es la condición de posibilidad para la existencia de todo ente, de toda 

pregunta acerca del ente y de todo preguntar en general. Por ello, el ser constituye el 

horizonte y el fundamento de la interrogabilidad. Si todo es interrogable porque es, el ser 

tiene que ser «lo interrogable por antonomasia». Por un lado, el ser es el horizonte de la 

cuestionabilidad porque el ser humano tiene una pre/saber atemático acerca del ser. Por el 

otro, el ser es el horizonte de la interrogabilidad porque el ser humano todavía no adquiere 

un conocimiento exhaustivo de definitivo sobre el ser. El ser es «lo cuestionable por 

antonomasia». Se puede preguntar por el ser porque este es interrogable y ciestionable 

simultáneamente, es decir, por lo que se sabe atemáticamente y por lo que no se sabe 

todavía sobre él. Si todo es cuestionable se le impone a cada uno la necesidad de 

preguntar. Aunque cada pregunta particular fuera opcional, la pregunta por el ser sería 

ineludible en última instancia. Es más, la pregunta por el ser es inevitable para el ser 

                                                           
6
  Por el ente en cuanto ente, to\ o)\n $(= o)\n, escribió Aristóteles.  



 

15 

humano que es el interrogante por todo lo que es y, por tanto, por el horizonte total de la 

acción de ser. 

 

 

1.3.2 El ser como lo incondicionado 

 

 

 Al preguntar no pretendo saber cómo es lo interrogado sólo «para mí», ni sólo 

cómo es «para los demás» o «para nosotros»7, porque este tipo de validez intersubjetiva 

sería una validez condicionada. Por esta razón, se busca cómo es «en sí» con una validez 

objetiva e incondicionada por los diversos sujetos, de tal manera que exija un 

reconocimiento por parte de todos los interlocutores capaces de argumentar a través de 

procedimientos de diálogo. Por esta vía del ser en sí y por sí, se puede abrir paso 

posteriormente la cuestión de la existencia de Dios. 

 

 

1.3.3 El ser como lo ilimitado 

 

 El horizonte incondicionado del ser es ilimitado si no hay nada que trascienda sus 

confines. Este horizonte ayuda a darle su sentido global a cada ente. Es decir, dentro del 

horizonte extensivamente último del ser se le puede dar el sentido intensivamente último a 

cada ente. La incondicionalidad y la ilimitación del horizonte del ser garantizan 

extensividad y la intensividad del sentido de cada ente. En suma, el horizonte del ser es el 

horizonte ilimitado e incondicionado de todo nuestro preguntar y saber. La ilimitación de 

este horizonte es distinta de la infinitud del ser absoluto de Dios. 

 

 

 

II. EL PREGUNTAR COMO REALIZACIÓN DEL 

DES/CUBRIMIENTO DEL SER 
 

 

 

Descubrir es develar. Desde una perspectiva objetiva el des/cubrimiento es 

develación o auto/representación. En cambio, desde una perspectiva subjetiva, el 

des/cubrimiento es búsqueda humana preguntante. El des/cubrimiento del ser se realiza 

cuando el hombre pregunta por el horizonte incondicionado e ilimitado del ser. El ser es el 

horizonte incondicionado e imitado que posibilita el preguntar. El preguntar es la 

realización cuestionante del ser. Entre ser y preguntar, y entre ser y saber se da una 

similitud y una diferencia. 

                                                           
7
 El nosotros constituye una comunidad ilimitada de comunicación y una comunidad de comunicación 

ilimitada. 



 

16 

2.1 Similitud y diferencia 
 

2.1.1 La similitud entre ser y saber 

 

 Todo preguntar acerca el ser supone un saber atemático respecto al ser. Es un saber 

proyectivo, no un saber exhaustivo. Por un lado, el hombre que pregunta sobre el ser se 

esfuerza por saber y por des/cubrir el sentido global del ser mediante la pregunta. Por el 

otro, el ser auto/des/cubre su propio sentido a aquél que pregunta. Por ello, el preguntar se 

convierte en la realización del des/cubrimiento del ser. Entre preguntar, saber y ser hay una 

unidad originaria de co/implicación recíproca. Son similares, pero diferentes. La similitud 

consiste en que: «ser» es ser conocido parcialmente, es decir, un saber implícito 

preguntante. Y también consiste en que: «ser» es ser cognoscible, es decir, un saber no 

exhaustivo cuestionable. En cambio, la diferencia entre preguntar, saber y ser muestra que 

el preguntar y el saber no absorben ni agotan exhaustivamente el contenido ilimitado e 

incondicionado del ser.  

 

 

2.1.2 La diferencia de ser y saber 

 

 El ser trasciende el saber. La diferencia que distingue ser y saber hace posible la 

pregunta y el cuestionamiento del ser, puesto que no se conoce exhaustivamente. Sin 

embargo, la pregunta también es posible gracias al pre/saber atemático acerca del ser; por 

ello, se puede hablar de una unidad de saber y ser no obstante las diferencias entre ambos. 

El saber es un saber acerca del ser, sin que por ello sea el saber definitivo sobre el ser. A 

esta semejanza diferencial entre ser y saber se le ha llamado analogía.  

 

 

2.1.3 Sujeto y objeto 

 

 La relación entre sujeto y objeto implica una relación entre el que pregunta y lo 

preguntado. Cuando pregunto soy un sujeto que pregunta acerca de lo otro, que es un 

objeto preguntado. Lo interrogado supone un sujeto interrogante, es decir, el objeto 

siempre es objeto de un sujeto. La acción de preguntar establece las relaciones 

gnoseológicas entre sujeto y objeto, que suponen una diferencia en la semejanza y una 

semejanza en la diferencia. Los dos apartados siguientes explicarán estos términos 

filosóficos desde una perspectiva metafísica. 

 

 

2.2 Diferencia en la similitud 
 

2.2.1 Sujeto y objeto en la realización del conocimiento 

 

 Al conocer un objeto, me conozco a mí mismo como sujeto que conoce, y conozco 

al objeto como otro distinto a mí. El sujeto se auto/conoce en la misma acción de conocer, 



 

17 

es decir en la realización del conocimiento. Gracias al saber preguntante conozco la 

dualidad entre sujeto y objeto, y conozco las diferencias en la similitud de ambos. La 

misma realización del conocimiento une objeto y  sujeto diferenciándolos.  

 

 

2.2.2 El objeto en sí 

 

 Al preguntar ¿qué es esto?, me diferencio del objeto preguntado porque yo soy el 

«quién» que pregunta por el «qué». Un pre/saber atemático y un saber no exhaustivo 

posibilitan cada pregunta acerca el objeto. Esto último implica que el objeto en sí es 

diferente del sujeto que pregunta acerca del objeto. Este modo de preguntar supone un 

objeto en sí con carácter real.  

 

 

2.2.3 Sujeto en sí 

 

 Cuando pregunto por un objeto quiero conocerlo, es decir me doy cuenta de que 

soy un sujeto que quiero conocer, me conozco implícitamente como el sujeto que 

pregunta. Este saber atemático sobre mí mismo jamás será exhaustivo. Este margen de 

no/saber garantiza que el sujeto no sólo sea para sí, sino también sujeto en sí. 

 

 

2.2.4 Sujeto en sí, objeto en sí e intersubjetividad procedimental 

 

 La realización del conocimiento en la que coinciden el objeto y el sujeto no 

absorbe la diferencia entre objeto en sí y sujeto en sí, puesto que no son conocidos 

exhaustivamente. La similitud en la que coinciden posibilita un consenso intersubjetivo de 

los diversos interlocutores que preguntan, cuestionan y argumentan acerca de esos 

contenidos mínimos de una metafísica procedimental. 

 

 

2.2.5 Realización del conocimiento, ser en sí y realización del ser 

 

 La realización del conocimiento exige preguntar acerca de lo que son el sujeto y el 

objeto en sí mismos. Es decir, el saber preguntante y la existencia del sujeto y del objeto 

en sí no coinciden totalmente. La realización del preguntar acerca del ser es posible 

solamente a partir de un saber implícito y no exhaustivo sobre el ser. Se trata de un saber 

sobre el «ser en sí», no sólo de un saber del «ser para mí», puesto que trasciende los límites 

de mi conocimiento. Ese ser que trasciende mi conocimiento es la realización del ser en 

sí. La realización del ser en sí no es absorbida por la realización de mi conocimiento 

acerca del ser. Por tanto, queda patente la diferencia entre saber y ser en sí. La subjetividad 

trascendental de la modernidad puede ser superada con la trascendencia de la realización 

del ser en sí que sirve de horizonte para la intersubjetividad procedimental orientada a 

argumentar la validez y la viabilidad de una metafísica postilustrada.  



 

18 

 

 

2.3 Similitud en la diferencia 
 

2.3.1 El ser como similitud formal o general 

 

 La realización del conocimiento preguntante muestra que entre saber y ser hay un 

diferencia en la similitud y una similitud en la diferencia. La diferencia acentúo la 

distinción entre objeto y sujeto, entre ser y saber, y entre realización del conocimiento y 

realización del ser en sí. Sin embargo, el saber y el preguntar son un saber y un preguntar 

acerca del ser. El sujeto que pregunta es un interrogante que existe, es decir, que es. El 

objeto, en cuanto interrogado, existe. Sujeto y objeto son, se sitúan en el horizonte del ser. 

Saber, preguntar, objeto y sujeto coinciden en una semejanza: son. Esta similitud no 

absorbe la diferencia entre ellos, es una similitud en la diferencia, es una unidad en la que 

lo diverso, permaneciendo diverso, coincide en el punto límite del ser. La diferencia entre 

ellos es real, en cambio, la similitud en la que coinciden es formal o general. Por eso el ser 

es la similitud formal o general de las diferencias reales de los diversos entes. La 

diferencia real y concreta entre los entes puede ser una diferencia óntica8 u ontológica9, en 

cambio, la diferencia entre entes y ser es una diferencia metafísica.  

 

 

2.3.2 Objeto material y formal 

 

 El objeto material es el asunto que se intenta abordar. En cambio, el objeto formal 

es la perspectiva determinada desde la cual se considera el objeto material interrogado. El 

objeto material de la metafísica es el ser porque aquello por lo que esta disciplina 

filosófica se pregunta es el ser. En cambio, el objeto formal de la metafísica es el ser en 

cuanto que ser. Este es el contenido material y la modalidad formal de la pregunta 

metafísica. Por su parte la ontología sólo se pregunta por el ente en cuanto ente. La 

escolástica medieval lo expresaba con estas palabras: «objectum materiale intellectus est 

omne ens (esse); objectum formale intellectus est ens qua ens (esse qua esse)».  

 

 

2.3.3 Similitud relativa y universal 

 

 La diferencia real (óntica y ontológica) coexiste con una similitud general de todo 

lo existente: la acción de ser. La deferencia real y la similitud general son posibles gracias 

a la similitud universal de todos los entes en la acción de ser. La similitud universal del ser 

es la condición de posibilidad para la existencia de la diferencia real (óntica u ontológica) 

entre los diversos entes. La similitud parcial entre los entes es una similitud relativa que es 

                                                           
8
 Diferencia vivenciada de modo existencial, por ejemplo, la diferencia entre yo y tú. 

9
 Diferencia existencial pensada como diferencia entre los diversos entes, por ejemplo, los diversos grados en 

la participación de la vida. 



 

19 

posible gracias a la similitud universal de los entes en el ser. La similitud universal en el 

ser no absorbe la diferencia real y concreta entre los entes; por el contrario, la precede 

como fundamento condicional de posibilidad. Únicamente si existe un ser absoluto la 

similitud relativa y la similitud universal encuentran un fundamento definitivo que 

garantice una similitud absoluta y un saber absoluto en sí mismo.  

 

 

 

III. EL SER EN LA REALIZACIÓN FINITA Y 

TEMPORAL 
 

 

 

 La pregunta impulsa la realización del saber. Gracias al preguntar la realización del 

ser es alcanzada parcialmente por la realización del saber. Por lo anterior, si entre ser y 

saber hay una similitud, entonces también la hay entre realización del ser y realización del 

saber. Cuando un ser humano interroga para saber acerca del ser toma conciencia de su 

propia finitud. El hombre es una realización finita y temporal del ser. En cuanto tal, está 

constituido por ser y esencia, ser y acción. 

 

 

3.1 Ser y esencia (esse et essentia) 
 

3.1.1 La finitud del ente 

 

 El ser necesita de los entes para ser, y los entes necesitan del ser para existir. Han 

sido filósofos como Richard Rorty y Paolo Flores d’Arcais quienes nos han ayudado a 

recuperar el valor de la finitud y de la contingencia humanas10. Toda pregunta supone un 

interrogante y un interrogado. La pregunta por el ser es una pregunta elaborada por el ser 

humano, que es un ente finito que se cuestiona por el ser. El hombre interrogante se sabe 

limitado dentro del enigmático horizonte del ser. Se descubre como ente finito existente 

que no se identifica con el ser. Las primeras preguntas que el hombre se plantea se 

relacionan con entes particulares y limitados. El preguntante, limitado en el ser y en el 

saber, y lo preguntado contingente muestran la limitación y la finitud del ente temporal. En 

fin, la misma finitud del saber del interrogante es la condición de posibilidad para 

preguntar acerca de un ente finito. 

 

 

                                                           
10

 Aunque algunos autores de la postmodernidad son anti/metafísicos hay que reconocer que gracias a esta 

corriente se ha rehabilitado el valor de las diferencias. Este elemento es de sumo interés para una nueva 

metafísica de las diferencias en nuestra época postilustrada. De modo similar, los aportes de Rorty y 

Flores d’Arcais serán de gran interés para desarrollar una metafísica a partir de la finitud y de la 

contingencia. 



 

20 

3.1.2 El ser (esse o acción de existir) como principio indeterminado 

 

 Al preguntar conozco que soy y que cada ente es, pero ni yo ni el ente somos el ser 

mismo. Solamente conozco el «ser del ente». Cada ente existe gracias a la acción de ser. 

Acerca de cada ente se puede preguntar: ¿por qué es? (quod est) y ¿qué es? (quid est). Se 

puede saber «si es» (an sit) y «qué es» (quid sit), es decir, que es y qué es. En otras 

palabras, estas preguntas acerca de cada ente se refieren a la existencia (esse) y a la 

esencia (essentia) del ente. La «acción de existir» es el co/principio filosófico intrínseco 

por el cual el ente es. En cambio, la «esencia» es la determinación específica que le da 

contenido a la existencia del ente. Por tanto, cada ente es una esencia existente o una 

esencia existiendo. Todo ente es gracias a la acción de ser, que es ser de todo ente. Cada 

ente coexiste en conexión con todo lo que también es. El ser une a todo ente. Al preguntar 

por todo lo que es se descubre que todo es, es decir, que todo existe. El ser (esse, acción de 

existir o acción de ser) es un co/principio filosófico ilimitado e indeterminado porque 

coincide con el horizonte del ser. Por esta razón, se requiere un co/principio limitante y 

determinativo que sea realmente distinto al ser (esse). A este co/principio que determina el 

contenido de cada ente se le llama esencia (essentia)11.  

 

 

3.1.3 La esencia como principio determinativo y limitante 

 

 La esencia responde a la pregunta ¿qué es esto? La diferencia específica de un ente 

lo hace «ser así» esencialmente. La esencia determina lo que es un ente, es decir, su 

contenido determinado y limitado como realiza la acción de ser. En este sentido se dice 

que el ser es un co/principio positivo, porque hace existir al ente; en cambio, la esencia es 

en parte un co/principio negativo12, porque le determina una manera de ser negándole 
                                                           
11

 En la historia de la filosofía surgió un conflicto entre tomistas y suarecianos. Los tomasianos afirman que 

la diferencia entre esse et essentia es una diferencia real. En cambio, los suarecianos consideran que es 

sólo una diferencia formal o de razón. Al respecto, hay que tener en cuenta que ambas escuelas utilizan 

una terminología distinta: los tomasianos hablan de esse et essentia mientras que los suarecianos se 

refieren a la existentia et quidditas, es decir, al «ser ahí» y al «ser así». Además, los tomasianos le dan un 

enfoque ontológico y metafísico. En cambio, los suarecianos están movidos por un interés lógico. Por 

último, los tomasianos hablan de una distinctio realis metaphysica, no de una distinctio realis physica, 

según lo entendían los suarecianos. Por lo tanto, ambas posturas son complementarias.  
12

 La escuela tomasiana y suareciana tienen una comprensión distinta de la doctrina sobre la esencia. La 

escuela tomasiana considera que la essentia es principio de limitación de la acción de ser. En cambio, los 

suarecianos afirman que la quidditas es un principio de plenitud en cuanto al contenido del ente. Según 

ellos, este contenido es limitado por la existentia. La diferencia fundamental que hace llegar a 

conclusiones tan diferentes es ésta: el pensamiento tomasiano es una metafísica del ser; en cambio, el 

suareciano es una filosofía de la esencia. No hay que olvidar que la terminología de ambas escuelas es 

diferente, por lo tanto, se puede concluir que no están hablando exactamente del mismo principio, ni lo 

entienden en el mismo sentido. La existentia (ser ahí) de los suarecianos está muy cercana a la noción 

heideggeriana de Da-sein. Por otro lado, se le puede agregar a la doctrina tomasiana que la esencia no es 

pura positividad ni pura negatividad. Es simultáneamente posibilidad de ser (este o aquel ente) y 

negación de lo que no es (no es el ser ni otra especie de ente). La esencia determina al ente finito 

primariamente negándole una participación ilimitada en el ser, y secundariamente negándole la 

posibilidad de ser otro ente distinto al que ya es. 



 

21 

otras. El ente finito queda limitado por la esencia en la acción de ser. Gracias a la esencia 

el ente es esto y no lo otro. La determinación de la esencia explica la heterogeneidad y 

variedad de las diversas especies de entes. La esencia es la determinación limitada y 

específica de las posibilidades de la acción de ser. La esencia no es un ente sino un 

co/principio intrínseco del ente, por ello, no subsiste con anterioridad al ente ni 

independientemente de él. Ser, esencia y existencia son distintos; el ser designa que es, la 

esencia especifica lo que es esto, y la existencia individualiza lo que es este ente, 

convirtiéndole en un existente único. 

 

 

3.1.4 La diferencia entre ser y esencia 

 

 «Ser» es el co/principio intrínseco indeterminado del ente finito. «Esencia» es el 

co/principio intrínseco determinativo del ente temporal. Ser y esencia son diferentes. El 

tipo de diferencia entre ambos es una «distinción lógica» (distinctio rationis ¿entre los 

co/principios de la noción de ente) y una «distinción real» (distinctio realis). Por tanto, es 

correcto afirmar que ser y esencia son dos co/principios realmente distintos y formalmente  

diferentes. Obviamente, ser y esencia no son entes, sino co/principios del ente. La 

diferencia entre los diversos entes es una «distinción óntica y ontológica» (distinctio realis 

physica). En cambio, la diferencia entre ser y esencia, en cuanto co/principios del ente, es 

una «distinción metafísica» (distinctio realis metaphysica). 

 

 

3.1.5 Unidad de acción entre ser y esencia 

 

 La diferencia entre ser y esencia implica una unidad originaria que permite una 

unidad de acción entre ser y esencia. La essentia determina al esse, y la existentia a la 

quidditas13. En este sentido de causalidad formal ambos co/principios interactúan para 

constituir la unidad del ente. Por tanto, la unidad del ente favorece la unidad de acción 

entre ser y esencia. Sin embargo, la diferencia entre los co/principios permanece y se 

manifiesta en otras dualidades conexas: ser y acción, sustancia y accidentes, potencia y 

acto, materia y forma, pasión y acción. 

 

 

3.1.6 Unidad originaria de ser y esencia 

 

 La diferencia entre ser y esencia, y la unidad de acción e interacción entre ambos 

implica una unidad originaria. La unidad originaria entre ambos reside en el ser, entendido 

como acción de ser (en cuanto esse, no en cuanto existentia).  

 

 

                                                           
13

 Por esta razón se puede afirmar que ambos co/principios se determinan mutuamente, aunque también hay 

que precisar en qué sentido: como essentia determinativa y como existentia determinativa. 



 

22 

3.2 Ser y acción 
 

3.2.1 La acción como autorrealización 

 

 Ser y esencia explican la constitución intrínseca «estática» del ente finito. No 

obstante, falta por explicar la constitución dinámica de la realización del ser en el ente 

finito. Este aspecto se hace evidente si acudimos a la realización del preguntar, gracias al 

cual el ser humano no sólo se conoce como sujeto en sí, sino como sujeto interrogante en 

acción. Cuando el ser humano pregunta, actúa. Gracias a esta acción no sólo logra realizar 

algo, además se autorrealiza, porque la acción también es autorrealización. Por lo anterior, 

toda acción de un ente exige una trilogía de elementos: ser, esencia y acción. ¿Cómo se 

relacionan entre sí. 

 

 

3.2.2 El ser como fundamento ilimitado de la acción 

 

 ¿Cual es la condición de posibilidad de la acción? Únicamente puede ser el ser del 

ente entendido como acción de ser (esse). El ser sigue siendo acción de ser, incluso aunque 

esté determinado por la esencia en el ente. Un ejemplo de la permanencia de esta acción se 

muestra por el hecho de que la existentia determina a la quidditas. La acción de ser 

desborda, rompe y sobrepasa las fronteras determinativas de la esencia. Por ejemplo, todo 

ente esta limitado por la esencia, pero las posibilidades de su acción siguen siendo 

ilimitadas. El ser es un co/principio ilimitado, la esencia lo especifica, la existentia 

determina a la quidditas y la acción realiza y autorrealiza la unidad entre esse et essentia, y 

entre quidditas et existentia. La esencia metafísica de la acción es la realización del ser 

mismo. El ente tiene que autorrealizarse actuando las potencialidades de su ser. La acción 

es, pues, la realización de la identidad propia de cada ente. El ser precede a la acción y la 

acción procede del ser. Los escolásticos decían: agere sequitur esse. 

 

 

3.2.3 La esencia como fundamento delimitante de la acción 

 

 Por un lado, el ser es el fundamento ilimitado de la acción. Por el otro, la esencia es 

el fundamento delimitante de la acción. La acción realiza el ser del ente pero está 

delimitada por la esencia del ente. Por ello, ningún ente puede realizar una acción que no 

esté posibilitada por su esencia. En efecto, un ente realiza su propia esencia sólo por medio 

de su acción delimitada. Esta delimitación de la acción de un ente tiene su fundamento en 

la propia esencia del ente.  

 

 

3.2.4 Acción y reacción 

 

 El ente actúa e interactúa, acciona y reacciona. El complejo entramado de lo real es 

un ejemplo de la urdimbre de acciones y reacciones entre los diversos entes. La relación 



 

23 

causal existente entre los entes teje las complejas relaciones de lo real. Algunos entes 

desempeñan una función activa (actio) respecto a otros, mientras éstos cumplen una 

función pasiva (passio) en relación a aquéllos. Los entes pasivos cumplen una función 

activa respecto a otros. La acción y reacción es el medio por el cual los entes se 

determinan mutuamente14 con ulterioridad. Todo ente al actuar determina a otro, y 

padeciendo es determinado por otro.  

 

 

3.2.5 Substancia y accidente 

 

 Al ente que está constituido por ser y esencia se le llama «substancia» en la 

filosofía tradicional, en cuanto que ya está determinado y delimitado por la esencia. Las 

determinaciones ulteriores de la substancia son realizadas por los «accidentes». La 

filosofía tradicional admitía nueve accidentes: cantidad, cualidad, relación, lugar, tiempo, 

posición, posesión, acción y pasión. Según algunos filósofos el accidente principal es la 

relación. Otros consideran que es la cantidad. Coreth opina que es la acción puesto que la 

función específica de un accidente es determinar la substancia ulteriormente 

actualizándole una potencialidad. Lo propio de la substancia es la «subsistencia», es decir, 

ser el soporte (ens in se, ens a se) de cualquier cambio o determinación. En cambio, el 

accidente existe sólo por la substancia como una determinación ulterior de la substancia, 

por ello se dice que es «ens in allio» o «ens ab allio». En relación con el accidente, la 

substancia es el fundamento indeterminado. Por su parte, el accidente es la apariencia 

determinativa en relación con la substancia. Se había dicho que el ente constituido por ser 

y esencia se llama substancia; por ello, la noción de ente se atribuye en sentido primario a 

la substancia, y sólo secundariamente al accidente. Substancia y accidentes son designados 

como las diez categorías predicativas del ente. 

 

 

3.2.6 Posibilidad o potencia como capacidad de acción, y actualización o acto como 

realización activa 

 

 El ente tiene que actuar, accionar y reaccionar. La acción es una posibilidad del 

ente o una actualización efectiva. A estas modalidades de la acción del ente se les puede 

llamar capacidad de acción y realización activa. La filosofía tradicional les llamó 

«potencia» y «acto»15 a estos principios, y en cuanto accidentes de la substancia eran 

denominados «pasión» y «acción». Estos principios filosóficos y estos accidentes no se 

identifican con el ser y la esencia, sino que proceden de ellos compartiendo una función 

indeterminada y determinativa análoga a la que corresponde al ser y a la esencia. La 

capacidad de acción y la realización activa no proceden sólo del ser, ni únicamente de la 

esencia, sino de su unión en el ente. 

                                                           
14

 La acción puede ser inmanente o transeúnte. 
15

 El acto y la potencia se implican en las nociones de actualización y posibilidad, o realización activa y 

capacidad de acción. Aristóteles les llamó e)ne/rgeia (acto) y du/namij (potencia). 



 

24 

 

 

3.2.7 Ser absoluto y acción absoluta 

 

 Las dualidades metafísicas y ontológicas más relevantes que han aparecido hasta 

ahora son las siguientes: ser y esencia (esse et essentia, quidditas et existentia), ser y 

acción, substancia y accidente, capacidad de acción y realización activa, potencia y acto. 

De todas ellas, las fundamentales son «ser y esencia», y «ser y acción». Estos principios 

exigen una unidad que las posibilite. Los co/principios de ser y esencia están referidos 

mutuamente a tal punto que originan la unidad del ente. Esta mutua referencia podría estar 

garantizada por un «ser absoluto», denominado «ipsum esse subsistens» por la filosofía 

tradicional. Esta hipótesis debe ser justificada filosóficamente. El ser absoluto debería ser 

también el fundamento último de la unidad entre ser y acción, porque si existe un ser 

absoluto debe ser también acción absoluta.  

 

 

3.3 Los axiomas del ser o primeros principios especulativos 
 

 

 Después de haber descrito la constitución metafísica del ente finito hay que 

explicitar los axiomas fundamentales del ser o primeros principios especulativos del 

intelecto. 

 

 

3.3.1 El axioma de identidad 

 

 Siempre que pregunto por el ente, conozco implícitamente que el ente existe, que 

es lo que es, que no puede ser algo distinto de lo que es, y que en cuanto que ya es no 

puede no ser. A este conocimiento implícito se le llama «principio de identidad» porque 

gracias a este axioma el ente se identifica como ente existiendo, y el ser como siendo. La 

formulación más común de este principio es la siguiente: «el ser es necesariamente él 

mismo». La formulación negativa de este axioma es la siguiente: el ente no puede ser no 

ente; el ser no puede no ser; y lo que es, en cuanto que es, no puede no ser (Joseph von 

Vries). A esta formulación se le conoce como «principio de no contradicción». La fórmula 

lógica del principio de identidad es: A tiene que ser A. Y la fórmula lógica del principio de 

no contradicción es: A no puede ser no A, A no puede ser distinto de A16 o A no puede ser 

no A. En otras palabras, estos principios tematizan la auto/identidad del ser y la 

importancia de que el ser excluya necesariamente al no ser17. En este sentido el «principio 

                                                           
16

 La nueva formulación de estos dos principios constituye una corrección de la doctrina tomasiana. Esta 

rectificación ha sido posible gracias a la crítica de Kant a los juicios analíticos, es decir, aquellos juicios 

repetitivos cuyo predicado ya está contenido en el sujeto.  
17

 Según Coreth el principio de identidad es el axioma fundamental del pensar, a tal punto que constituye la 

condición de posibilidad de todo preguntar y de todo saber. Cfr., CORETH, Emerich, Metafísica: una 

fundamentación…, 199-200.  



 

25 

del tercer excluso» podría ser considerado como un despliegue los otros dos principios 

anteriores. Su formulación lógica sería esta: «A es necesariamente A, y excluye a no A». 

 

 

3.3.2 El axioma de causalidad18 

 

 

 Toda pregunta está impulsada por un pre/saber atemático. Pregunto porque ya sé 

atemáticamente algo, y pregunto para saber más y mejor. El «por qué» me impulsa, y el 

«para qué» me atrae. En estas motivaciones del preguntar ya se encuentra un doble tipo de 

causalidad: la eficiente y la final (o causa ejemplar). La pregunta acerca del fundamento 

del ente me muestra el horizonte del ser como el fundamento operante que hace posible la 

existencia del ente. Al fundamento operante se le denomina «causa eficiente» (causa 

eficiens o agente). La causa eficiente y la final son extrínsecas, en cambio, el ser (principio 

indeterminado, potencia o materia) y la esencia (principio determinativo, acto o forma), en 

cuanto co/principios del ente son las causas intrínsecas de la existencia. Los cuatro tipos 

de causas constituyen el «principio de causalidad». Causa es aquello «que influye sobre el 

ser o sobre el devenir de algo, o aquello de lo cual depende su ser o devenir». Según el 

principio de causalidad «todo efecto tiene necesariamente una causa». Este principio abre 

la posibilidad de buscar la primera causa de todo, a tal punto que si existe un ser absoluto, 

él debería ser el fundamento último del ser del ente y la causa eficiente y final de todo19. 

 

 

3.3.3 El axioma de finalidad 

 

 

 Toda pregunta es posible porque ya se sabe atemáticamente algo, y se pregunta 

para saber más y mejor. Aquello hacia lo que se dirige una pregunta se le llama meta o fin. 

A la explicitación de este dato se le denomina «principio de finalidad», que se enuncia así: 

«siempre que un ente obra, obra por razón de un fin» (omne agens agit propter finem)20. 

Paolo Flores d’Arcais y Savater consideran que esa finalidad no debemos buscarla como si 

estuviera preestablecida en el cosmos, sino que cada uno debe diseñarla, inventarla o 

determinarla con responsabilidad y autonomía. 

 

                                                           
18

 Dentro de este axioma podría incluirse el «principio de razón suficiente» de Leibniz, según el cual ‘el ente 

en cuanto es, tiene necesariamente una razón de existir’ o ‘nada existe sin una razón suficiente’. 
19

 Desde esta perspectiva se podría hablar del ser absoluto como causa primera, y de los entes como causas 

segundas. 
20

 Coreth considera que la tendencia a un fin no asegura su consecución efectiva, por eso postula un «axioma 

de la seguridad de conseguir el fin» según el cual un «appetitus naturalis non potest esse in vanum». La 

mostración del principio de finalidad se articula de la siguiente manera: Pregunto porque ya sé 

atemáticamente algo, y pregunto para saber más y mejor. El «por qué» me impulsa, y el «para qué» me 

atrae. Preguntar y saber se dirigen a algo que existe y, en cuanto que es, tienden implícitamente al 

horizonte del ser en general cuyo último fundamento y última finalidad es el ser absoluto. La causa final 

es considerada como la causa principal. 



 

26 

 

3.3.4 La unidad de los axiomas del ser 

 

 La unidad de los axiomas del ser esta representada por el principio de identidad, 

según el cual «el ser es necesariamente él mismo», es decir, se identifica consigo mismo. 

El ser es necesariamente ser, y excluye necesariamente el no ser (principio de no 

contradicción). Las diferencias ónticas y ontológicas del ser están asumidas en una 

similitud metafísica superior puesto que todo ente en definitiva participa de la acción de 

ser. El ser es acción. Dicha acción se articula entre los entes como relación entre causa y 

efecto (principio de causalidad). Y esta acción se deja orientar hacia un fin (principio de 

finalidad).  

 

 

 

IV. EL SER EN LA REALIZACIÓN ESPIRITUAL 
 

 

 

 El ser humano pregunta porque ya sabe algo atemáticamente, pero no lo sabe 

exhaustivamente. Por lo tanto, su saber es limitado. Además, su propia esencia determina 

de modo finito la participación que tiene en el ser. La pregunta es planteada por el ser 

humano, que es un ente finito cuya corporalidad está animada espiritualmente. Por ello, la 

acción de preguntar también es una acción espiritual realizada en el horizonte del mundo y 

abierta a la posibilidad de la existencia de un ser absoluto. 

 

 

4.1 El espíritu en la realización 
 

4.1.1 El saber preguntante como autorrealización y heterorrealización 

 

 Pregunto para saber más y mejor. El saber me ayuda a conocerme a mí mismo, a 

los otros y a lo otro. El autoconocimiento es una forma de autorrealización. El saber acerca 

de los otros y de lo otro es una vía de heterorrealización. 

 

 

4.1.2 Realización espiritual y conciencia 

 

 El autoconocimiento preguntante me hace tomar conciencia de mí mismo, de mi 

intimidad y de mi interioridad espiritual. El espíritu humano autoconsciente se da cuenta 

de que sabe y de que es él mismo quien pregunta para saber. La autoconsciencia representa 

un triunfo de la autorrealización espiritual del ser humano. 

 

 



 

27 

4.1.3 La esencia del espíritu finito 

 

 El preguntar ayuda a saber, a autoconocerse y a despertar la autoconsciencia del ser 

humano. El espíritu humano autoconsciente conoce y se autoconoce como existente. El ser 

humano sabe que es. Este saber es una anticipación atemática del conocimiento del 

ilimitado horizonte del ser. Según Coreth esta anticipación atemática constituye la esencia 

del espíritu finito.  

 

 

4.2 Realización y horizonte 
 

 

4.2.1 El espíritu finito y su otro 

 

 Todo lo que el espíritu finito conoce lo conoce como algo distinto de sí mismo, es 

decir, como un otro a sí mismo. El autoconocimiento se realiza gracias al conocimiento 

del otro y de lo otro. El personalismo ha mostrado que la autorrealización del ser humano 

siempre está referida a otro de modo inclusivo. El autoconocimiento es un saber acerca de 

la propia finitud, reconociéndose limitado dentro del horizonte de posibilidades del ser. La 

propia existencia se conoce como distinta de la trascendencia del ser. El ser se distingue 

del yo autoconsciente como un otro trascendentemente distinto. El conocimiento de la 

alteridad es condición de posibilidad para el autoconocimiento del espíritu finito y para su 

autorrealización autoconsciente. 

 

 

4.2.2 Horizonte del ser y horizonte del mundo 

 

 El espíritu finito autoconsciente reconoce su limitación dentro del horizonte 

trascendente del ser. A raíz de esto, acota o circunscribe un horizonte parcial que le sirva 

de hábitat especial dentro del horizonte general del ser. En este hábitat especial el espíritu 

finito construye su hogar y sus relaciones de coexistencia. Algunos le han llamado a este 

ámbito el «horizonte del mundo», o simplemente el «mundo». Otros prefieren denominarlo 

«universo». El hombre es, pues, un espíritu finito encarnado en un universo, o en un 

mundo (Karl Rahner, Xavier Zubiri).  

 

 

4.2.3 La inmediatez del mundo 

 

 El espíritu finito conoce al otro y lo otro dentro del horizonte de su universo que es 

el ámbito inmediato de objetos y sujetos de la autorrealización humana. El ser humano 

conoce lo otro en el contexto de ese universo. En un sentido más preciso, el conjunto de 

universos constituye el mundo.  

 

 



 

28 

4.2.4 Horizonte del ser y ser absoluto 

 

 

 Cada universo limitado y el horizonte general del mundo quedan acotados dentro 

del horizonte ilimitado del ser que puede mantener una apertura trascendente al horizonte 

del ser absoluto que sería la condición incondicionada de todo lo condicionado, incluso la 

condición incondicionada del horizonte del ser, es decir del horizonte de nuestro preguntar 

y saber. 

 

 

4.3 Analogía del ser o «analogia entis» 
 

 

4.3.1 Dialéctica como analogía 

 

 El ser no se deja fijar equívoca ni unívocamente por el conocimiento. No se deja 

reducir a un concepto porque mantiene una dinámica de trascendencia a todo saber 

definitivo. La filosofía tradicional llamó «analogía del ser» a esta dialéctica que trasciende 

a toda pretensión de saber exhaustivo. La acción de ser no se deja encapsular en un 

concepto. Ninguna sistematización metafísica puede apresar la realización del ser en un 

saber exhaustivo. La analogía del ser tiene un aspecto lógico y otro metafísico. Desde el 

punto de vista lógico, consiste en la similitud y diferencia de la noción de ser que se le 

aplica a cada ente. Desde la perspectiva metafísica, cada ente participa de la misma acción 

de ser, pero cada uno de modo distinto. Ningún ente puede agotar la noción ni la acción de 

ser, ni lógica ni metafísicamente. La tradición filosófica utilizaba la expresión «analogia 

entis». Esto es correcto, porque el ser en sí mismo no es análogo, sino en cuanto 

participado en los entes.  

 

 

4.3.2 Concepto análogo, concepto unívoco y concepto equívoco 

 

 Un concepto equívoco es aquel homónimo que se utiliza con significado 

completamente distinto; por ejemplo: gato, estrella, oración, droga. Un concepto unívoco 

es aquél que no acepta polisemia porque se aplica siempre en el mismo sentido con 

precisión estricta; por ejemplo: tres, kilo, litro, centímetro. En cambio, un concepto 

análogo es aquél que se aplica con cierta similitud de significado, no obstante la gran 

diferencia predominante entre los entes referidos; por ejemplo: la noción de ente aplicada 

al ser humano, animal, flor, automóvil, música. Desde una perspectiva lógica, la noción de 

ser es análoga en su aplicación a los diversos entes. Desde el punto de vista metafísico, la 

noción de «ser» se realiza de modo análogo en las distintas especies de entes. La 

equivocidad y la univocidad suponen la analogía como condición de posibilidad para 

conocer distinguir las diferencias y unificar la identidad. 

 

 



 

29 

4.3.3 Analogía y horizonte del ser 

 

 La similitud en la que todos los entes coinciden es la acción de ser. Por eso se dice 

que el ser, participado en la diversos entes, es análogo. La similitud y las diferencias de los 

entes son inteligibles en el horizonte trascendente del ser. 

 

 

4.3.4 La analogía del ser absoluto 

 

 El horizonte transcendente del ser está condicionado por el ser absoluto que es la 

condición incondicionada de todo lo condicionado. Al ser absoluto se le atribuye 

analógicamente la noción de ser. Por ello, el ser absoluto no puede ser un ente entre los 

otros entes ni un objeto entre otros, sino algo y alguien radicalmente diverso que 

trasciende la finitud y la objetividad de todo ente. Sin embargo, no puede ser sólo lo 

«totalmente Otro», porque no se podría decir absolutamente nada acerca de él, ni siquiera 

de modo analógico. El ser absoluto debe ser también lo «totalmente no Otro». De lo 

contrario, sería incognoscible, impreguntable, incuestionable e indecible. Entre los entes, 

el ser y el ser absoluto debe haber no sólo una diferencia mayor, sino además una similitud 

analógica, que aunque pequeña, puede servir como punto límite de referencia para hablar 

apofática y catafáticamente acerca del ser absoluto. En esto consiste la analogía del ser 

absoluto respecto al ser finito, que puede ser una «analogía de atribución extrínseca»21 

mínima, pero valiosa. Por lo tanto, la noción de ser se predica del ser absoluto de modo 

análogo, no unívoca ni equívoca u homónimamente. Los entes y Dios coinciden 

analógicamente al menos en la noción de ser.  

 

Por un lado, si la noción de ser aplicada al ente y a Dios fuera unívoca, entonces la 

trascendente infinitud de éste se finitizaría, o la finitud de aquél se infinitizaría. La 

«infinitud finitizada» consiste en una absorción de lo infinito en lo finito. En cambio, la 

«finitud infinitizada» conlleva una absorción de lo finito en lo infinito. El primer caso es 

una reducción de la complejidad «criticada por Edgar Morin», y el segundo una negación 

de la contingencia «objetada por Richard Rorty». Por otro lado, si la noción de ser aplicada 

al ente y a Dios fuera equívoca, entonces se radicalizaría la teología apofática en perjuicio 

de toda validez del lenguaje katafático acerca de Dios. Con ello, se eleva la trascendencia 

de Dios a lo inefable por antonomasia, sustrayéndolo de todo pensamiento y de todo lo 

lenguaje humano, al ser considerado absolutamente como lo «totalmente otro». Ése es el 

resultado de negar toda analogía entre Dios y la criatura. En la Edad Media hubo varias 

propuestas de conciliación. Por ejemplo, Dionisio Areopagita propuso la tríada theologia 

affirmativa, theologia negativa y theologia symbolica. Escoto Eriúgena le llamó theologia 

affirmativa, theologia negativa y theologia superlativa. Gracias a Tomás de Aquino 

                                                           
21

 La filosofía escolástica distinguió entre «analogía de proporcionalidad» y «analogía de atribución». La 

primera aceptaba dos variantes: proporcionalidad propia o impropia. La segunda podía ser analogía de 

atribución intrínseca o extrínseca. Ejemplos: 1º de proporcionalidad propia «la humanidad predicada de 

Teresa de Calcuta y Osama bin Laden; 2º y de proporcionalidad impropia «la animalidad predicada de un 

ácaro y Bach». 



 

30 

perduró para la posteridad la terminología de via affirmationis, via negationis y via 

eminentiae. A raíz de la doctrina de Tomás se distinguió entre una analogía «lógica», 

«ontológica extrínseca» y «metafísica extrínseca». La primera es secundum intentionem et 

non secundum esse; la segunda, secundum esse et non secundum intentionem; y la tercera, 

secundum esse et secundum intentionem. 

 

La filosofía escolástica distinguió entre «analogía de proporcionalidad» (Tomás de Vio 

Caietanus y la escuela tomista)  y «analogía de atribución» (Francisco Suárez y la escuela 

jesuita). La primera aceptaba dos variantes: proporcionalidad propia o impropia. La 

segunda podía ser analogía de atribución intrínseca o extrínseca. La «analogia 

proporcionalitatis» existe entre aquellos entes cuya semejanza es proporcional en cada 

uno. Por ejemplo, un ácaro y Bach participan de modo similar de la acción de ser, pero 

cada uno de modo proporcional. La analogía de proporcionalidad acentúa la similitud 

existente dentro de un contexto de mayores diferencias.  

 

La «analogia attributionis» enfatiza la dependencia de unos miembros con respecto a otros 

cuando se comparan entre sí para buscar la similitud entre ellos. Según este tipo de 

analogía, la ratio analoga conviene al analogatum primarium en sentido propio y 

originario, mientras que al analogatum secundarium sólo se atribuye en un sentido 

derivado y esencialmente distinto. Por ejemplo, el ser se predica en sentido propio y total 

solamente de Dios, mientras que a los demás entes se les atribuye en un sentido derivado 

por su radical dependencia respecto al ser absoluto. No obstante el distanciamiento entre 

las escuelas tomista y suareciana, es posible conciliar ambas propuestas. En ambos tipos 

de analogía se puede distinguir una analogía propia e intrínseca, y otra, impropia y 

extrínseca. Coreth comenta: 

 
“Aquélla se da cuando la determinación análoga conviene propiamente a ambos 

analogados aunque en sentido siempre distinto; ésta se da, por el contrario, cuando la 

determinación  análoga conviene  en sentido propio solamente al analogado principal, 

y al analogado secundario sólo en sentido impropiamente transferido”22. 

 

A partir de lo anterior, se puede concluir que la noción de ser admite una analogía de 

proporcionalidad propia y una analogía de atribución intrínseca, puesto que todos los 

miembros de la analogía son entes en sentido propio, aunque lo sean en sentido 

esencialmente diverso. En cambio, la noción analógica de ser utilizada en la comparación 

entre Dios y los demás entes es de tipo proporcional y atributivo en un sentido impropio y 

extrínseco por la abismal diferencia entre ambos y la radical dependencia de los entes 

respecto a Dios. Este tipo de analogía se acerca al suelo jabonoso de la metáfora (Paul 

Ricoeur), al lenguaje icónico (Mauricio Beuchot) y oximórico (Raimon Panikkar), a la 

metonimia23, a la sinécdoque y a la paráfrasis24 (Mauricio Beuchot y Donald Davidson). 

                                                           
22

 CORETH, Emerich, Metafísica: una fundamentación…, 257. Intrínseca: Dios y mundo eternos. Extrínseca: Dios y ácaros existen. 

23
 Figura literaria que consiste en nombrar algo utilizando otro nombre relacionado con el primero; por 

ejemplo: hablar de la vejez diciendo «las canas de la vida». 
24

 Idea distinta expresada con palabras semejantes, ej. «amor sin justicia ciego; y justicia sin amor, vacía». 



 

31 

Todo conocer humano acerca de Dios, y todo leguaje teológico es ineludiblemente 

analógico. Desde un punto de vista «onto/lógico/metafísico» la analogía de atribución 

intrínseca puede ser considerada la analogía fundamental, ya que el ser absoluto es el 

fundamento y punto de partida especulativo para darle sentido a los entes. En cambio, 

desde una perspectiva «cronológica, pedagógica y gnoseológica» la analogía de 

proporcionalidad propia sería la fundamental, puesto que los entes son el punto de partida 

para conocer paulatinamente el sentido de los entes. Efectivamente, Tomás de Aquino le 

concedió la principalidad a la analogía de atribución, aunque Caietanus haya acentuado la 

analogía de proporcionalidad.  

 

 

4.3.5 La analogía y la posibilidad de un lenguaje teológico 

 

 Si existe, el ser absoluto debe ser la condición incondicionada del horizonte 

trascendente del ser, y por tanto de todo nuestro preguntar y saber. A partir de los entes 

podemos conocer atemáticamente, preguntar y saber explícitamente. La analogía entre los 

entes y el ser absoluto posibilita un conocimiento atemático de la existencia de Dios a 

partir de los entes. Gracias al preguntar se puede explicitar algunos argumentos de la 

existencia de Dios y algunos barruntos de la esencia divina. La misma analogía posibilita 

un lenguaje apofático y katafático acerca de Dios. El lenguaje afirmativo es limitado por el 

lenguaje negativo para que no se profane el enigma inefable de Dios. Sin embargo, el 

lenguaje negativo es superado con el superlativo eminente del lenguaje que atribuye a Dios 

las perfecciones de los entes pero elevándolas eminentemente a un grado sumo. 

Obviamente los atributos preferibles que se pueden predicar acerca de Dios son aquellas 

perfecciones descubiertas en la realización espiritual del ser en los entes, especialmente la 

«acción de ser», es decir, la existencia. Si Dios existe, debe ser acción absoluta 

autoconsciente, porque la autoconciencia  es un privilegio espiritual de los entes. Esta 

consideración puede ser llevada hasta sus últimas consecuencias y afirmar por adelantado: 

si Dios existe, debe ser un ser personal, y si Dios no es así sería mejor que no existiera, 

porque una acción absoluta inconsciente y despersonalizada sería trágica para todos los 

entes. 

 

 

 

V. AUTOINTERPRETACIÓN DEL SER 
 

 

 El ser se manifiesta a través de los entes, especialmente cuando el ente espiritual 

toma autoconciencia de sí mismo y comienza a preguntar iniciando la búsqueda 

cuestionante del sentido del ser. Gracias al preguntar el ser devela su intimidad 

trascendente al ente que cuestiona la totalidad de lo existente. Estas notas trascendentes 

develadas por el ser se convierten en la auto/interpretación del ser accesible al hombre 

gracias a su propia capacidad de preguntar. Los aspectos trascendentales del ser se pueden 



 

32 

predicar de todo ente pero no se agotan en las realizaciones concretas de cada ente. La 

filosofía escolástica les llamó proprietates trascendentales entis o simplemente 

«trascendentales» del ser. Estos aspectos trascendentales fueron convencionalmente 

aceptados y enunciados como unum, verum et bonum, aunque se puede incluir en esta lista 

otros que después serán presentados. Por ejemplo Tomás de Aquino enumera seis: ens, 

res, unum, aliquid, verum, bonum25. A estos seis trascendentales se puede sumar «lo 

múltiple» y «lo estético». La doctrina de los trascendentales puede ser planteada desde una 

doble perspectiva: la tradicional y la fenomenológica. La primera perspectiva parte de la 

unidad desplegando la verdad y el bien a partir de aquélla. La segunda describe los 

trascendentales a partir de lo que es perceptible, es decir, del aspecto estético de lo real. 

 

 

5.1 Ser como unidad 
 

5.1.1 El ser como principio de la unidad 

 

 Todo es preguntable. No se puede preguntar por todo si se interroga a cada ente por 

separado. Sólo se puede preguntar por todo si se toma la totalidad de lo existente en su 

unidad configurativa de sentido. El todo es preguntable si forma una unidad de sentido. La 

unidad de todo coincide en que todo es, es decir, en que el ser se predica analógicamente 

de todo. Por tanto, el ser es el horizonte que posibilita la unidad formal del sentido 

configurador del todo existente. El ser también es el fundamento de la unidad real de todos 

los entes. ¿Qué es la unidad? No es posible dar una definición en sentido estricto de la 

unidad porque es un trascendental. La filosofía escolástica describió la noción de unidad 

de la siguiente manera: unum est indivisum in se et divisum a quolibet alio26. «Indivisum in 

se» indica la unidad intrínseca, y «divisum a quolibet allio» la unidad extrínseca. 

 

 

5.1.2 La unidad intrínseca del ser 

 

 Desde una perspectiva intrínseca, la unidad es aquello que es indivisible en sí 

mismo. Esta unidad intrínseca supone el principio de identidad del ser. Por ello, la 

indivisibilidad implica que el ser es idéntico consigo mismo.   

 

 

5.1.3 La unidad extrínseca del ente 

 

 La indivisibilidad o individualidad es sólo una caracterización negativa de la 

unidad del ser. La unidad extrínseca precisa el sentido positivo de la unidad que consiste 

                                                           
25

 AQUINO, Tomás de, Quaestiones disputatae: de veritate, q. 1, a. 1. [(Societatis a Sancto Paulo, París 

1883) III, 3-4].  
26

 «La unidad es aquello que es indivisible en sí mismo y distinguible o diferenciable de cualquier otro». 

Gracias al segundo aspecto queda garantizada la diferencia de cualquier ente respecto a los demás. La 

unidad trascendental suscita las diferencias ónticas y ontológicas. 



 

33 

en que cada ente es distinguible o diferenciable respecto a los demás. La separabilidad y 

diferenciabilidad de cada ente es posible gracias a que cada uno es una totalidad óntica en 

sí mismo, un microcosmos. La diferencia posibilita las preguntas acerca de los entes 

determinados. La diferencia hace posible la pluralidad de lo uno y de lo otro. La diferencia 

hace que este ente no sea el otro. En cambio, la similitud hace que el otro también sea un 

ente y que sea uno.  Por tanto la unidad intrínseca del ser es posible gracias a la identidad, 

y la unidad extrínseca de los entes gracias a la diferencia. El sentido primero y originario 

de la unidad es la unidad intrínseca. La unidad extrínseca es un sentido derivado. 

 

 

5.1.4 La singularidad del ente 

 

 

 El ser es uno y los entes múltiples. No obstante, cada ente es uno y no otro. Por 

consiguiente, cada ente es singular y único. Cada ente es único pero no el único. Es 

idéntico a sí mismo y no idéntico con los otros. La esencia se determina en la existencia de 

cada ente concreto. Esta determinación puede ser denominada como individualidad. Cada 

esencia existente es irrepetible, aunque no sea el único individuo existente de esa especie. 

Por lo anterior, se puede distinguir entre «unidad trascendental» y «unidad individual». La 

unidad trascendental es esencial, y le corresponde al ser del ente, porque el ser es aquello 

unifica a todos los entes. La unidad individual es propia de cada ente, porque le permite 

distinguirse de todos los demás. La unidad esencial es el fundamento de la unidad 

individual. 

 

 

5.1.5 Unidad y multiplicidad 

 

 

 La unidad extrínseca, las diferencias y la unidad individual posibilitan la 

multiplicidad de los entes. Por eso, no hay contradicción entre la multiplicidad de los entes 

y la unidad del ser porque: toda multiplicidad presupone la unidad, la multiplicidad se 

constituye por unidades, la unidad se despliega en la multiplicidad, el ser da unidad a la 

multiplicidad, la diversidad múltiple de individuos se funda en la diferencia y la semejanza 

en el ser que da unidad.   

 

 

5.1.6 La analogía de la unidad 

 

 La unidad y el ser son intercambiables, es decir, la unidad es un nombre 

trascendental del ser. Si el ser es análogo, y la unidad es un trascendental del ser, por lo 

tanto, la unidad es análoga. Todo ente es uno, pero cada uno de forma distinta. Hay 

diversos grados de unidad intrínseca y de unidad extrínseca. Aunque cada ente es uno, 

ninguno agota la unidad, por eso ésta es un trascendental. 

 



 

34 

 

5.2 Ser como verdad 
 

 

5.2.1 La pregunta como saber y querer 

 

 La pregunta acerca de la pregunta constituye el comienzo cuestionable de la 

metafísica. Sólo se puede preguntar cuando se quiere saber. Se sabe atemáticamente algo 

para poder preguntar, se sabe implícitamente lo que se pregunta y se pregunta porque se 

quiere saber más y mejor. El preguntar parte de lo conocido y se dirige hacia lo 

cognoscible, es decir, hacia aquello que se considera que es posible conocer. El preguntar 

presupone algún saber, lo incluye y lo pretende. No se pregunta sólo para saber, sino 

porque se quiere saber. Por tanto, la pregunta esta impulsada por un deseo voluntario de 

saber. Este deseo voluntario del querer muestra la dualidad coimplicativa entre saber y 

querer.  

 

 

5.2.2 La realización del espíritu como saber y querer 

 

 El espíritu finito se autorrealiza abriéndose a lo otro y a los otros, especialmente 

gracias al saber y al querer. La autorrealización del espíritu finito es simultáneamente 

heterorrealización. Se realiza a sí mismo buscando lo otro y al otro como lo querido por él, 

y como lo sabido por él. Saber y querer son las dos formas fundamentales y distintivas de 

la autorrealización y heterorrealización del espíritu finito. El ser se devela por medio de 

los entes mostrándose como verdadero para el saber y como bueno para el querer. Por su 

parte, el espíritu finito va al encuentro del ser a través de los entes gracias a sus propias 

capacidades de querer y saber.  

 

 

5.2.3 Verdad óntica y verdad onto/lógica 

 

 Solamente se puede preguntar por lo que «es», por lo que es sabido y por lo que es 

cognoscible. Si se puede preguntar por todo ente, entonces todo ente es cognoscible. A lo 

que es cognoscible se le llama «verdadero». Por tanto, todo ente es verdadero, así lo 

consideraba la filosofía tradicional: omne ens est verum. El ente es accesible y captable al 

intelecto: es inteligible. Desde una perspectiva óntica, lo verdadero es aquello inteligible o 

cognoscible. En cambio, desde una perspectiva lógica es aquello ya inteligido o conocido. 

La verdad en general es adaequatio rei et intellectus27. La verdad óntica es la 

inteligibilidad o congnoscibilidad, es decir, la posibilidad de adecuación de la cosa con el 

intelecto. Y la verdad onto/lógica es lo conocido o inteligido, es decir, el hecho de la 

                                                           
27

 Cfr., AQUINO, Tomás de, Summa thelogica, I, q. 16, a.1; I, q. 21, a. 2. [(B.A.C., Madrid 1951) 136 y 

179]. 



 

35 

adecuación del intelecto con la cosa. La verdad óntica es pura posibilidad de intelección; 

en cambio, la verdad onto/lógica es realización actual del conocimiento.   

 

 

5.2.4 Verdad metafísica 

 

 La verdad metafísica es la «verdad trascendental del ser» en la que se fundan la 

verdad óntica o existencial y la verdad onto/lógica o conocida. La verdad metafísica 

unifica la verdad inteligible y la verdad inteligida, existencia y saber. Esta unificación es 

adaequatio rei et intellectus, no una identidad total sino una unidad relativa. Heidegger 

presentó su propia noción metafísica de «verdad» como a)lh/Jeia, develación, patencia, 

mostración, descubrimiento o no ocultamiento del ser.   

 

 

5.2.5 Verdad infinita o teológica 

 

 La verdad metafísica se despliega en el ámbito finito como una verdad dual: óntica 

y ontológicamente. La unidad relativa entre ambas presupone una verdad metafísica y una 

verdad infinita que fundamente la unidad absoluta entre ser y saber. Esa verdad absoluta 

sería exclusiva de un ser absoluto con un saber absoluto. A este saber infinito y a esta 

verdad infinita la filosofía tradicional le llamó «intellectio subsistens» y «veritas 

subsistens». 

 

 

5.2.6 La analogía de la verdad 

 

 Si la verdad es un trascendental del ser, y el ser es análogo, entonces la verdad del 

ser obviamente es análoga. La verdad óntica es inteligibilidad, una potencialidad no actual. 

Por tanto, una verdad perfectible. La verdad ontológica es una expresión más perfecta de 

la verdad metafísica, cuya unidad entre ser y saber es relativa. Sólo en la verdad infinita se 

alcanza una unidad absoluta entre ser y saber. Cada una de ellas es una modalidad genuina 

de la verdad, pero cada una expresa analógicamente la verdad. 

 

 

5.3 Ser como bondad 
 

5.3.1 Del saber al querer 

 

 El querer y el saber son modos de autorrealización del espíritu finito. Fichte había 

escrito que en el proceso del saber el objeto determina al sujeto, y que en el proceso del 

querer el sujeto determina al objeto. El saber es un medio para la autorrealización del 

espíritu finito; sin embargo, el querer sobrepasa las expectativas que el saber no puede 

alcanzar porque el espíritu finito se autorrealiza y se humaniza mejor mediante el querer y 

no únicamente con el saber. La diferencia entre saber y querer es la siguiente: el saber es la 



 

36 

a/firmación de lo otro y del otro en mí, es decir, saber es una posesión de lo otro y del otro; 

saber es poseer, capturar, comprehender. En cambio, el querer es la a/firmación de mí en el 

otro28, es decir, querer es una autodonación de sí mismo al otro. Cuando el querer se 

convierte en amor su esencia consiste, según José Antonio Marina, en querer que la otra 

persona me quiera, y de que ella quiera que yo la quiera.  

 

5.3.2 Bondad óntica y ontológica 

 

 Pregunto porque quiero conocer. Es decir, el conocer no agota la motivación y la 

finalidad de la pregunta. El querer motiva y orienta la capacidad de preguntar, que se 

realiza por el conocer y por el querer. Éste presupone que lo buscado es deseable, 

seductor, solicitador y apetecible. Dado que se puede preguntar por todo lo que es, 

entonces todo lo existente es no sólo inteligible, también es solicitante. Lo apetecible es 

considerado como un bien para quien lo desea, por eso, todo es apetecible, y por lo tanto, 

bueno o valioso. El saber y el querer se co/implican. Por un lado, se quiere sólo lo que se 

conoce, y se quiere realmente todo y sólo lo que se conoce. Por otro, se conoce sólo lo que 

se quiere, y se conoce realmente todo y sólo lo que se quiere. Es decir, se puede querer lo 

que se sabe, y sin embargo, hay veces que se quiere aunque no se sabe temática qué es lo 

que se quiere. Incluso hay algunas cosas y personas que entre más se conocen menos se 

quieren, se les encuentra menos valiosas. En otras palabras, el saber y el querer se 

co/implican, pero no se siguen necesariamente el uno del otro.  

 

La «bondad óntica» es el valor seductor, solicitante, apetecible y fruible de los entes. La 

bondad hace que el ente: desde una perspectiva objetiva, sea deseable y amable; y desde 

una perspectiva subjetiva, parezca digno de entrega. La expresión más noble del querer 

consiste en una afirmación del otro y auto/entrega al otro. Por ello, el amor es la máxima 

expresión del querer y del bien. Todo ente es bueno29 porque es apetecible, fruible, amable. 

En efecto, la bondad óntica es pura posibilidad, no la acción efectiva del querer. La 

bondad óntica consiste en que todo ente puede ser querido. En cambio, la «bondad 

ontológica» consiste en la realización efectiva del querer. La bondad ontológica actualiza 

la bondad óntica que es pura potencialidad. Gracias a este tipo de bondad, el ente no sólo 

es apetecible, sino apetecido, solicitado, seducido, gozado, querido o amado. 

 

N.B.: El ser y el bien son intercambiables analógicamente, es decir, no son ni 

unívocamente lo mismo, ni equívocamente paralelos. Son análogamente semejantes y 

diferentes. La noción de bondad o de bien tiene un carácter ontológico y metafísico. En 

cambio, la noción de valor un carácter axiológico. Sin embargo, son nociones 

análogamente intercambiables, aunque ciertamente la noción de valor implica la referencia 

a la persona que es el sujeto que aprecia el valor de la bondad del ente. En otras palabras, 

el valor es un «bonum sibi» y un «bonum alteri» en referencia a una persona. 

                                                           
28

 Goethe escribió: Da más fuerza sentirse amado que saberse fuerte. 
29

 Bonum est quod omnia appetunt. Cfr., AQUINO, Tomás de, Summa thelogica, I, q. 5, a.1; I, q. 6, a. 2. 

[(B.A.C., Madrid 1951) 34 y 42]. 



 

37 

 

 

5.3.3 Bondad metafísica  

 

 La bondad óntica y la ontológica están mutuamente referidas porque lo apetecible 

se realiza cuando es apetecido, y lo apetecido llega a realizarse a partir de una posibilidad 

propia. No obstante, la bondad no es agotada por los entes, es un trascendental del ser 

porque la acción de ser es eminentemente buena. Ser es deseable y deseado. Ser es 

preferible y preferido a la nada de no ser. Ser es haber escapado del mal de la nada. Ser es 

bueno. Ser es apetecible y apetecido por sí mismo. Ser es bueno, deseable y querido.  

 

 

5.3.4 Bondad infinita o teológica 

 

 Ser, querer y saber autorrealizan heterorrealizan al espíritu finito. No obstante, la 

plenitud de esa autorrealización y heterorrealización la alcanza sólo en el ser, querer y 

saber infinitos de Dios, que es verdad y bondad infinitas. El ser bueno y verdadero realiza 

y heterorrealiza sólo parcialmente al espíritu finito. La verdad y bondad infinitas implican 

la existencia de un ser absoluto que las posibilite universal y necesariamente. Sólo un 

querer infinito y un amor infinito puede ser la definitiva condición incondicionada de 

posibilidad universal y necesaria del ser, del querer y del saber. El ser absoluto puede ser 

un querer absoluto que posibilite la autorrealización y heterorrealización del espíritu finito. 

Sólo el ser absoluto se identifica con el querer absoluto y el amor absoluto. A éste se le 

puede denominar «bondad infinita», valor absoluto, summum bonum o bonitas subsistens.  

 

 

5.3.5 La analogía de la bondad 

 

 Si el ser es analógo, entonces la bondad, que es un trascendental del ser, también es 

análoga. Los entes son análogamente buenos. Todo ente es un bien apetecible y puede ser 

apetecido, son óntica y ontológicamente buenos. Sin embargo, la bondad de cada ente es 

gradualmente distinta. Algunos son potencialmente buenos por su bondad óntica. Otros 

son actual y efectivamente buenos por su bondad ontológica. El ser es metafísicamente 

bueno porque es mejor ser que no ser; ser es preferible a la nada. La bondad infinita le 

corresponde sólo al ser absoluto.  

 

La analogía de la bondad posibilita una explicación coherente al problema del mal. La 

diferencia en los diversos grados analógicos de bondad posibilita la limitación del bien y la 

presencia del mal en cada ente. Primero hay que evitar los extremismos radicales del 

optimismo absoluto y del pesimismo total. Es igualmente falso sostener hasta sus últimas 

consecuencias las afirmaciones de estas posturas. El primero afirma que «todo es bueno, 

nada es malo». Por su parte, el pesimismo total asegura que «todo es malo, nada es 

bueno». La filosofía tradicional consideraba que el mal es una privación de ser o una 

negación analógica de ser, sea total o parcialmente. Si es total, entonces el mal es la nada; 



 

38 

este tipo de mal no puede ser físico ni moral, sino mal metafísico. Si es parcial, es una 

carencia de alguna perfección óntica u ontológica.  

 

En suma: es importante distinguir entre mal metafísico, mal físico y mal moral. El primero 

es la nada. El segundo existe debido a la limitación del bien graduado analógicamente en 

cada ente. El mal moral es una consecuencia de la libertad y de la responsabilidad 

humanas. Obviamente, el mal no es un principio hipostasiado que se enfrente ante un Dios 

impotente o malo. El mal es un principio de la naturaleza, llamado «privación» por la 

filosofía tradicional. En cuanto principio es especulativo o formal, no real, deducido a 

partir de las consecuencias reales que afectan a los entes. En conclusión la teodicea no 

tiene porqué disculpar a Dios de la presencia del mal en el mundo. El mal es una 

posibilidad por la limitación de todo ente, y es una responsabilidad de cada ser humano 

libre. Dios no nos debe nada, porque ya es suficiente con que nos haya otorgado la 

posibilidad de ser. Quien exista debe acepar su condición limitada y contingente. Sería 

deshumanizador pretender ser Dios. La humanización exige reconciliación la con propia 

condición existencial. El mal del mundo aumentaría si alguien pretendiera anular con rabia 

la existencia de Dios sólo por la frustración personal de no poder ser como Dios. En 

definitiva, a Dios parece no importarle que uno demuestre su existencia, dado que no ha 

creado ninguna evidencia contundente e irrefutable de su existencia. Si Dios existe, no 

sólo es un experto es dejar huellas, también es un as en esconderse. Y tal vez está 

‘sonriendo’ porque algunos hombres no creen en él (Gaarder). Girard agrega: «No es el 

hombre víctima de Dios, sino Dios víctima del hombre». Y Cioran: «El odio contra Dios 

arranca de la repugnancia a uno mismo. Se le mata para enmascarar la propia caída». 

 

 

5.3.6 La unidad de los trascendentales 

 

 La unidad entre verdad y bondad está garantizada por: la unidad antropológica 

entre intelecto y volición, la unidad entre saber y querer en cada momento del preguntar, y 

la unidad óntica, ontológica, metafísica y teológica develada como verdadera y buena. El 

espíritu finito alcanza su realización espiritual por medio del saber y del querer unidos en 

cada pregunta humana.   

 

 

5.4 Ser es estético 
 

 La unidad de los trascendentales se expresa especialmente en su mostración y 

percepción estética. El aspecto estético puede ser considerado como un trascendental del 

ser. ¿Qué significa la dimensión estética del ser? Tomás de Aquino entendía por 

«pulchrum» lo siguiente: “pulchra enim dicuntur quae visa placent”30. La verdad y la 

                                                           
30

 “En efecto, se dice que son bellas aquellas cosas que al ser vistas, agradan”. Ibid., I, q. 5, a.4. [B.A.C., 

Madrid 1951) 38].  Una traducción más libre y de amplias perspectivas metafísicas podría ser la 

siguiente: En efecto, se dice que son estéticas aquellas cosas que complacen al ser percibidas.  



 

39 

bondad complacen el saber y el querer humanos, por ello, lo estético está vinculado a 

aquéllos trascendentales. A continuación se hace una descripción fenomenológica de los 

trascendentales del ser a partir de las propiedades estéticas del ser.  

 

El ser humano llega a tomar plena conciencia de sí mismo, de su yo, solamente por medio 

del diálogo preguntante con los otros, es decir, con el tú. Reconociendo invocativamente 

su propia menesterosidad, estableciendo relaciones genitivas de pertenencia31, dativas de 

autodonación, ablativas de autoentrega incondicionada en cualquier circunstancia de 

tiempo y en todo lugar. Sólo al final se logra un encuentro pleno con el nominativo de sí 

mismo. Por ejemplo, después de que una madre ha sonreído a su bebé a lo largo de días y 

semanas, hay un momento en que recibe como respuesta la sonrisa de su hijo. La madre ha 

despertado el amor en el corazón del niño, y éste, al despertar al amor, queda capacitado 

para despertar también a la autoconciencia a su debido tiempo32. Un niño es llamado a la 

conciencia por el amor gracias a la sonrisa de su madre.  

 

En este encuentro de la primera infancia se abre para cada ser humano el horizonte total 

del ser mostrándole atemáticamente cuatro rasgos: 1) que aquel niño es uno en el amor que 

le ata a su madre, aunque el yo y el tú de ambos les haga diferentes, y que entonces todo 

ente puede llegar a ser uno si es amado. 2) Que el amor entre madre e hijo es bueno, y que 

entonces todo ser amado es bueno. 3) Que el amor que les une es verdadero, y que 

entonces todo ser amado y amante es verdadero. 4) Que el amor estimula sensiblemente el 

gozo, y que entonces todo ser amado es estéticamente perceptible33. Gracias a la 

experiencia que proviene desde el primer acontecimiento fecundo del niño en los brazos 

de su madre, cada ser humano ve por primera vez el brillo de la luz del amor en el rostro y 

en los ojos de su madre y de las otras personas que le han amado a lo largo de la vida. Este 

medio deja abierta la posibilidad de abrirse con el tiempo a la luz del ser.  

 

A lo largo del proceso a través del cual uno llega a descubrir su propio yo, en coexistencia 

dialógica con el tú, aquel niño que fuimos tú y yo, va creciendo. Uno va comprendiendo 

que el hecho de la propia existencia es asombroso. Entonces pueden ser planteadas las 

siguientes preguntas: ¿quién soy yo? ¿por qué existo yo y no otro? Una respuesta 

apresurada sería: porque mi padre y mi madre me engendraron. La explicación derivada de 

esta respuesta puede a lo sumo formularse en términos bio/genéticos y socio/familiares. 

Esta respuesta es insuficiente porque los padres de cada uno a lo sumo querían un hijo, es 

                                                           
31

 Sólo si yo reconozco ante el tú que soy tuyo y soy tu yo, entonces puedo sentir que te pertenezco.  
32

 Cfr., BALTHASAR, Hans Urs von, Glaubhaft ist nur Liebe (Johannes Verlag, Einsiedeln 1963) [tr. cast. 

de VIGIL, Carlos, Sólo el amor es digno de fe (Sígueme, Salamanca 1988) 68]. 
33

 Balthasar escribe: “Ein Kind wird durch die Liebe, das Lächeln seiner Mutter ins Bewußtsein gerufen. In 

dieser Begegnung eröffnet sich ihm der Horizont des gesamten unendlichen Seins und zeigt  ihm vier 

Dinge: 1) Daß es eins ist in der Liebe mit seiner Mutter, obwohl ihr gegenübergestellt, also daß alles Sein 

eins ist. 2) Daß diese Liebe gut ist, also alles Sein gut ist. 3) Daß diese Liebe wahr ist, also alles Sein 

wahr ist. 4) Daß diese Liebe Freude weckt, also alles Sein schön ist” Id., Versuch eines Durchblicks 

durch mein Denken, in Internationale Katholische Zeitschrift Communio [4/89] (Communio Verlag, 

Köln 1989) 291. Cfr., Id., Intento de resumir mi pensamiento, en Communio: Revista Católica 

Internacional [X/4/88] (Encuentro, Madrid 1988) 286. 



 

40 

decir, estaban incapacitados para elegir con toda precisión el sexo, los caracteres genéticos 

individuales, la personalidad, los rasgos psicológicos, entre otros. Sin embargo, este 

primer intento de respuesta aporta una valiosa diferencia: la «diferencia óntica o 

existencial entre el «yo» del niño y el «tú» de la madre, padre o tutores.  

 

La experiencia óntica, de la que procede esta primera diferencia entre el yo y el tú, se 

supera cuando se descubre que los propios padres están tan necesitados de una explicación 

como lo estoy yo, y que el conjunto total de personas y objetos son incapaces de brindar 

una respuesta suficiente a la pregunta ¿por que existo yo y no otro? Una respuesta 

apresurada, simplificadora e inmediatista amputaría la solución considerando que el azar y 

la necesidad constituyen la respuesta definitiva a la pregunta planteada anteriormente. No 

obstante, la inteligencia humana es capaz de buscar otras alternativas que implican un 

esfuerzo superior de explicación. Paulatinamente se van descubriendo las diferencias entre 

los diversos entes; por ejemplo, unos están inanimados, otros vegetan, otros se desplazan, 

otros, además de su sensibilidad, dan muestras claras de una inteligencia superior, otros se 

van humanizando con maestría. Estas diferencias son percibidas gracias a una experiencia 

ontológica cualificada. A raíz de este segundo nivel de diferencias ontológicas se confirma 

la insuficiencia de todos los entes en su conjunto para ofrecer una respuesta satisfactoria a 

la pregunta planteada al comienzo de esta búsqueda. 

 

La insuficiencia del conjunto total de los entes invita a buscar una respuesta trascendente 

en aquello que une a todos ellos: la acción de ser. En este momento la experiencia 

ontológica es optimizada gracias a la experiencia metafísica. Inmediatamente se descubre 

la tercera diferencia: la diferencia metafísica entre ser y ente. Sin embargo, también se 

patentiza la riqueza y la pobreza del ser para dar una respuesta definitiva a la pregunta 

¿por qué existo yo y no otro? El ser no puede ser la última respuesta decapitada y acallada 

en sí misma, porque el ser necesita de los entes para desplegar su acción «essente», de 

modo similar como los entes necesitan del ser para existir. Es decir, el ser no subsiste 

totalmente por sí mismo ni es la explicación definitiva de la pregunta planteada 

inicialmente. 

 

La cuarta diferencia es sumamente compleja porque exige una opción epistemológica entre 

un sí o un no razonables. Es fruto de una experiencia teológica razonable y voluntaria. Es 

la diferencia entre ser y Dios. Aquí encuentra un óbice tanto el sí como el no, porque 

ambas opciones son respetables desde el punto de vista filosófico, son irrefutables e 

indemostrables de modo concluyente y total. Ambas opciones epistemológicas han 

ofrecido argumentos convincentes, pero no definitivos, porque los representantes de la 

opción contraria pueden seguir inconmovibles como una roca después de haber escuchado 

los razonamientos que implican una opción epistemológica. Quien dice sí la existencia de 

Dios sabe porqué hay que aceptar la diferencia metafísica, la ontológica y la diferencia 

óntica. Quien dice no, puede aceptar las otras tres diferencias o abrazar con desilusión el 

nihilismo. Puede esperar la develación del sentido del ser y confiar en la contingencia de 

los entes o refugiarse en la nada. No obstante, si renuncia al nihilismo, no sabe en 

definitiva porqué espera al ser y porqué confía en los entes.  



 

41 

 

Quién dice sí a Dios puede responder definitivamente a la pregunta ¿por qué existo yo y 

no otro? diciendo: porque Dios me eligió, mi existencia única e insustituible es una 

muestra de su amor por mí. En cambio, quien dice no puede esperar que el ser le devele el 

sentido de su propia existencia contingente o asegurar con desconsuelo: mi existencia es 

fruto del azar y de la necesidad; nada tiene sentido. Y puede agregar, dado que no existe 

ningún sentido en este universo, no pienso perder el tiempo buscándolo, hay que 

inventarlo. Quien dice sí a Dios puede distinguir las diferencias entre ser y Dios 

asegurando: Dios no es el ser, ni el ser es Dios. Por un lado, Dios es totalmente subsistente 

por sí34, es creador y es personal. Sólo si es personal es inteligente y voluntariamente libre 

para elegirme así tal como soy. Si no es personal, no puede amarme y nadie me ha elegido. 

En todo caso, si Dios no es personal sería mejor que no existiera, ni quiero que exista. Por 

otro lado, el ser no es totalmente subsistente por sí mismo, es creado y no es personal. El 

ser no puede haberme elegido porque aunque sea inteligible no es inteligente ni 

voluntariamente libre. En conclusión: la noción de ser se le atribuye a Dios de modo 

analógico, no unívocamente, es decir, Dios no es el ser simple y llanamente, sino el Ser 

por sí mismo subsistente35. Si Dios existe, es posible responder de modo definitivo a la 

pregunta «¿por qué existo yo y no otro?» sobre el plano del horizonte de la cuádruple 

diferencia óntica, ontológica, metafísica y teológica. 

 

En la cuádruple diferencia, ya expuesta, el ser humano puede recibir ónticamente la 

existencia como manifestación, don y locución del amor que le protege por medio del tú 

maternal, paternal, fraterno, amigable, esponsal, filial, femenino o masculino. La 

diferencia ontológica muestra que todos los entes, personas y objetos, formamos parte de 

los admitidos a la existencia. La diferencia metafísica ayuda a explicar porqué el ser deja 

ser a los entes de modo similar como los entes dejan ser al ser. La diferencia entre el ser y 

Dios permite la emersión de una libertad personal incondicionada que les comunica al ser 

y al ente el sentido de la no necesidad existencial y contingente que les es propia. Esta 

comunicación manifestativa, dativa y locutiva es la expresión del ser como amor. Por la 

tanto, la filosofía debe recuperar su estatuto de ‘filo-sofía’ mediante la conciliación de 

amor y saber en una metafísica del amor y del ser. 

 

 

5.4.1 El ser se manifiesta: der Sein erscheint  

 
“Ein Sein erscheint, es erfolgt eine Epiphanie: darin ist es schön und beglückt uns. 

Erscheinend gibt es sich, was gibt sich uns hin: es ist gut. Und sich gebend, sagt es 

sich aus, enthüllt sich selbst: es ist wahr (in sich und im Andern, dem es sich 

offenbart)”36. 

                                                           
34

 Actus in seipso subsistens. 
35

 Esse ipse subsistens. 
36

 BALTHASAR, Hans Urs von, Versuch eines Durchblicks…, 292. [=El ser aparece, deviene como 

epifanía: por esto él es bello y nos hace felices. Cuando aparece se da, se nos da: el ser es bueno. Y al 

darse, se dice [inteligiblemente] terminado, se devela a sí mismo: el ser es verdadero (en sí y en otro, al 



 

42 

 

El ser se manifiesta. La comunicación manifestativa del ser es una 

auto/manifestación estética, es decir, perceptible. El término «estético» es ambivalente. 

Puede designar la ‘percepción’ subjetiva y la ‘exhibición’ objetiva del sentido 

configurador del ser. Los griegos lo llamaron kalo/n; los latinos, pulchrum, los alemanes, 

schön. Designa aquello que es bello, hermoso, noble, glorioso*, famoso, dichoso, honesto, 

puro, natural, perfecto y excelente. Filosóficamente el común denominador de estas 

distintas acepciones es una tensión polar entre lo que se manifiesta y lo que se percibe. La 

manifestación indica la dimensión objetiva de lo ‘estético’, y la percepción la dimensión 

subjetiva. Desde la perspectiva estética el ser es e)/neia, fenómeno y aparición, 

evento creativo que sale epifánicamente para ser percibido, entrega atractiva que sale al 

encuentro del hombre, y con esta apertura da lugar al eros y al asombro (Verwunderung). El 

aspecto estético del ser indica la relación proporcional de dependencia perceptiva y 

autorrepresentativa entre sujeto y objeto. Los escolásticos distinguían dos dimensiones 

estéticas correlativas: species et lumen. La species es percibida; en cambio la lumen, como 

esplendor autorrepresentado, arrebata y transfiere al gozo estético por la entrega atractiva 

del ser que se auto/manifiesta. La catarsis del sujeto perceptivo es consecuencia del éxtasis 

operado por el splendor estético del ser. Sin lo kalo/n la verdad, el bien y la unidad 

pierden su capacidad seductora y quedan abandonados en el antro de lo inútil; sin lo 

kalo/n también el ser permanecería oscuro e incomprensible, y perdería, asimismo, su 

aptitud fascinadora; de manera que, si ya no seduce debe desdeñársele. 

 

La omisión de lo kalo/n desemboca en la abulia ante el bien y la verdad; la unidad del ser 

es agredida y éste ya no se percibe como manifestación, don y locución. Si a lo ‘estético’ 

se le niega su carácter trascendental ya no asombra, sólo admira: encalla en una expresión 

psicológica. A la vez el asombro desaparece de la filosofía y la metafísica resulta 

imposible como ciencia, pues ya no hay vínculo entre la automanifestación del ser, la 

percepción y la razón humana. Cuando la metafísica excluye  species et lumen  también se 

extinguen el ser y el amor. El saber los absorbe y los suprime. Cuando al ser humano sólo 

le interesa saber o tener, ¿quién querría morir por el ser?37 

 

La configuración manifestativa del ser es percibida, pero lo ‘estético’ no proporciona 

exclusivamente una contemplación tranquilizadora, esteticista y enajenante, porque ya en 

la estética está incoada la dramática38: en la estética está presente el diálogo, la 
                                                                                                                                                                               

que el ser se manifiesta). La trad. es mía]. Cfr., Id., Intento de Resumir…, p. 286. El verbo alemán 

‘aussagen’ significa declarar, decir, afirmar; por esta razón la construcción ‘sagt es sich aus’  también se 

podría traducir simplemente como ‘él se dice’. 
*
 Lo glorioso se incluye en el campo semántico de lo ‘estético’.  

37
 Cfr., BALTHASAR, Hans Urs von, Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik (Johannes Verlag, 

Einsiedeln 1961) [tr. cast. de SAURA, Emilio, et al., Gloria: una estética teológica (Encuentro, Madrid 

1985) V, 593].  
38

 Cfr., Id., Theodramatik (Johannes Verlag, Einsiedeln 1973) [tr. cast. de BUENO DE LA FUENTE, Eloy, 

et al., Teodramática (Encuentro, Madrid 1990) I, 19]. “En la trilogía de Balthasar se suceden y se 

articulan, según las formas de la analogía, la ‘belleza’ del mundo y la ‘gloria’ de Dios, la libertad ‘finita’ 

del hombre y la ‘infinita’ de Dios, la verdad ‘creada’ de las cosas y la ‘increada’ del Absoluto. Según 



 

43 

confrontación y la compenetración de la libertad finita y la libertad infinita. Al percibir la 

manifestación del don locutivo del ser, hay que tomar una decisión: aceptar o rechazar la 

cuarta diferencia, la teológica. Y además, estética y lógica son inseparables porque la 

auto/manifestación percibida y aceptada dramáticamente posibilitan el ‘velamiento-

develamiento’ del ser. 

 

 

5.4.2 El ser se da: der Sein erscheinend gibt es sich 

 

El ser se da. La comunicación auto/donativa del ser es dramática. La semántica de 

los términos a)gaJo/n y bonum «bien, bueno, noble, valeroso, recto, probo, excelente, 

feliz, provechoso» se resiste ante la osadía de ser reducida disyuntivamente a la 

perspectiva metafísica o ética. Bueno es el ser y bueno es el actuar. El ser se difunde 

analógicamente en los entes, al manifestarse, se da: él es bueno. Su epifanía estética 

representa el bien. Darse es la acción del ser y ese actuar es bueno. La acción donativa y 

epifánica del ser difunde su pobreza y su riqueza a los entes: la no subsistencia total del ser 

y su plenitud de modo paradójico. Esta paradoxal diferencia metafísica entre ser y entes no 

puede ser la última interpretación filosófica silenciada y decapitada. Por el contrario, es 

capaz de proyectar hacia una responsabilidad personal que no le pertenece al ser. 

 

La no subsistencia de los entes y del ser conducen también a la evidencia de su no 

necesidad metafísica. Entonces ¿por qué existe algo en vez de nada? Si el ser permite 

existir a los entes, y los entes dejan ser al ser, y sin embargo el ser no es personal ¿hay 

acaso, además, una responsabilidad libre que no se identifique ni con el ser ni con los 

entes? Ante dicha responsabilidad el ser también sería no necesario y, sin embargo, 

acogería al ser y a los entes en su amor. Sería una libertad completamente autónoma para 

no estrechar contra sí al ser ni a los entes aunque sin abandonarlos. Ya en la diferencia que 

se abre entre ser y ente, donde el ser deja a los entes y éstos lo dejan ser, se pueden 

presentar dos posibilidades: 
 

“La primera, que la elevación del ser por encima de nosotros nos lo haga aparecer 

como extraño, indiferente, incluso terrible, y podemos estar tentados a percibirlo 

como neutral, como sin valor y sin sentido, y a preferir por tanto el no-ser, la 

oscuridad; la oscuridad que ensombrece nuestra propia existencia…, los aspectos 

horribles… del mundo existente, parecen autorizarnos a semejante maldición contra 

el ser… Y sin embargo (he aquí la segunda cosa posible): en la misma distancia del 

‘dejar ser’ el ser se nos puede aparecer también en su gloria… Los metafísicos 

occidentales de la luz se deciden, en última instancia, por la segunda 

posibilidad…Pero también  la otra posibilidad, la primera,… puede afirmarse con 

violencia devastadora sobre épocas enteras, ya ampliamente en la Antigüedad tardía, 

                                                                                                                                                                               

Balthasar, Estética, Dramática y Lógica se implican recíprocamente”. ABBAGNANO, Nicolás, Historia 

della filosofia (UTET, Torino 1991) [tr. cast. de GARRIGA, Carlos, et al., Historia de la filosofía 

(Hora, Barcelona, 1996) IV/2, 784].   



 

44 

de modo más trágico todavía en la Edad Media tardía, y todavía más fatalmente en 

nuestra Edad Moderna tardía”39. 
 

La afirmación o negación del ser no es un asunto baladí, sino significativo y valioso. 

Quien se asombra, al percibir la automanifestación del don locutivo, y asiente ante el ser, 

involucra su libertad finita y participa en el drama de la aceptación del don del ser. Éste es 

hospedado como bueno e invita a actuar el bien: así como estética y dramática coexisten, 

metafísica y ética cohabitan en dependencia mutua. 

 

Una posibilidad doble también puede presentarse ante la diferencia teológica entre el ser y 

Dios. En esta cuestión varios filósofos respetables se han decidido negativamente, pero 

también otros razonablemente han sostenido un sí a Dios. Ambas opciones 

epistemológicas son dramáticas porque la libertad humana es convocada al veredicto. La 

persona que alienta una respuesta afirmativa y percibe la manifestación del don locutivo 

del amor por medio del ser, simultáneamente ha sido convocada al diálogo, a la 

confrontación y a la interpenetración de su libertad finita cabe la libertad infinita. Ésta 

situación tensiona el arco de ambas libertades con toda la seriedad dramática de la 

existencia, pues la libertad finita ya no está sólo ante un ser impersonal que la deja ser, 

sino además, cabe la libertad infinita que le muestra su amor por medio del don locutivo 

del ser. 

 

Ambas conviven no siempre plácidamente, sino que se enfrentan en el escenario patético 

del mundo; ahí se desenmascara la finitud del hombre, su libertad  y temporalidad 

limitadas, las posibilidades del mal, del poder, del dolor y la muerte. Al reivindicar lo 

‘dramático’ dentro de la metafísica la manifestación percibida del don locutivo del ser es 

armonizada en la sinfonía estética y verdadera del bien. La configuración estética y 

dramática del ser no es únicamente manifestación percibida y don activo, sino a la vez, 

locución cognoscible que hay que comprender e interpretar.  

 

La inclusión de lo a)lhJe/jdentro de la metafísica ayuda a la inteligibilidad del sentido 

del ser. La disyuntiva alterna que osara la disección apresurada dictaminaría la dimisión 

del nexo indisoluble entre metafísica y gnoseología, entre ser y conocer, consignando el 

bien y lo estético a la ininteligibilidad e incomprensión. Si lo kalo/n y lo a)gaJo/n no son 

‘a)-lh/Jeia’ entonces la unidad entre ellos queda averiada, y por consiguiente no se les 

podrá comprender. 

 

 

5.4.3 El ser se dice: Und sich gebend, sagt es sich aus, enthüllt sich selbst 

 

 El ser se manifiesta. Cuando aparece se da. Y auto/donándose se dice, es decir, se 

devela. La comunicación develante del ser es lógica, es decir, inteligente, inteligible e 

inteligida. Los significados de verum y a)lhJe/j«verdadero, veraz, verídico, recto, real, 

                                                           
39

 BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria…, V, 571-572. 



 

45 

auténtico, justo, equitativo, racional», convocan a una reflexión gnoseológica y metafísica. 

El verbo griego ‘lanJa/nw’ significa ‘ocultarse’, ‘estar oculto’, ‘pasar inadvertido’, 

‘escaparse’, ‘velarse’; de modo semejante, ‘lhJa/nw’ significa ‘hacer olvidar’. De éstos 

procede la raíz de ‘a-)lhJe/j’precedida por una ‘’ privativa. Entonces ‘a-)lhJe/j’ 

designaría lo ‘no oculto’, lo ‘no inadvertido’, lo ‘no escapado’, lo que se ‘des-vela’, lo ‘no 

olvidado’. Con este trasfondo el verbo ‘a)lhJeu/w’ expresa la acción de ‘decir la verdad’, 

‘ser sincero’, ‘declarar con verdad’. Al interpretar filosóficamente este fondo semántico se 

arriba a lo a)lhJe/jcomo el modo por medio del cual el ser se ‘des-oculta’, se ‘des-vela’, 

la manera por la cual el ser no queda olvidado, sino que ‘dice la verdad’ y ‘declara con 

verdad’ lo que él mismo es: él se dice (sagt es sich aus), se devela a sí mismo (enthüllt 

sich selbst), se auto/devela.  

 

La fenomenología de la verdad (Phänomenologie der Wahrheit) parte de la locución 

manifestativa y percibida del don del ser. El ser se dice a todo ente al manifestarse como 

un don. La locución del ser manifiesta el don del amor de la libertad infinita por los entes. 

En este contexto la inteligencia finita tiene la responsabilidad de comprender e interpretar 

el sentido de la locución del ser que no sólo le dice la verdad del mundo (Wahrheit der 

Welt), sino que, también, le invita a mantenerse abierta a la verdad de Dios (Wahrheit 

Gottes).  
 

La locución del don del ser permanece disponible para recibir el evento de la libertad 

infinita. En lo que se refiere a la verdad del mundo, ésta es ‘a)-lh/Jeia’ del ser, ‘des-

velamiento’ (enthüllung) del ser, ‘des-cubrimiento’, ‘no clausura’, ‘no ocultación’ del ser. 

Éste no disimula su automanifestación en un disfraz fatuo y vacío, ya que su epifanía 

entrega la profundidad de su riqueza y pobreza; el fenómeno del ente es el vehículo 

locutivo del noúmeno del ser, la epifanía existente ‘des-vela’ (enthüllt) la esencia del ente 

y, a la vez, ‘des-cubre’ la acción de ser. ‘A)-lh/Jeia’ del ser significa, por lo tanto, la 

inteligibilidad misma del ser, dado que éste se dice como don a los entes y, en ellos, la 

inteligencia finita conoce y comprende no sólo el fenómeno, sino la esencia de los entes y 

la acción de ser: este ‘ser-inteligido’ o ‘ser-conocido’ del ser es la más íntima esencia de la 

verdad (dieses Bekanntsein des Seins ist das innerste Wesen der Wahrheit). El ser es 

inteligido atemáticamente en la esencia existente en el mismo acto de conocer: 
 

“E quest’essere-noto dell’essere è l’intimissima essenza della verità. Nell’atto del 

pensare una coscienza è svelata e presente a se stessa, in una tale immediatezza che le 

due parti della parola ‘coscienza’ (Bewußtsein) non possono in nessun modo 

separarsi. Nella coscienza è contenuta non solo la proprietà astratta della coscienza, 

bensì allo stesso modo inmediatamente anche l’essere della coscienza, e 

precisamente quest’essere è alla coscienza inmediatamente svelato e presente”40. 

                                                           
40

 Id., Theologik (Johannes Verlag, Einsiedeln 1985) [tr. italiana de SOMMAVILLA, Guido, Teo-logica 

("Già e non Ancora 168"; Jaca Book, Milano 1987) I,  41]; cfr. trad. cast. de POISSEK/TOSAUS, 

Teológica (Encuentro, Madrid 1997) I, 39. En el texto alemán Balthasar escribe: “Und dieses 

Bekanntsein des Seins ist das innerste Wesen der Wahrheit. Im Akt des Denkens ist ein Bewußtsein sich 

selbst enthüllt und gegenwärtig, in einer solchen Unmittelbarkeit, daß die beiden Teile des Wortes 



 

46 

 

La apertura (Öffnung) transparente, inteligible y ‘des-velante’ de la profundidad del ser 

confiere a la verdad consistencia (Beständigkeit), confiabilidad (Zuverlässigkeit), certeza 

de fidelidad (Treue): la verdad no sólo es ‘a)-lh/Jeia’, también es ‘emeth’ 

(confiabilidad). Por ello, la locución develante y confiable del ser escapa a toda estricta 

definición; el ser se dice indefinible en sentido riguroso, como indefinible es también la 

verdad y los otros trascendentales. El ser se dice al ente, se devela de modo inmanente, 

pero no abandona su trascendentalidad. Por lo tanto, el ‘des-velamiento’ (‘a)-lh/Jeia’) 

del ser es también  ‘velamiento’ (verhüllung) trascendental, ocultación, cubrimiento, pues 

el ser es infinitamente más enigmático de cuanto se ‘des-vela’; la inteligencia finita no 

puede agotar la inteligibilidad del ser que se dice al develarse.  

 

 

5.4.4 El ser se configura: tiene sentido la epifanía, la auto/donación y la locución del ser 

 

Después de considerar la verdad buena y estética del ser es necesario concluir con 

la unidad como trascendental del ser. Precisamente ahora se puede comprender la 

inseparabilidad recíproca, la compenetración y la presuposición entre los trascendentales. 

Desde esta perspectiva es posible reflexionar sobre la unidad sólo después de haber tratado 

temáticamente los otros trascendentales41. La unidad está presente en la co/implicación 

entre conciencia y ser. Es constatable en la misma articulación de las diversas estructuras 

antropológicas de la inteligencia sentiente o sensación inteligente, volición tendente y 

sentimiento afectante.  

 

Desde el punto de vista metafísico, ser y esencia, esencia y existencia, forma y materia, 

acto y potencia  se tensionan mutuamente. También lo universal y lo individual se 

coimplican recíprocamente en la unidad analógica del ser porque lo universal contiene en 

sí lo individual y éste, a su vez, no puede ser tal sin el universal42; todo lo especial está 

encuadrado en el marco de lo general, ambos se incluyen el uno en el otro; existe entre 

ellos una mutua dependencia y una disimilitud que no es posible separar. 

 

La noción de unidad es en el fondo enigmática porque se le conoce sólo en una polaridad 

irreductible que no permite identificar sus extremos. La unidad es comprensible, por una 

parte, en un movimiento tensional que va de lo universal, que es vacío, hacia lo particular, 

y que con la plenitud de éste regresa de nuevo a lo universal; y, por otra parte, en un 

                                                                                                                                                                               

‘Bewußtsein’ in keiner Weise auseinandergenomen werden können. Im Bewußtsein ist nicht nur die 

abstrakte Eigenschaft der Bewußtheit enthalten, sondern ebenso unmittelbar auch das Sein des 

Bewußtseins, und gerade dieses Sein ist dem Bewußtsein unmittelbar enthüllt und gegenwärtig”. [=Y este 

ser-conocido del ser es la más íntima esencia de la verdad. En el acto del pensar está un ser-consciente 

para sí mismo develado y presente, en una tal inmediatez, que las dos partes de la palabra ‘ser-

consciente’ en ninguna manera podrán separarse la una de la otra.  En ser-consciente está no sólo la 

abstracta propiedad del conciente contenida, sino del mismo modo inmediato también el ser del ser-

consciente, y precisamente este ser está para el ser-consciente inmediatamente develado y presente].  
41

 Cfr., Id., Teo-logica, I, 13-14; cfr. ed. cast., I, 11-12. 
42

 Cfr., Ibid., II, 158; cfr. ed. cast., II, 178. 



 

47 

movimiento tensional que inversamente va de lo particular, que es limitado, a lo universal, 

y que con la amplitud de éste, retorna a lo particular. Si lo anterior se aplica al diálogo 

humano, a través del cual el logos del ser se convierte en logos de las personas porque la 

inteligibilidad implícita del ser deviene inteligibilidad dialógica, entonces se descubre que 

las relaciones intersubjetivas fluctúan entre la unidad de la esencia participada a cada 

individuo, y entre la diversidad de las personas. Por el hecho de que todos los puntos de 

vista particulares participan de la unidad del ser es posible compararlos y coordinarlos en 

una configuración total de sentido que nunca es completamente alcanzable. La unidad 

intenta conciliar los opuestos a través de un acuerdo (Übereinstimmung) de recíproca 

simpatía que respete el carácter situacional de cada individuo, puesto que la armonía 

‘polifónica’ o ‘sinfónica’ del acuerdo no destruye el valor universal de la unidad 

verdadera, es decir, la unidad se encuentra en todas las pluralidades43 y diversidades de 

cada situación. Esto implica un esfuerzo para ayudar al otro en el hallazgo de la verdad 

que se adecue analógicamente a su situación personal, y una lucha contra la imposición al 

otro de una perspectiva propia como si fuera la única verdadera.  

 

Al sostener que la unidad total del ser aparece siempre concretamente individualizada en 

la cantidad y extensión de los individuos, no se profesa un relativismo histórico, pues a 

partir de esta propuesta no se despliega un caos, sino la analogía de la unidad del ser que a 

través de la diversidad inmanente interpreta la trascendente melodía del todo; la unidad se 

presenta dentro de lo diverso en una serie de configuraciones análogas  que no pueden ser 

regidas sólo por una de ellas44, ni sólo por una quimera metahistórica que pretenda 

convertirse en norma esquemática aplicable a todo de modo unívoco e indiferente.  

 

Contra este tipo de ambiciones la analogía prestará una contribución oportuna en cada 

caso sosteniendo una tensión de mutua dependencia y disimilitud entre la diversidad y la 

unidad, sin que una lesione a la otra. Ambas dimensiones tomadas aisladamente son 

letales; sólo en su polaridad recíproca subsisten.  

 

Un ejemplo de ello es la búsqueda insistente del conocimiento humano que tiende hacia la 

unidad, pero no puede realizarla de otro modo que buscando la unidad en dos direcciones 

contrarias45: por medio de análisis y síntesis, sujeto y objeto, sujeto y predicado, verdad 

esencial y verdad existencial, percepción ‘estética’ y concepto ‘lógico’, unidad y 

diversidad, ser y devenir; siempre en una tensión en la que cada uno de los polos es 

relativo al otro.  

 

La unidad, por el hecho de no alcanzar la identidad en sí misma a través de la analogía, 

declara su carácter finito y muestra algunos indicios de que su fundamentación no se agota 

en sí misma.  

 

                                                           
43

 “El pensamiento humano es sinfónico, polifónico”. Id., La verdad es sinfónica (Encuentro, Madrid 1979)  

46. 
44

 Cfr., Id., Teo-logica, I, 202; ed. cast., I, 200. 
45

 Cfr., Ibid., I, 246; ed. cast., I, 242. 



 

48 

 

5.4.5 El ser uno, verdadero, bueno y ‘estético’ 

 

“Was wirklich wahr ist, muß auch gut und schön und eins sein”46. 

 

Lo verdadero, lo bueno y lo ‘estético’ están tan íntimamente unidos que sólo se les puede 

comprender a cada uno en relación analógica con los otros y a través de los otros. En su 

comunión prueban la inagotable hondura y la desbordante opulencia del ser47. Los 

trascendentales especifican un aspecto formal del ser: lo uno designa al ser respecto a su 

numerabilidad e indivisibilidad en sí mismo, lo verdadero indica el ser en cuanto 

cognoscible, el bien en cuanto es apetecible y atractivo, y lo estético en cuanto es 

perceptible.  

 

Cada trascendental implica una unidad analógica de la triple dimensión que le es 

constitutiva, a saber: lo a)lhJe/jposibilita la adecuación indisoluble entre lo que se 

devela, lo develado y la develación misma; lo a)gaJo/n favorece la correspondencia 

inseparable entre el don comunicante, lo comunicado y la comunicación; lo kalo/n 

asegura la proporción indivisible entre el trasfondo esplendoroso que se manifiesta, la 

epifanía48 fenoménica aparecida y la aparición (Schau) misma. 

 

Así como a través del fenómeno y de la existencia se llega al fundamento ontológico y 

metafísico, el sendero hacia la metafísica parte de la ‘estética’ y de la ‘dramática’ 

existencial, retornando desde la ‘lógica’ hacia la estética a través de la ‘dramática’ para 

comunicar a la existencia y a los existentes la unidad del sentido verdadero, bueno y 

‘estético’ del ser. En otras palabras, el camino hacia la metafísica parte de la aparición y 

del drama, arriba al develamiento y regresa dativamente desde el ser a la existencia finita 

para llenarla de sentido. La unidad posibilita la indisolubilidad de los vínculos analógicos 

entre lo verdadero, lo bueno y lo ‘estético’. La unidad armoniza analógicamente la sinfonía 

del ser: 

 
“Sinfonía quiere decir consonancia, armonía. En la sinfonía, diferentes melodías se 

interpretan... El contraste [Gegensatz] entre los distintos instrumentos ha de ser lo más 

acusado posible, pues cada uno posee su timbre característico, y el compositor ha de 

escribir la partitura de manera que este timbre quede plenamente subrayado y destaque 

con nitidez… [resaltando] siempre la singularidad de cada instrumento. Ahora bien, en 

la sinfonía propiamente dicha, los diferentes instrumentos se integran en un todo 

armonioso… Para poder desarrollar la riqueza de la totalidad musical que el compositor 

                                                           
46

 Id., Versuch eines Durchblicks…, 292. [=Lo que es efectivamente verdadero, debe ser también bueno y 

‘estético’ y uno]. Cfr., Id., Intento de resumir…, 286. 
47

 Cfr., Id., Teo-logica, I, 222; ed. cast., I, 217. 
48

 En el volumen llamado Epílogo de la Trilogía, Balthasar utiliza la expresión “epifanía trascendental de 

todo el ser del mundo… Todo ente mundano es epifánico”. CORETH, Emerich, ed.,  Chrisliche 

Philosophie im Katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts (Styria Verlag, Graz/Viena/Colonia, 

1988) [tr. cast. de RODRÍGUEZ NAVARRO, Eloy, et al., Filosofía cristiana en el pensamiento 

católico de los siglos XIX y XX [Ecuentro, Madrid 1994-1997) III, 278]. 



 

49 

tiene en su mente, la orquesta ha de reunir la mayor pluralidad instrumental posible. El 

mundo es equiparable a una gran orquesta, que hace sonar todos sus instrumentos; 

mientras el público está entrando en la sala y aún no ha aparecido el director, cada 

músico ensaya, afina su instrumento… para realizar algo en común… La elección de 

los instrumentos… es realizada a partir de la unidad…; cuando el director comience a 

mover su batuta, aquella unidad lo atraerá todo hacia sí,… y entonces se verá cuál es la 

función de cada instrumento… [Los instrumentos] al principio se sentían extraños los 

unos a los otros, incluso hostiles. De repente, cuando empieza el concierto,… sus 

diferentes voces no se limitan a sonar al unísono [einstimmig, gleichstimmig], sino que 

se integran en la superior belleza de la sinfonía”
49

.   

 

La cuestión del sentido configurador de los trascendentales coincide con la búsqueda del 

sentido unitario y global del ser, que en su integridad se muestra como amor; el amor es la 

definitiva interpretación de todo el despliegue locutivo, dativo y epifánico del ser. La ‘filo-

sofía’50 puede responder metafísicamente con agradecimiento al amor manifestado 

analógicamente por el ser. Esta metafísica está en última instancia al servicio del amor que 

conduce la mirada hacia lo alto y hacia lo profundo. El amor es lo contrario de la rabia 

sectaria que pretende tener la razón a toda costa; está hasta tal punto convencido de la 

verdad que incluso se dispone a renunciar al propio punto de vista parcial51 por amor a la 

totalidad del sentido del ser. 

 

5.4.6 Otros trascendentales 

 

 Otros trascendentales que han sido propuestos en la historia de la metafísica son: la 

cosa, lo múltiple, algo (aliquid), y el ente. Incluso se ha formulado la siguiente 

clasificación de los trascendentales: la cosa y lo uno «como trascendentales absolutos 

inmediatos»; lo múltiple y algo (aliquid) «como trascendentales relativos mediatos»; lo 

verdadero y lo bueno «como trascendentales relativos inmediatos»; y la belleza «como 

trascendental relativo mediato».  

 

Sin embargo, hay textos tomasianos donde los trascendentales que se nombran son 

únicamente cuatro: el ente, la unidad, la verdad y la bondad. Se comprende que a veces el 

mismo Tomás de Aquino presente un elenco más reducido, porque en estos casos sólo se 

refiere a los trascendentales en sentido estricto, los que cumplen total y perfectamente las 

cuatro condiciones de un trascendental, a saber: a) la identificación con el ser, b) la 

conversión entre sí en lo que se refiere a las proposiciones, c) la deducción inmediata a 

partir del ser, d) y la adición de un aspecto formal o de razón52. 

 

                                                           
49

 BALTHASAR, Hans Urs von, La verdad es sinfónica, 5-6. 
50

 “’Filo-sofía’… es, como lo indica la misma palabra, un acto de amor. El verdadero filósofo no ama aquí su 

propio conocer…, sino que ama la cosa misma: el misterio del ser, que se desvela velándose en todo 

ente”. Id., Ensayos teológicos (Cristiandad, Madrid 1964) II, 440. 
51

 Cfr., Id., Teo-logica, I, 131-132; ed. cast.,  I., 129. 
52

 FORMENT, Eudaldo, La sistematización de Santo Tomás de los trascendentales, en Contrastes: Revista 

Interdisciplinar de Filosofía [I] (Universidad de Málaga, Málaga 1996) 107-124. 



 

50 

 

5.5 Libertad y posibilidad 
 

5.5.1 Libertad de la voluntad 

  

El hombre es un ser que percibe, intelige y decide unitariamente. El objeto formal 

de la inteligencia humana es «el ser en cuanto verdadero». El objeto formal de la voluntad 

humana es «el ser en cuanto bueno». Ha llegado el momento de ocuparse del problema de 

la voluntad. ¿Se puede argumentar filosóficamente la libertad de la voluntad? Sí, el ser 

humano es capaz de elegir el valor como bien. Las pruebas filosóficas de la libertad de la 

voluntad humana son de tres tipos: a priori, a posteriori y fenomenológico. No obstante, 

los determinismos biológicos, psicológicos y socioculturales dejan un pequeño margen de 

libertad que es necesario considerar. A continuación se enuncian los argumentos de la 

libertad de la voluntad humana:  

 

1) Argumentos de tipo a posteriori. a) el consentimiento universal: en la historia de la 

humanidad ha habido exhortaciones, contratos, deseos, mandatos, consejos, castigos y 

premios. Esto supone que la mayoría de la humanidad ha esta de acuerdo en admitir la 

libertad como un presupuesto de la convivencia humana. Óbice: no es suficiente un 

consentimiento universal, es necesario presentar razones filosóficas convincentes. b) Cada 

uno tiene experiencia de ser libre en sus propios actos. Óbice: hay que probar que el ser 

humano en general es libre, no basta con constatar empíricamente la libertad de un solo 

individuo.  

 

2) Argumentos de tipo a priori. a) La prueba metafísica: de acuerdo con la naturaleza 

metafísica de la voluntad, se asegura que el objeto formal de la voluntad es el bien en 

general, de tal modo que la voluntad tiende a él necesariamente, es decir, que no es libre 

de rechazar el bien en general porque lo quiere de modo indefectible. Sin embargo, la 

voluntad es libre para elegir los bienes particulares, condicionados o contingentes. Cuando 

se equivoca se debe a que elige un mal como si fuera un bien. Óbice: la prueba metafísica 

es un argumento deductivo de carácter formal. b) La libertad es un postulado de la razón 

práctica que obedece al imperativo categórico qué es la ley moral interior al sujeto 

autónomo. Óbice: este argumento tiene el riesgo de desembocar en una moral formal sin 

un contenido específico.  

 

3) Prueba fenomenológica. Los argumentos puramente a priori y puramente a posteriori  

son insuficientes para probar la libertad de la voluntad. Por ello, hay que elaborar uno que 

no sea puramente a priori ni puramente a posteriori. Esta tarea es emprendida por la prueba 

fenomenológica, que describe el comportamiento humano. Llega a descubrir que es 

reflexivo y voluntario porque el ser humano obra siendo consciente de lo que hace, por 

qué y para qué lo hace, es decir, le da sentido al obrar y a la vida humana, implicando tres 

elementos distintos pero inseparables: un juicio de valor concreto, un consentimiento y la 

ejecución voluntaria. Este obrar se presenta como reflexivo y voluntario, con cierto 

margen de elección no obstante los determinismos que la limitan.  



 

51 

 

Por lo tanto, no sólo existe en el obrar humano una ausencia de coacción, sino también 

autodeterminación y capacidad de darle sentido a la propia acción. La libertad en sentido 

negativo consiste en la ausencia de coacción, en el libre arbitrio o en la «libertad de». La 

libertad en sentido positivo consiste en la capacidad de autodeterminación, autonomía o 

«libertad para». La paradoja de la libertad como autodeterminación es superada gracias a la 

capacidad humana para darle sentido a la propia acción. Y si no tuviera ningún sentido, 

entonces la libertad consiste en inventarlo, dado que somos capaces de hacerlo. 

 

 

5.5.2 Libertad fundamental 

 

 La auto/realización y hetero/realización del espíritu humano se alcanza por medio 

de un saber y un querer libres. El saber y el querer se unifican en la sabiduría que ama el 

saber y el querer, es decir en la «filo-sofía». El amor sabio es la más forma más perfecta 

del saber y del querer libres. El saber y el querer consiguen la máxima expresión de su 

libertad en el amor. El saber y el querer son co/originarios y están mutuamente 

compenetrados e inhabitados. Esta articulación co/implicativa es posible sólo si ambos son 

originariamente uno en el ser y en el ser humano.  

 

La unidad originaria del saber y del querer en el ser procede de la unidad entre verdad y 

bondad. La unidad originaria en el ser humano procede de la unidad antropológica entre 

inteligencia sentiente y volición tendente. La auto/realización y hetero/realización del 

espíritu humano se alcanza por medio del saber y del querer libres, y por lo tanto, también 

gracias a conocerse y quererse libremente. La unidad originaria entre conocerse y quererse 

es la esencia de la libertad fundamental del ser humano, y ésta es la condición de 

posibilidad para saber y querer al otro y lo otro libremente.  

 

 

5.5.3 Posibilidad 

 

 

 La libertad es una línea que se va trazando sobre un trasfondo de determinismos. 

Sin embargo, la libertad humana no está determinada, al contrario, puede autodeterminarse 

de diversas maneras. La libertad sobrepasa lo necesario hacia lo posible. A la libertad se le 

abren ciertas posibilidades. La libertad presupone un grado de posibilidad. La posibilidad 

es condición de posibilidad para la libertad53. La posibilidad es la capacidad de «poder ser 

o no» del ente. La posibilidad es extrínseca si se refiere a la recepción de una causalidad 

agente o final. La posibilidad extrínseca supone una posibilidad intrínseca que consiste en 

la capacidad interna de causar material o formalmente.  

 

                                                           
53

 Cfr., CORETH, Emerich, Metafísica: una fundamentación…, 327. 



 

52 

La posibilidad posibilita la libertad, y el ser es el fundamento de la posibilidad, es decir, el 

poder ser del ente se funda en el ser. Si el ser es acción, entonces es posible el ente. Si el 

ser solamente es un concepto, sólo los conceptos son posibles. Si el ser es nada, nada es 

posible. El ser el fundamento del ente, pero no subsiste totalmente en sí, su fundamento 

absoluto sólo podría ser un Ser absoluto. En caso de que Dios exista, sólo él sería el último 

y definitivo fundamento del ser del ente.  

 

 

5.5.4 El ser absoluto como fundamento último de la posibilidad 

 

 

 El ente no puede fundamentar la explicación de su propia existencia en las 

posibilidades intrínsecas de su propia esencia. Se abre imperiosamente a una explicación 

metafísica que busca un fundamento en el ser. Sin embargo, el ser no puede ser la última 

respuesta decapitada y acallada en sí misma, porque la acción de ser está tan necesitada de 

los entes para desplegar todas sus posibilidades, así como los entes están tan necesitados 

del ser. Es decir, el ser no subsiste totalmente en sí mismo. La existencia de un Ser 

absolutamente necesario y totalmente auto/subsistente sería el fundamento definitivo del 

ser del ente y de todas sus posibilidades intrínsecas.   

 

 

5.5.5 Libertad infinita 

 

 

 Si Dios existe, entonces las posibilidades del ser han sido desplegadas por la acción 

espiritual de un querer y un saber que son infinitos y todopoderosos. El saber y querer 

infinitos del Ser absoluto de Dios implican la existencia de una libertad infinita. La noción 

de libertad atribuida a Dios es de carácter analógico porque el libre arbitrio, la 

autodeterminación y la capacidad para darle sentido a la propia acción no se le pueden 

aplicar a Dios unívoca ni equívocamente. Dios no obedece normas válidas independientes 

de Dios, ni crea esas normas según su capricho o como deliberación sobre varias opciones; 

Él es esas normas.  

 

Dios no se enfrenta nunca a posibilidades alternativas y decide luego libremente cuál de 

ellas debe escoger. Él es lo que Él piensa, hace, decide y ordena. En cierta manera, la 

libertad y la necesidad pierden su significado ordinario cuando se aplican a Él, porque está 

por encima de la oposición libre/necesario. Cuando se dice que «Dios no puede» abolir la 

leyes de la lógica o de la física, el lenguaje tiene un significado distinto al que se aplica a 

otras realidades. Lejos de referirse a la incapacidad contingente para realizar una acción, la 

expresión significa la plenitud del ser en Dios54. 

 

                                                           
54

 Cfr., KOLAKOWSKI, Leszek, Si Dios no existe: sobre Dios, el diablo, el pecado y otras 

preocupaciones de la llamada filosofía de la religión (Rei, México 1993) 26-32. 



 

53 

Cuando el cristianismo afirma que Dios ha creado libremente todo ex nihilo, intenta decir 

que la creación en sentido estricto no supone ni siquiera la existencia previa de ciertas 

posibilidades. En este sentido, Dios crearía incluso las posibilidades del ser del ente. 

 

 

 

VI. EL SER EN LA REALIZACIÓN DEL MUNDO 
 

 

 

 A partir de la pregunta acerca de la pregunta se ha considerado la constitución del 

ente finito compuesto de ser, esencia y acción. Posteriormente se afirmó que el preguntar 

es una acción propia del espíritu finito. Y finalmente se explicaron las propiedades 

trascendentales del ser. Ahora hay que atender al universo en el cual nos encontramos. El 

ser humano es un ente finito y espiritual en el mundo. Desde y dentro de este horizonte 

puede preguntar acerca de todo lo existente. El ser humano no es puro espíritu, sino 

espíritu encarnado mundanalmente y existiendo en un universo material {=lo otro} y en un 

universo personal {=el otro}. ¿Cuál es la estructura ontológica y metafísica de este 

universo dual? 

 

 

6.1 El universo material: el ser del mundo 
 

6.1.1 Pregunta y percepción de lo otro 

 

 Aunque podemos preguntar acerca de todo, ordinariamente sólo preguntamos por 

las realidades más cercanas. Las preguntas acerca de lo inmediato son posibles porque 

sabemos algo atemáticamente acerca de lo preguntado, y porque no sabemos todo 

exhaustivamente acerca de los que nos rodea. El universo material acerca del cual 

interrogamos es lo otro para el ser humano. Al preguntar por lo otro ya se sabe 

atemáticamente algo porque ha sido percibido como otro distinto al yo que realiza la 

pregunta. Conozco algo sobre lo otro y conozco que soy yo quien conozco. A esta 

actividad se le llama reflexión o reditio. El conocimiento de lo otro precede 

cronológicamente al conocimiento de sí mismo. Sólo cuando se reflexiona comienzan a 

ser gnoseológicamente congéneres.  

 

 

6.1.2 Receptividad y materialidad 

 

 El primer contacto gnoseológico entre el ser humano y el mundo es perceptivo, 

sensible o receptivo. El ser humano percibe de modo inmediato las propiedades materiales 

y cuantitativas del universo. Esto es completamente normal porque el ser humano es 

espíritu finito encarnado materialmente en el mundo. Los entes materiales son los más 



 

54 

accesibles a nuestro conocimiento, que parte de lo sensible. La percepción sensible es 

receptiva, por eso el objeto determina al sujeto sentiente. Los entes materiales son en sí y 

fuera de sí, no para sí, es decir, no son conscientes. El principio explicativo de este tipo de 

entes tiene que ser material. También el sujeto cognoscente, en cuanto ente en sí, es 

material. La sensibilidad receptiva vincula el espíritu humano con la materialidad del 

mundo. El mundo es el horizonte material de los entes y de la inteligencia sentiente del ser 

humano. 

 

 

6.1.3 Materialidad como principio 

 

 

 ¿Qué es la materialidad desde el punto de vista filosófico? Considerada como 

principio explicativo la tradición aristotélico escolástica le denominó simplemente 

«materia» o «materia prima»55. Desde esta perspectiva, todo ente cósmico es material. La 

«materia» es el principio de total indeterminación, pura posibilidad o «negatividad pura» 

en cuanto que todavía no es un ente determinado. Desde el punto de vista filosófico, la 

materia no es el conjunto de los elementos químicos de la tabla periódica, ni es un ente, 

sino un principio intrínseco del ente material. Para evitar una reducción cosificante o 

meramente física de la «materia», le llamaremos principio de «materialidad». Si se intenta 

diferenciar la materia y el espíritu, por oposición la materia es «ser en sí y fuera de sí», en 

cambio, el espíritu es «ser en sí y para sí». 

 

 

6.1.4 Materia y forma: u(lh/ kai/ mor/ 

 

 

 La materialidad es el principio del ente que es «ser en sí y fuera de sí», abierto a 

cualquier determinación. Su total indeterminación supone que su esencia todavía no está 

definida, es pura posibilidad. El principio de materialidad es la «indeterminación de las 

posibilidades» de la esencia del ente, o la «indeterminada posibilidad» de ser del ente. 

Para que las posibilidades de la esencia del ente sean determinadas se necesita un 

co/principio determinante o determinativo. A este co/principio se le llama «forma» o 

«formalidad».  

 

Gracias a la forma las posibilidades indeterminadas de la esencia del ente llegan a ser 

actualmente realizadas. La forma determina las posibilidades de la esencia del ente. La 

                                                           
55

 La «materia» y la «forma» son los dos co/principios intrínsecos del ente material. Aunque la «privación» es 

el tercer principio, actúa como materia. La materia es un principio filosófico de pura indeterminación que 

actúa como potencia, por eso también se le llamó «materia prima». En cambio, la forma es el principio de 

determinación que funciona como acto. La materia segunda o «materia quatitate signata» es el principio 

de individuación. La llamada «materia prima» es un co/principio metafísico, no algo ya existente 

independientemente de la forma específica. Por ello sería preferible denominarla «materialidad pura».  



 

55 

materia y la forma conjuntamente integran la esencia56 especificada de cada ente material y 

de cada substancia material. El hilemorfismo es la doctrina filosófica que acepta la materia 

y la forma como los co/principios explicativos de la esencia del ser del ente material.  

 

 

6.1.5 La determinación particular de lo material 

 

 

 La forma determina las posibilidades indeterminadas de la materia de cada ente. 

Una vez determinada la esencia quedan por precisar ulteriormente otras determinaciones 

específicas, por ejemplo, color, peso, posición, tamaño, etc. Estas nuevas 

determinaciones57 hacen que cada ente se convierta en un individuo único y distinto a 

todos los demás. Esto es posible gracias a un «principio de individuación» denominado 

«materia quantitate signata»58. Gracias a este principio el ente material queda 

determinado en particular como un individuo único y distinto. 

 

 

6.1.6 Vida orgánica 

 

 El hombre es espíritu finito en la materialidad del mundo. Comparte con muchos 

otros entes la vida. Ésta consiste desde el punto de vista filosófico en una actividad 

inmanente, con auto/dinamismo y espontaneidad. Hay dos tipos de vida: la orgánica y la 

                                                           
56

 “Patet ergo quod essentia comprehendit materiam et formam” [=Entonces, es evidente que la esencia 

incluye la materia y la forma]. Cfr., AQUINO, Tomás de, De ente et essentia [trad. cast. de SEPICH, 

Juan R., El ente y la esencia (Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires 1940) 48-49]. 
57

 Los aristotélico/escolásticos les llamaron categorías, predicamentos (praedicamenta) o géneros supremos 

(suprema genera) de predicación. En total son diez y se dividen en substancia y accidentes. A 

continuación se enuncian: substancia, cantidad, cualidad, relación, acción, pasión, lugar, tiempo, posición 

y posesión (substantia, quantitas, qualitas, relatio, actio, passio, ubi, quando, situs, habitus). Las dos 

últimas también pueden traducirse como «situación y estado». Aristóteles les llamó originariamente así: 

ou)si/a, po/son, poio/n, pro/j ti, poiei=n, pa/sxein, pou=, pote/, kei=sJai, e)/xein. ARISTÓTELES, 

Categorías, cap. IV, 1b, 22-23 [Kathgori/ai (Firmin Didot, París) I, 2]. Los nombres de los accidentes 

aristotélicos también se pueden traducir así: substancia, cuánto, cuál, qué relación, hacer, padecer, dónde, 

cuándo, situar y tener. Desde un punto de vista metafísico y cosmológico, la cantidad es el accidente 

principal porque gracias a ello los demás accidentes determinan la substancia material del ente. Aunque 

desde un enfoque antropológico y ético, lo sería el accidente de relación. La substancia y la esencia son 

co/principios que se corresponden porque así como la esencia incluye a la materia y la forma, también la 

substancia es el ente material actualmente existente gracias a la materia determinada por la forma. Los 

accidentes determinan esta substancia individualizándola, es decir, haciéndola única y distinta respecto a 

otros entes que la comparten. 
58

 Literalmente es la «materia signada por la cantidad». Es decir, la cantidad determina a la materia gracias a 

los otros accidentes que adjetivan al ente. La escuela «escotista» le llamaba «haecceitas», es decir, 

«hecceidad o estoidad». Los suarecianos distinguían entre individuación absoluta (esencia concreta o 

esencia existente) e individuación relativa (esencia abstracta). Por la primera el ente es único e 

irrepetible, mientras que por la segunda comparte la misma esencia con una colectividad. Dejando a un 

lado las discusiones puramente académicas es necesario afirmar que ni la acción de ser ni la esencia del 

ente pueden justificar la pluralidad y la diversidad de los entes particulares.  



 

56 

espiritual. La vida orgánica o no espiritual admite dos grados: la vida vegetativa y la vida 

sensitiva. La vida espiritual puede desplegarse en: vida auto/consciente, incorpórea creada 

y la vida eterna propia del Espíritu infinito. La noción antropológico-ética de «vida» se 

describe como la oportunidad interactiva para intercambiar acciones comunicativas, 

con todos los interlocutores válidos, especialmente con los afectados y las víctimas, y con 

todo aquello que la posibilita. 

 

 

6.1.7 Corporeidad y sensibilidad 

 

 

 Dado que el hombre es espíritu finito en la materialidad del mundo ¿cómo se 

auto/realiza en la materialidad y por medio de la sensibilidad? La materialidad propia del 

espíritu humano finito es la corporeidad. En el ser humano se pueden distinguir tres 

dimensiones o perspectivas: corporeidad, animación y espiritualidad, o bien, cuerpo, alma 

y espíritu. Cada una de estas dimensiones es un tipo de relaciones de la persona humana. 

Así pues, el cuerpo o corporeidad consiste en las relaciones de exterioridad como ser en el 

mundo (in der Welt Sein), con los otros y con lo otro (mit Sein).  

 

El alma o animación indica las relaciones de interioridad e intimidad de la persona consigo 

mismo (selbst Sein). En cambio, el espíritu o espiritualidad especifica las relaciones de 

trascendencia con el totalmente Otro59. La corporalidad, además de las relaciones 

interpersonales e intersubjetivas, posibilita las relaciones gnoseológicas a partir de la 

sensibilidad. En el proceso del saber humano intervienen las tres estructuras 

antropológicas: la sensación inteligente o inteligencia sentiente, la voluntad tendente y el 

sentimiento afectante. Gracias a ello, el espíritu humano se auto/realiza gracias al querer y 

al saber. 

 

 

6.1.8 Conocimiento espiritual o abstractivo en el mundo 

 

 

 La sensación inteligente o inteligencia sentiente se despliega en tres modos de 

intelección, a saber: la aprehensión primordial, el logos y la razón. Gracias a estos tres 

modos la inteligencia humana alcanza una verdad sentida, una verdad a/firmada y una 

verdad razonada. La unidad antropológica de la intelección posibilita un conocimiento 

espiritual o abstractivo propio del ser humano en el mundo. El mundo material es 

perceptible y cognoscible de un modo bipolar: sensible e inteligible, material y espiritual, 

singular y universal.   

 

 

                                                           
59

 Estas interpretaciones traducirían la terminología judeo/cristiana de los términos hebreos basar, nefesh, 

ruah, y los griegos so/ma/sa/rc, yuxh/, pneu=ma. 



 

57 

6.2. El universo personal: el ser humano 
 

 

Cuando un ente del universo material, que es «ser en sí» y «fuera de sí», toma 

conciencia se convierte en «ser en sí y para sí», comienza a ser sujeto. El ser humano es 

sujeto y, además, persona por la competencia comunicativa que le es propia. En el caso 

humano, el universo material deviene universo personal. Según Gaarder, en el ser humano, 

el universo ha tomado conciencia de sí mismo deviniendo ojo y conciencia del universo. 

 

6.2.1 Yo y tú: el sí mismo y el otro 

 

 El ser humano es espíritu finito en la materialidad del mundo. La encarnación 

humana en el mundo es connatural a tal punto que el ser humano se vale del universo 

material para auto/realizarse espiritualmente por medio del saber y del querer. El universo 

material de los entes es «lo otro» y el objeto para el sujeto humano. No obstante, también 

salen a nuestro encuentro los demás sujetos que comparten nuestra humanidad. Este 

encuentro inter/subjetivo es privilegiado. Por ello, la auto/realización del yo, mediante el 

saber y el querer, se plenifica gracias al encuentro con «el otro» y «con los otros», en 

cuanto personas. El lenguaje es el vehículo eminente para que este encuentro sea 

humanizador. El lenguaje es la herramienta indispensable para todo diálogo preguntante y 

para toda pregunta dialogante. El yo y el tú dialogantes pueden constituir un nosotros, 

admitiendo a otros interlocutores válidos para formar una comunidad ilimitada de 

comunicación y una comunidad de comunicación ilimitada. 

 

La soledad total del yo significaría la muerte de su personeidad y de sus relaciones 

intersubjetivas. El encuentro interpersonal es la forma más humanizante de conocer y de 

querer. El tú sabido y querido es lo que más humaniza al yo. Por ello, el tú es lo que más 

auto/realiza y hetero/realiza al yo. El ser humano se humaniza co/existiendo, co/naciendo, 

conociendo, queriendo, con/viviendo y co/actuando, en breve, si y sólo si ama. Sólo si se 

personaliza. La noción de persona incluye los siguientes cuatro aspectos: intimidad 

espiritual, singularidad única, autonomía individual y capacidad de relaciones auto y 

hetero/realizantes.  

 

Las nociones de Boecio, de Ricardo de San Víctor y de Tomás de Aquino son 

insuficientes60. Teniendo en cuenta los cuatro aspectos ya mencionados, gracias a los 

aportes de la filosofía personalista se pueden desplegar los siguientes cuatro rasgos de la 

noción de persona según Paul Ricoeur: a) persona es quien puede ser responsable desde el 

punto de vista ético; b) persona es quien puede ser narrador o personaje desde el punto de 

vista de la teoría de la narración; c) persona es quien puede ser agente o paciente, es decir, 

                                                           
60

 Boecio ‘definió’ la persona como «rationalis naturae individua substantia», es decir, «una substancia 

individual de naturaleza racional». Ricardo de San Víctor le atribuía a Dios la noción de persona como 

«existentia incomunicabilis». Tomás consideró a la persona como «distinctum subsistens in natura» sea 

humana o divina. AQUINO, Tomás de, Quaestiones disputatae: de potentia, q. 9, a. 4. [(Societatis a 

Sancto Paulo, París 1983) I, 426]. 



 

58 

verdugo o víctima desde el punto de vista de la teoría de la acción; d) persona es quien 

puede ser hablante o interlocutor desde el punto de vista de la teoría del lenguaje.  

 

Carlos Díaz, especificando el tipo de relaciones auto y hetero/realizantes, considera que 

una persona es capaz de reconocer invocativamente su propia menesterosidad, 

estableciendo relaciones genitivas de pertenencia, dativas de autodonación, ablativas de 

autoentrega incondicionada en cualquier tiempo y en todo lugar. Y concluye: amor, ergo 

sum. “Quien nos ama nos reconoce como personas, seamos quien seamos y estemos como 

estemos. El amor dignifica y rescata del olvido y de la muerte. Da más fuerza sentirse 

amado que creerse fuerte. Así de sencillo, así de misterioso, pero así de verdadero”61. 

 

 

6.2.2 Libertad y comportamiento personal 

 

 

 Las relaciones auténticas de la persona suponen libertad en la acción, un sí libre 

ante el tú del otro y de cada uno de nosotros. La presencia del tú incita a una toma de 

posición libre: un no o un sí motivado por el amor. El sí co/afirma al tú y al yo en su 

querer y saber mutuos que les lleva a compartir comportamientos y acciones juntos, ante 

todo vivir. 

 

 

6.2.3 Necesidad de una relación personal 

 

 

 La relación personal con el otro es la condición de posibilidad para la 

auto/realización del yo, es decir, la hetero/realización es condición sin la cual no existe 

ninguna auto/realización. Por tanto, la relación personal con el otro es una necesidad a 

priori del propio yo que busca humanizarse. La comprensión metafísica del hombre ayuda 

a comprender el sentido global de las relaciones inter/personales.  

 

Por ello, es preciso que estas relaciones permanezcan abiertas al horizonte del ser y a un 

encuentro plenificante con el ser absoluto de un Dios personal. Al menos el hombre 

intentará hacer el esfuerzo de no cerrarse a la posibilidad de que un Tú absoluto le salga al 

encuentro mediatamente a través de los entes, especialmente gracias al tú amado. Desde 

esta perspectiva, el tú amado es la presencia icónica perceptible de Dios en el mundo, 

aunque Dios nunca se deje absorber por el otro, contra toda reducción antropomorfista. 

Esto significa, entonces, que Dios y el ser se develan en el mundo a través del otro tú. Y 

sin embargo, permanecen enigmáticamente ocultos. 

 

 

                                                           
61

 DÍAZ HERNÁNDEZ, Carlos, La virtud de la justicia, en Communio: Revista Católica Internacional, 

[XXIII/1/2001] (Encuentro, Madrid 2001) 26. 



 

59 

6.2.4 Moralidad 

 

 Los tres ámbitos fundamentales en los que se desarrolla la persona son: el ámbito 

moral, el social y el histórico. En este contexto sólo interesa enfocarlos desde el punto de 

vista metafísico en estos tres últimos incisos. 

 

Las relaciones personales auto y hetero/realizantes que son libres son acciones morales. 

Los valores morales se refieren a la totalidad de la persona y animan toda acción moral 

humana. Cuando una persona se propone un fin moral se compromete con un deber 

inscrito en su propia conciencia. La persona es el valor originario al que están referidos los 

demás valores morales. Y la meta de la educación moral es la humanización de la 

autonomía del individuo. La moralidad supone un fundamento metafísico porque los 

valores están referidos a la persona que está abierta al sentido del ser, y éste se devela en el 

rostro del otro que me interpela solicitando mi respuesta moral. 

 

 

6.2.5 Sociabilidad 

 

 Las relaciones entre el yo y el tú se abren a un nosotros social, es decir, a una 

comunidad ilimitada de comunicación y acción solidaria. En esta relaciones, por un lado, 

la prosa de la justicia da contenido a la poética del amor por medio de las instituciones del 

derecho. Por el otro, la poética del amor da sentido a la prosa de la justicia inspirando las 

motivaciones de cada acción solidaria. La sociedad, articulada por el derecho y la justicia, 

es la dimensión externa de una comunidad. La comunidad, vinculada por el amor, es la 

dimensión interna de una sociedad. Los individuos autónomos forman la sociedad. Las 

personas integran la comunidad. Cuando el interés del grupo prevalece por encima de los 

miembros ese grupo funciona como sociedad de individuos. Cuando el valor de los 

miembros prevalece sobre los intereses del grupo, éste es una comunidad de personas. La 

sociedad y la comunidad son los contextos para que el individuo y la persona vivan 

metafísicamente. Sobre todo, en estos tiempos en los que, por desgracia, la mayoría ha 

dejado de vivir en la metafísica, y otros viven de la metafísica. 

 

 

6.2.6 Historicidad 

 

 El individuo personal vive comunitariamente en la sociedad desplegando el 

proceso de la historia. El ser humano por ser espíritu finito en el mundo es socio/histórico 

y meta/histórico. La historicidad humana tiene tres rasgos: encarnación, temporalidad e 

inter/subjetividad. Schelling había precisado esta dialéctica entre la inmanencia y la 

trascendencia humanas considerando que el espíritu es la naturaleza invisible, y la 

naturaleza es el espíritu visible. La historia es una textura de inmanencia y trascendencia, 

de necesidad y libertad. La historia es el continuo proceso humano en el que acaece la 

develación del ser. El ser se manifiesta, se da y se dice en la historia. A cada generación le 

corresponde re/interpretar su sentido. 



 

60 

6.2.7 La trascendencia de la persona 

 

 El ser humano se auto y hetero/realiza con el tú dejando abierto su saber y su 

querer ante el horizonte del ser como ámbito de sentido. Esta apertura posibilita una 

decisión epistemológica respecto a la cuestión filosófica de Dios. La trascendencia del ser 

deja abierta la posibilidad de un sí o de un no. Cada uno debe tomar personalmente esa 

decisión epistemológica. En ambos casos, la persona se sitúa ante su propia trascendencia, 

sea metafísica o teológica. Gracias a ello, los ámbitos moral, social e histórico adquieren 

su sentido definitivo. Quien dice sí, deja que el torrente de la metafísica desemboque en el 

océano de la trascendencia. Deja ser al ser y deja ser a Dios, así como el ser y Dios le 

dejan ser a él. Quien dice no, decapita la metafísica y acalla el sentido del ser en sí mismo. 

Deja ser al ser pero no deja ser a Dios. No obstante la negativa, el ser y Dios le dejan ser a 

él. Esta última opción no implica necesariamente la pérdida del sentido de la propia vida 

ni la renuncia al sentido trascendente de la persona. Muestra de ello son dos grandes 

pensadores de nuestro tiempo: Paolo Flores d’Arcais y Fernando Savater.  

 

El primero escribe: «Aunque los egipcios sabían acerca de las causas de la muerte mucho 

menos de lo que nosotros sabemos, al menos conocían el sentido de sus vidas. Sin 

embargo, “ésta es precisamente nuestra irrenunciable superioridad sobre ellos: que no 

conocemos el sentido de nuestra vida. Y que no podemos saberlo. Que debemos 

inventarlo, si somos capaces de hacerlo”62».  

 

Por su parte, Fernando Savater escribe: «No es absurdo que la vida en su conjunto no 

tenga sentido. La pregunta por el sentido carece de sentido. Lo realmente absurdo no es 

que la vida carezca de sentido, sino empeñarse en que deba tenerlo. Mi propuesta 

alternativa es la siguiente: El hombre cuerdo no se conduce éticamente a fin de conseguir 

algún premio o retribución eterna, porque le basta saberse más razonablemente humano y 

libre. En pocas palabras, no vive para la muerte o para la eternidad sino para vivir 

plenamente en la brevedad del tiempo. La certeza de la muerte no aniquila la certeza de 

estar vivo ahora. Todos hemos derrotado ya a la muerte. ¿Cómo? Naciendo. “No habrá 

muerte eterna para nosotros, puesto que ya estamos vivos”63 y aún vivimos. La muerte 

podrá algún día impedir que sigamos viviendo, pero nunca que ahora estemos vivos ni que 

hayamos vivido. El mundo y la vida no tiene ningún sentido propio. El sentido es algo que 

los humanos damos a la vida y al mundo. ¿La prueba? Que resiste todos los sentidos, por 

diversos que sean. La filosofía ni salva ni resucita a nadie, sólo pretende llevar hasta donde 

sea posible la aventura de vivir humanamente ahora». Según Savater este ateísmo de los 

nuevos tiempos transmodernos sostiene que la finitud de la existencia no es una carencia a 

compensar, sino una condición a explorar y a reivindicar teóricamente ante las personas 

religiosas intolerantes que podrían ser acusadas de antiateístas. 

 
                                                           
62

 FLORES D’ARCAIS, Paolo, Etica senza fede (Giulio Einaudi, Torino 1992) [trad. cast. de JORDÁ, 

Joaquín, El desafío oscurantista: ética y fe en la doctrina papal (Anagrama, Barcelona 1994) 227]. El 

subrayado y las negritas son mías. 
63

 SAVATER, Fernando, Las preguntas de la vida (Ariel, Barcelona 1999) 279. 



 

61 

En breve: Quien opte epistemológicamente por un no a Dios, pone punto final a la 

sistematización metódica de la metafísica al final de este enunciado. En cambio, quien 

opte epistemológica por un sí a Dios, barrunta algunos indicios de su existencia en el 

siguiente capítulo. Antes de bifurcarse los caminos de ambas posturas deben justificar la 

respuesta a la siguiente pregunta: ¿Es demostrable y refutable la existencia de Dios?  

 

 

 

VII. EL SER EN LA REALIZACIÓN ORIGINARIA 
 

 

 

 La cuestión de Dios ha ido apareciendo a lo largo del desarrollo metódico y 

sistemático de la metafísica. La anticipación atemática del ser absoluto también debe ser 

explicitada por la metafísica a partir de los entes finitos. La teología filosófica necesita un 

punto de partida óntico y una mediación ontológica y metafísica. Gracias a ello, la teología 

filosófica es también una teología metafísica. En este sentido la acción de ser de Dios es la 

realización originaria del ser. Sin embargo Dios no es el ser, ni el ser es Dios. El ser es 

creado, no subsiste totalmente en sí mismo, ni es personal. En cambio, Dios es creador, 

netamente «actus in seipso subsistens», y de carácter personal. 

 

 

7.1 Existencia de Dios 
 

7.1.1 La necesidad y la contingencia de ser: plenitud y menesterosidad 

 

 

 El principio de identidad, explicado en el tercer capítulo (en el inciso 3.3.1), se 

enuncia así: «el ser es necesariamente él mismo». En cambio, la formulación del principio 

de no contradicción se propuso así: «el ser no puede no ser». Gracias al primer principio, 

ser es necesariamente ser, aunque el ser no sea necesario por antonomasia. Entonces, ¿por 

qué existe algo y no más bien nada? Si la necesidad condicionada de la acción de ser 

permanece abierta a una necesidad incondicionada es posible entonces formularse la 

siguiente pregunta: ¿Existe un ser absolutamente necesario e incondicionado? Esta 

apertura está implícita y atemática en la necesidad condicionada de la acción de ser. Esta 

paradójica necesidad condicionada patentiza la plenitud y la menesterosidad del ser, su 

necesidad y contingencia. En otras palabras, la necesidad de ser y la necesidad del ser, 

porque ser es necesario «condicionadamente», y, por tanto, el ser está necesitado: «de los 

entes para ser, y de una explicación». ¿Por qué el ser necesita de los entes? ¿Porqué el ser 

está tan necesitado de una explicación?  

 

La metafísica invita inexorablemente a plantearnos explícitamente la cuestión de Dios. Si 

existe alguna necesidad incondicionada que explique la necesidad condicionada del ser, 



 

62 

entonces esa necesidad incondicionada podría ser Dios. Solamente el ser absoluto puede 

ser el horizonte de validez incondicionada de la acción de ser. Dado que se puede 

preguntar por todo, también se puede preguntar por lo incondicionado. La pregunta por lo 

incondicionado exige una respuesta relacionada con lo incondicionado. Lo incondicionado 

es preguntable, interrogable y cuestionable. El saber y el querer no se agotan en el ser, 

pueden barruntar acerca del ser absoluto e infinito. Si se puede preguntar por Dios, es 

porque se sabe algo acerca del ser absoluto, al menos se sabe que es preguntable y 

cuestionable; sin embargo, no se sabe todo, por eso sigue siendo interrogable. Evadir la 

cuestión de Dios, implica no ser consecuente con el más radical punto de partida de la 

metafísica: la pregunta por la pregunta. Si todo es preguntable y todo es cuestionable, 

también lo es Dios. 

 

 

7.1.2 La causa del mundo 
 

 

Según el principio de causalidad «todo efecto tiene necesariamente una causa». Ni 

el ente ni el ser son la causa originaria de todo. No son absolutamente necesarios y, por lo 

tanto, son contingentes, eventuales y circunstanciales. La contingencia implica estos tres 

rasgos: flujo del devenir (pa/nta rei=), temporalidad (durée, Sein und Zeit) y finitud64. Si 

el ente es declaradamente contingente, y si el ser no es absolutamente necesario, entonces 

requieren una causa originaria que los explique.  

 

Toda causa contingente ofrece una explicación circunstancial. La serie potencialmente 

infinita de causas no logra explicar el porqué definitivo del ente y del ser. Es preciso que 

exista una causa originaria o «prima causa» que no sea a su vez causada, ni contingente y 

finita. Este requisito lo cumple únicamente un ser absoluto que origine la serie de «causas 

segundas» contingentes, y, por ello, no está incluido como una causa más en el mismo 

plano, sea en línea recta o circular. Sólo una causa originaria y absolutamente necesaria 

puede ser la «causa primera» del ser en cuanto ser. 

 

 

7.1.3 La meta del espíritu humano 

 

 

El «principio de finalidad» ha sido formulado en los siguientes términos: «siempre 

que un ente obra, obra por razón de un fin» (omne agens agit propter finem). Si este fin no 

                                                           
64

 Richard Rorty y Paolo Flores d’Arcais son dos filósofos han ayudado al ser humano a reconciliarse con la 

contingencia y con la finitud, sobre todo con sus libros: RORTY, Richard, Contingency, irony and 

solidarity (Cambridge University Press, New York) [trad. cast. de SINNOT, Alfredo Eduardo, 

Contingencia, ironía y solidaridad (Paidós, Barcelona 1996); id., Objetividad, relativismo y verdad 

(Paidós, Barcelona 1996); FLORES D’ARCAIS, Paolo, Etica senza fede (Giulio Einaudi, Torino 1992) 

[trad. cast. de JORDÁ, Joaquín, El desafío oscurantista: ética y fe en la doctrina papal (Anagrama, 

Barcelona 1994)]. 



 

63 

existe, hay que inventarlo. Pero si existe hay que justificarlo filosóficamente. Este fin 

realmente existente o inventado, ayuda a darle sentido al horizonte de lo existente o, al 

menos, a la propia existencia y a la propia acción. Buscamos el sentido porque no 

queremos que todo desemboque en el vacío de la nada. Por lo menos ha de ser posible 

preguntarnos por esta meta de nuestro espíritu.  

 

Algunos consideran que la finalidad de su existencia es «vivir plenamente en la brevedad 

del tiempo». Esta propuesta, y sobre todo las personas que la sostienen, son respetables por 

su modestia y honestidad intelectual. Otros, en cambio, orientan el sentido de su 

existencia, de su acción y de todo lo existente hacia un ser absoluto e infinito considerado 

como Dios. Consideran que la existencia de Dios no sólo es posible, sino actualmente real. 

Dios es para ellos la meta última e incondicionada de su espíritu humano. También esta 

propuesta y las personas que la sostienen son respetables por su intrepidez y esfuerzo 

intelectual. Gracias a su aporte se puede elaborar un «argumento trascendental de la 

existencia de Dios»65.  

 

Brevemente, este argumento consiste en lo siguiente: Todo es preguntable, cuestionable e 

interrogable. También Dios. Por lo tanto, la cuestión de Dios puede ser planteada por el 

ser humano. Para que la pregunta acerca de la existencia de Dios pueda ser planteada al 

menos se debe saber que Dios es preguntable. Entonces se sabe algo acerca de Dios pero 

se quiere saber más, y para eso es necesario seguir preguntando, incluso acerca de su 

existencia. Dado que la cuestión acerca de Dios puede ser planteada por el ser humano, es 

posible buscar argumentos acerca de la existencia o no existencia de Dios. 

 

Este argumento sólo muestra que la cuestión de Dios es posible. No muestra su existencia 

ni su no existencia. El aporte consiste en dejar el camino despejado para buscar ulteriores 

argumentos66 que estén al alcance del ser humano y que reflexionen acerca de la existencia 

o no existencia de Dios.  

 

                                                           
65

 Así lo nombran Joseph Maréchal y Emerich Coreth. 
66

 Por ejemplo las cinco vías tomasianas, cuyos puntos de partida son los siguientes: 1)  el movimiento 

metafísicamente considerado como paso de la potencia al acto, 2) la serie de causas eficientes 

subordinadas que concurren en la producción de un efecto, 3) la limitación en la duración en los entes, 4) 

la graduación –magis et minus-- de las perfecciones trascendentales que vemos, 5) los entes finitos 

desprovistos de inteligencia, que actúan hacia un fin. Otros puntos de partida posibles son los siguientes: 

la verdad y la bondad del ente (K. Rahner), la incondicionalidad autónoma de la deber moral (I. Kant), la 

trascendencia de la sociedad e historia humanas (J. Maritain), la experiencia religiosa personal y de la 

mayoría de la humanidad (C. Díaz, R. Panikkar), la exigencia de que lo posible llegue a ser real (E. 

Coreth), relación entre lo condiconado y lo incondicionado (E. Coreth), la necesidad de Dios para la 

coherencia racional de la ética discursiva (A. Cortina), la coherencia entre el sí a Dios y el sí a la realidad 

(Hans Küng), ambigüedad de la presencia de Dios en el mundo porque Dios no quiso crear una evidencia 

empírica para que su existencia fuera irrefutable (L. Kolakowski), la cuádruple diferencia (H.U. von 

Balthasar), «Amor, ergo sum» y existe Alguien que me ama (C. Díaz), la pericia de Dios para esconderse 

(J. Gaarder), el atractivo femenino (A. Tarelo), la relación con la persona amada (R. García Glez.), la 

opción epistemológica (R. García Glez.). La base de la mayoría de estas pruebas es la exigencia de una 

condición a priori de posibilidad universal y necesaria para que algo exista y no más bien nada. 



 

64 

En conclusión: El principio de identidad exige un ser necesario incondicionado. El 

principio de causalidad remite a una causa primera. Y el principio de finalidad orienta todo 

hacia una meta definitiva de todo lo existente. Estas tres conclusiones sirven de base a la 

mayoría de las pruebas de la existencia de Dios, y se complementan con la condición a 

priori de posibilidad universal y necesaria para que algo exista y no más bien nada67.  

 

 

7.2 Esencia de Dios 
 

7.2.1 Conocimiento analógico de Dios 

 

 ¿Es posible un conocimiento positivo y conceptual del contenido esencial del ser 

de Dios? ¿Qué lenguaje es válido para hablar de Dios? ¿Tiene sentido hablar de Dios? Es 

posible una respuesta a esta pregunta con la ayuda de la «filosofía del conocimiento acerca 

de Dios» y la «filosofía del lenguaje teológico». El principio fundamental que ayuda 

elaborar una respuesta correcta es la «analogía» ya explicado anteriormente (en el inciso 

4.3). 

 

Los entes son el punto de partida para intentar decir algo sobre Dios. Sin embargo, el 

lenguaje cifrado de los entes es ambiguo. Si no se quiere errar, entonces hay que 

interpretar los indicios analógicamente, evitando la obsesión de un lenguaje unívoco y las 

aventuras equívocas de la total diferencia. La relación gnoseológica y lingüística ente el 

ente y el ser absoluto es analógica. Por un lado, la analogía de proporcionalidad acentúa la 

diferencia mayor en el punto límite de similitud entre ambos. Por el otro, la analogía de 

atribución confirma la dependencia existencial del ente respecto al ser absoluto, y la 

dependencia gnoseológica humana que tiene que partir del ente para hablar acerca del ser 

absoluto. 

 

El ser no es Dios, ni Dios es el ser. Tampoco es un ente entre los entes. La palabra «ente» 

y la palabra «ser» no se le pueden aplicar unívocamente a Dios. Y sin embargo, Dios es, es 

decir, es ser y es existente. Por ello mismo, tampoco se le aplican estos términos en 

sentido equívoco. Aunque Dios es el totalmente Otro respecto al ente y respecto al ser, 

también es el totalmente no Otro. Descartemos la posibilidad de alcanzar un concepto 

preciso, directo y definiente acerca de Dios. El único lenguaje válido para hablar de Dios 

con sentido es el analógico, con todas sus variantes de tropos literarios: metáfora, 

oxímoro, icono, símil, sinécdoque, paráfrasis y metonimia68. Respetando los límites de este 

                                                           
67

 Véase la indicación final de la nota anterior. 
68

 La analogía indica alguna semejanza en la que se coincide y las diferencias en las que algo diverge; por 

ejemplo, todos los entes coinciden en que son, no obstante las diferencias entre todos. La metáfora es 

expresa literariamente una semejanza, a menudo nueva y sorprendente, entre dos realidades; por ejemplo, 

un erudito es un hombre o una mujer con una inteligencia de pura sangre que conduce su mente al galope 

a campo traviesa en persecución de una idea. El oxímoro es el recurso literario para unir dos rasgos 

contrarios en una sola construcción haciendo que uno y otro queden penetrados mutuamente (oxys 

«agudo, penetrante»; móros «romo»); por ejemplo, vivo sin vivir en mí, y tan alta vida espero que muero 



 

65 

tipo de lenguaje, es aceptable decir que se sabe algo acerca de Dios, pero no se sabe todo. 

Desde esta perspectiva, parece inapropiado pensar que Dios sea de índole material y 

corpórea puesto que no lo hemos percibido sensiblemente. Por ello, si Dios existe debe ser 

de carácter espiritual, y para ser Dios tiene que ser «espíritu absoluto». 

 

 

7.2.2 El ser absoluto 

 

 Aunque Dios trasciende lo finito de una manera infinita, se sabe algo acerca de él, 

al menos que es preguntable y cuestionable. Gracias al lenguaje analógico se puede decir, 

si Dios existe es «el ser por sí mismo subsistente» (ipsum esse subsistens) y de modo total. 

Quien afirma la existencia de Dios dice: Dios es y no puede no ser, es decir, Dios es 

completamente en sí (a se) y por sí (per se). De ahí se deriva su primer atributo esencial: la 

«aseidad» o «perseidad». Por ello, la esencia de Dios es existir en sí y por sí. En Dios se 

identifican totalmente la esencia y la existencia, por eso Dios es «simple». Éste es el 

segundo atributo esencial de Dios. La simplicidad de Dios indica también que Dios es 

acción pura, sin ninguna potencialidad que necesite ser actualizada.  

 

Si Dios no necesita nada porque lo tiene actualmente todo de modo simultáneo, entonces 

es «inmutable». Es decir, no le afectan las categorías de espacio y tiempo cómicos. Por 

ello, es completamente «trascendente» a los entes, no es un ente entre otros. Su 

trascendencia no excluye necesariamente una actividad inmanente y providente. Gracias a 

lo anterior, también se le puede decir que Dios es esencialmente «eterno»69 y actualmente 

«infinito». El significado de cada uno de estos atributos debe interpretarse de modo 

analógico y dentro de los límites del lenguaje apofático y katafático acerca de Dios. 

 

 

                                                                                                                                                                               

porque no muero. Icono es un símbolo que apresa a quien lo contempla para indicarle lo que es 

inefablemente invisible; por ejemplo, las imágenes de Dios son símbolos de lo divino que es inefable. 

Símil es una comparación literaria que utiliza la noción del «como si»; la diferencia entre la metáfora y el 

símil consiste en que aquélla descubre una semejanza implícita, y éste simplemente presenta la semejanza 

explícita ya patente; por ejemplo, se fue corriendo como si le fueran a entregar una herencia. Sinécdoque 

es la forma literaria que toma la parte por el todo; por ejemplo, decir que la Iglesia es jerárquica. La 

paráfrasis se vale de una idea semejante expresada con otras palabras; por ejemplo, las palabras sin 

acción están vacías, y la acción sin palabras está ciega (paráfrasis de la célebre expresión kantiana). 

Metonimia es la forma literaria que consiste en designar algo con otro nombre basándose en la relación 

que existe entre ambos (metá-ónoma, cambio de nombre); por ejemplo, los apodos de las personas.  

Todas estas formas literarias están relacionadas con la analogía y con la metafísica. Dos autores que han 

incursionado en este tema son Donald Davidson y Paul Ricoeur. Cfr., DAVIDSON, Donald, Inquires 

into truth and interpretation (Oxford University Press) [De la verdad y de la interpretación: 

fundamentales contribuciones a la filosofía del lenguaje (Gedisa, Barcelona 1995
2
) 245-262]. Para el 

segundo autor cfr., RICOEUR, Paul, La métafore vive (Du Seuil, París) [La metáfora viva (Europa, 

Madrid 1980) 348-425]. Paul Ricoeur ha insistido sobre todo en la relación entre lo meta-fórico y lo 

meta/físico. 
69

 La eternidad fue definida en el medioevo por Boecio como «interminabilis vitae tota, simul et perfecta 

possessio».  



 

66 

7.2.3 El espíritu absoluto 

 

 En la simplicidad de Dios se funden ser y actuar. La acción de ser infinita de Dios 

es originariamente inmanente. Desde la perspectiva filosófica a la actividad inmanente, 

auto/dinámica y espontánea se le llama vida, por tanto, la vida se le puede atribuir a Dios, 

y dado que la acción inmanente del ser de Dios es infinita, entonces la vida divina es 

infinita. Ya se precisó anteriormente que si Dios existe debe ser de carácter espiritual, y 

para ser Dios tiene que ser «espíritu absoluto». Ahora sólo hace falta agregar que su vida 

infinita es espiritual. En cuanto espíritu, Dios debe ser inteligente y capaz de actuar 

voluntariamente. Si es espíritu infinito, entonces es infinitamente inteligente y volitivo. 

Por tanto, sujeto de un saber infinito y un actuar voluntario infinito. El saber infinito de 

Dios es auto/conocimiento de su infinitud, y su actuar voluntario una auto/donación 

querida de todo su ser. El saber y el querer divino deben ser infinitos. Dios es inteligencia 

subsistente en sí y por sí misma, y voluntad subsistente en sí y por sí misma. El saber de 

Dios es saberse, y su querer quererse a sí mismo.  

 

A raíz de lo anterior, se puede decir analógicamente que Dios es «persona» infinitamente 

inteligente y volitiva. O sea, que a Dios se le puede atribuir ilimitadamente la noción de 

«persona» y de «Tú absoluto»70. Y por tanto, Dios es capaz de entrar en relación, consigo 

mismo, en su interioridad espiritual, y con otros que no sean igual que él mismo. Esta 

doble relación, de «ser consigo» (selbst Sein) y «ser con otros» (mit Sein), ayuda a 

interpretar el carácter personal de Dios como un «sólo» Dios, pero no como un Dios solo, 

y por ello se puede decir que sólo hay un Dios, pero Dios no esta solo, se hace acompañar. 

Esta apertura de Dios es un acto de su libertad infinita que posibilita la existencia de lo 

otro y del otro. La presencia del ente finito ha sido posibilitada por la libertad infinita de 

Dios. Y dado que la nada fue abandonada, el «no-ser» devino ser, y el ente finito fue 

recibo en el ser. A esto se le puede llamar creación en sentido estricto, no simplemente 

producción o generación en sentido aristotélico. No hay ningún principio científico o 

filosófico que justifique la creación con una demostración lógica concluyente 

prescindiendo de la intervención mediata de Dios. Esto se debe a que la creación es un 

asunto religioso en el cual la «razón pura/teórica» de la ciencia y la «razón práctica» de la 

filosofía encuentran sus propios límites. En este asunto la razón sólo se puede permitir a sí 

misma decir lo siguiente: si se acepta la creación ésta sólo puede ser una acción mediata 

del querer infinitamente libre de Dios; y si algo fue creado y todavía permanece en el ser 

¿cómo se ha conservado aún en el ser? Al respecto es posible aceptar un acompañamiento 

mediato y providente por parte de Dios.  

 

                                                           
70

 La filosofía puede esclarecer la noción de un Dios personal. El Dios de los filósofos no es sólo una 

primera causa, un motor inmóvil o un principio absoluto impersonal. La filosofía puede hacer una 

interpretación deísta, atea, panteísta y panenteísta. Y también  entre sus posibilidades está el teísmo. Sin 

embargo, la filosofía es distinta de la religión, por ello, no le corresponde establecer una relación mutua y 

personal entre el Dios de la fe y el ser humano religioso. Esa es tarea de aquellas religiones que están 

convencidas de que Dios ha salido libremente al encuentro del ser humano revelándose, salvando o 

liberando. 



 

67 

7.3 Ser humano y Dios 
 

7.3.1 La relación esencial de cada ente con Dios 

 

 Si Dios es el creador de todo, entonces todo ente finito está referido 

originariamente a Dios. Entre los entes y Dios hay una dependencia causal triple: Dios es 

el prototipo originario, la primera causa agente y el fin último de todo; es decir, la causa 

ejemplar, eficiente y final de todos los entes. Esta triple causalidad instaura una relación 

real entre los entes y Dios a tal punto que es esencial para cada uno, ser como Dios, 

proceder de y volver a Dios, es decir, «ser de Dios» y «ser para Dios». 

 

 

7.3.2 La relación espiritual con Dios: hablar a Dios y hablar con Dios, no sólo hablar de 

Dios 

 

 La relación esencial de dependencia se convierte en una relación espiritual con 

Dios gracias al ser humano, que es espíritu finito. Su auto/realización personal desemboca 

en una hetero/realización que se abre a la trascendencia personal de Dios. El ser humano 

es espíritu en el mundo. Su encarnación histórica, personal e inter/subjetiva, y su 

trascendencia espiritual trascendente le posibilitan este tipo de relación con Dios. Sin 

embargo, la apertura del hombre a Dios se actualiza libremente o no se realiza. El ser 

humano decide libremente si se abre a si se cierra a esta relación mediante el conocer y el 

querer. El querer libre consuma el conocer. La acción moral confirma el querer libre. Y la 

auto/entrega religiosa corrobora la acción moral.  

 

Por ello, la religión posibilita las relaciones más íntimas con Dios. La esencia de la 

religión “consiste en una realización libre y personal del hombre frente a Dios”71. Esto 

supone un elemento teórico/intelectivo, práctico/moral, y afectivo/emocional. Es decir, la 

religión puede responder a las exigencias humanas de auto/realización de las estructuras 

antropológicas denominadas inteligencia sentiente o sensación inteligente, volición 

tendente y sentimiento afectante. Y dado que en el amor se conjugan estas tres estructuras, 

el amor a Dios es la forma suprema de religión. Esta relación inter/personal requiere 

hablar a Dios y hablar con Dios, no sólo hablar de Dios. 

 

 

7.3.3 Filosofía y religión 

 

 La religión es más que una filosofía. Sin embargo, la religión necesita la filosofía. 

La religión puede motivar un estilo de filosofar, y éste puede desembocar en una religión. 

Toda religión necesita de una reflexión filosófica. La esencia de la filosofía no excluye la 

esencia de la religión. Ambas buscan la auto/realización humana. La filosofía cumple esta 

tarea planteando correctamente las preguntas acerca del horizonte total de la existencia. 

                                                           
71

 CORETH, Emerich, Metafísica: una fundamentación…, 431. 



 

68 

Por ello, la filosofía alcanza su meta si configura metafísicamente la existencia humana en 

el horizonte total del ser, y si remite más allá de sí misma, a una relación religiosa con 

Dios. Por su parte, el contenido religioso creído es fecundado por el ejercicio intelectivo 

de la filosofía. Al respecto Carlos Díaz escribe: ‘Toda filosofía que no se decapita 

desemboca en el océano de la trascendencia’; y Balthasar agrega: ‘Sin filosofía, ninguna 

teología’. 

 

 

7.3.4 La pregunta formulada a Dios 

 

 La pregunta acerca de la pregunta ha sido considerada como el punto de partida de 

la metafísica. La pregunta por el ser no puede ser decapitada y acallada en sí misma. Esta 

pregunta sólo es planteada con radicalidad cuando se convierte en pregunta por Dios 

trascendiendo el horizonte total del ser. Pero Dios sigue siendo inefable, enigmático y 

desconocido. El mismo lenguaje analógico es incapaz de definir con toda precisión lo que 

Dios es y lo que Dios no es. No puede haber un saber exhaustivo acerca de Dios. Por ello, 

la pregunta por Dios sigue en pié. Esta pregunta puede ser respondida por Dios sólo si él 

mismo nos sale al encuentro.  

 

En estas circunstancias, el ser humano nunca terminaría de formular una respuesta 

definitiva a la cuestión de Dios. Es decir, que la pregunta por Dios se convertiría en una 

pregunta a Dios, y Dios es libre de responderla sin que el ser humano tenga porqué 

exigirla. De esta manera, la metafísica deja abierta la posibilidad religiosa de una 

revelación que responda a la pregunta humana por Dios y a la pregunta formulada a Dios. 

Si Dios decide revelarse tiene que respetar las condiciones de posibilidad humanas para 

una recepción adecuada, especialmente las exigencias intelectivas, volitivas y afectivas. La 

revelación de Dios debe respetar inclusive los criterios humanos de la sensibilidad como 

punto de partida para todo conocimiento, de la comprensibilidad y de la aceptación 

voluntaria y sentimental.  

 

Si Dios se quiere revelar debe hacerse parcialmente perceptible, comprensible, aceptable y 

atractivo para el ser humano. Por ello, el escenario del mundo, la historia, la existencia 

humana, el otro, la corporeidad sensible y la palabra pueden ser vehículos privilegiados 

para la revelación del espíritu infinito y trascendente de Dios. Mientras tanto, el ser 

humano es libre de abrirse a la expectativa de una posible revelación de Dios que salga al 

encuentro del hombre en el mundo y en la historia. Y en el caso de que Dios libremente no 

quisiera revelarse, sino guardar silencio, el hombre alcanzaría su auto/realización 

prestando oído al silencio de Dios72. 

 

 

                                                           
72

 Cfr., RAHNER, Karl, Hörer des Wortes (Kösel Verlag, Munich 1963) [trad. cast. de LATOR ROS, 

Alejandro Esteban, Oyente de la palabra: fundamentos para una filosofía de la religión (Herder, 

Barcelona 1967) 30]. 



 

69 

EPÍTOME  
 

VIII. VALIDACIÓN INTER/SUBJETIVA DE UNA 

METAFÍSICA PROCEDIMENTAL DESDE UNA 

POSTURA POST/ILUSTRADA: METAFÍSICA Y 

TRANSMODERNIDAD  
 

 

 Para concluir este curso hagamos una mirada retrospectiva que condense los 

lineamientos fundamentales de una metafísica metódica y sistemáticamente fundamentada. 

 

La transmodernidad exige una metafísica fundamentada metódica y sistemáticamente 

mediante un procedimiento intersubjetivo de argumentación que garantice la validez de las 

acciones comunicativas de cada uno de los participantes que interactúan como 

interlocutores válidos dentro de una comunidad ilimitada de comunicación sin fronteras  

ideológicas. A continuación se ofrecen los lineamientos fundamentales de una metafísica 

procedimental desde una postura post/ilustrada a la altura de la transmodernidad. 

  

1) El punto de partida metafísico más radical que no supone acríticamente nada es la 

pregunta acerca de la pregunta. La pregunta amplía sus horizontes cuando supera la 

estrechez: a) del ingenuo objetivismo premoderno, b) de la conciencia subjetivista 

moderna que se encapsuló enquistada y autopoiéticamente, c) y del hiperindividualismo 

narcisista de la postmodernidad emotiva. Por ello, es necesario que la pregunta sea 

dialogante, y el diálogo preguntante. Esto es posible gracias a un estilo intersubjetivo que 

anime los procedimientos comunicativos de argumentación entre todos los interlocutores 

válidos que forman parte de una comunidad ilimitada de comunicación interactiva sin 

fronteras ideológicas. Gracias a este tipo de procedimientos se puede llegar a un consenso 

racional acerca de las condiciones de posibilidad universales y necesarias para poder 

preguntar. Los diversos interlocutores estarían de acuerdo en aceptar que dichas 

condiciones de posibilidad son: saber algo y no saberlo todo. Es decir, es posible preguntar 

porque se sabe algo atemáticamente, y porque no se sabe todo exhaustivamente.  

 

Si es posible preguntar, entonces se puede preguntar por todo, y por tanto, todo es 

cuestionable e interrogable. Para preguntar necesito saber algo, al  menos que existe y, por 

tanto, es cuestionable. Por un lado, la cuestionabilidad se funda en el hecho de saber 

atemáticamente algo. En cambio, la interrogabilidad se funda en el hecho de no saberlo 

todo exhaustivamente. La mayoría de las personas se hacen muchas preguntas particulares. 

Sin embargo, el conjunto de todas las preguntas particulares no es la pregunta explícita 

acerca del todo. Para abarcarlo de una sola vez es necesario preguntarse explícitamente por 

el todo más o menos de esta manera: ¿qué es ese todo? Ésta es la pregunta por el horizonte 

total de todo lo existente y de todo lo preguntable, cuestionable e interrogable. A este 



 

70 

horizonte se le llama el horizonte total del ser. Si se puede preguntar por todo, entonces se 

puede preguntar por cada uno de los existentes en concreto. Por ello, el horizonte total del 

ser constituye la condición de posibilidad para poder preguntar por cada ente, aunque se 

llega explícitamente al ser a partir de cada ente. 

 

2) El método trascendental de la metafísica implica una doble actividad: reducción y 

deducción.  El aspecto reductivo tematiza las condiciones de posibilidad del saber, del 

querer y del preguntar. En cambio, el aspecto deductivo consiste en inferir las 

consecuencias derivadas de las condiciones de posibilidad obtenidas gracias a la 

reducción. En síntesis, pregunto porque quiero saber: pregunto porque ya sé algo y para 

saber más y mejor acerca de todo, y por ello, también acerca del horizonte total del ser, 

aunque mi inteligencia finita nunca podrá saber todo exhaustivamente sobre la 

complejidad del ser. Es decir, mi saber limitado y el horizonte total del ser no se 

identifican. Mi saber es limitado, soy un ente finito y temporal similar a los otros 

existentes. 

 

3) Realización finita y temporal del ser en el ente. Preguntando me doy cuenta de mi 

propia finitud. Sé que soy, pero no soy todo ni sé todo. Soy un ente finito y temporal. 

También lo son los otros. El conjunto de todos los entes está necesitado de una 

explicación. El ser de los entes está delimitado por su propia esencia, y su esencia por una 

existencia individual. El ser y la esencia constituyen la substancia de cada ente. La 

substancia es afectada por los accidentes. La constitución metafísica del ente está integrada 

por los siguientes principios: esse et essentia, quidditas et existentia, ser y acción, acción y 

pasión, acto y potencia, substancia y accidentes. Los axiomas fundamentales del ser son 

estos: identidad, no contradicción, tercer excluso, causalidad y finalidad. 

 

4) Realización espiritual del ser del ente. Soy un ente finito y temporal, pero también soy 

consciente de mí mismo y de mi propia finitud. Esto es posible gracias a la auto/reflexión 

que exige en mí la existencia de una interioridad espiritual. Gracias a ello puedo abrirme 

inteligente y voluntariamente a la trascendentalidad del ser. 

 

5) La trascendentalidad del ser. Mi espíritu se abre a las propiedades trascendentales del 

ser que se manifiesta como perceptible, bueno, verdadero y uno. Ante mí el ser aparece, se 

da, se dice y se configura. Siguiendo una vía procedimental los diversos interlocutores 

válidos podrían cuestionar dialógicamente toda la propuesta anterior, y ponerse de acuerdo 

en lo siguiente: a) todo es preguntable, cuestionable e interrogable, b) se puede preguntar 

por algo y también por todo, c) ese todo es el horizonte de sentido de cada uno de los 

existentes, d) al horizonte total que configura el sentido de la constelación de cada uno de 

los existentes se le puede llamar «ser», e) algo existe, f) es verdad que existe, g) que bueno 

que exista, h) si podemos configurar la unidad de lo existente, entonces podemos darle 

sentido, g) el ser humano no puede soportar el sinsentido por largo tiempo, por eso 

interpreta, busca, inventa, pregunta, dialoga y argumenta, h) la metafísica es una búsqueda 

inteligente y una interpretación creativa inventada por el ser humano para darle sentido a 

cada uno de los existentes en el todo. 



 

71 

 

6) Realización del ser en el mundo. El ser se realiza en el mundo gracias al universo 

material y al universo personal. La esencia de los entes materiales está constituida por 

materia y forma, o materialidad y formalidad. La materialidad es pura indeterminación que 

es actualizada por la formalidad. El universo personal es un entramado de relaciones entre 

el yo y el tú para instaurar un nosotros. Las relaciones inter/personales pueden abrirse al 

Tú absoluto que es simultáneamente el totalmente Otro y el totalmente no Otro. 

 

7) Si Dios existe  él es la realización originaria y absoluta del ser. La apertura del 

espíritu humano a la trascendencia del ser y a una potencial relación personal con el Tú 

absoluto es un indicio de la posibilidad de que exista un Dios en el cual se realice 

originaria y absolutamente el ser. La filosofía exige la elaboración explícita y temática de 

una argumentación sobre la existencia o no existencia de Dios. En cualquier caso, toda 

argumentación filosófica sobre Dios exige una metafísica del ser que justifique la 

mediación entre los entes y Dios. Sin embargo, la cuestión de Dios exige una opción 

epistemológica por un sí o un no. Por ello un creyente es impotente para quebrar la 

resistencia justificada de un ateo coherente, pero también un ateo es impotente para 

destruir la tenacidad de un creyente coherente
73

. En otras palabras, la relación del hombre 

con Dios debe hacerse con plena libertad personal.  

 

Quien dice no a Dios, puede encontrar su auto/realización y hetero/realización viviendo 

plenamente en la brevedad del tiempo, y por lo tanto, sentirse suficientemente feliz. A 

largo plazo, la vida compartida con quien le ama podría ayudarle a reconciliarse no sólo 

con su propia finitud, sino también eventualmente con todo lo existente, incluso con la 

posibilidad de la existencia de un Dios que le ama, y que se lo manifiesta a través de quien 

le ama. En este sentido, el amor humano se puede convertir en una vía privilegiada para 

optar epistemológicamente por la existencia de Dios. Sin embargo, el ser humano sigue 

siendo libre aún así para decir no. Quien dice sí a una relación religiosa con Dios posibilita 

el cumplimiento de la realización de su esencia trascendente dejando que sea fecundada 

por Dios. Este tipo de seres humanos consuman su pensamiento filosófico en la religión. 

Este tipo de filosofía se abre a un plus religioso que no aniquila el pensamiento humano. 

La metafísica se abre a la filosofía de la religión y es fecundada por una relación religiosa 

con Dios. 

 

La metafísica ayuda a la auto/realización humana, por ello ayuda a plantear una 

antropología trascendental metafísica. Ayuda también a encontrar el sentido de todos los 

entes; por ello fundamenta una ontología trascendental metafísica. Y está abierta al ser 

absoluto de Dios, por ello desemboca en una teología trascendental metafísica. Los tres 

aspectos están unidos indisolublemente. 

 

Para una cabeza bien constituida que 

no se ha dejado ensuciar el corazón. 

                                                           
73

 Cfr., KOLAKOWSKI, Leszek, Si Dios no existe…, 79. 



 

72 

 



 

73 

ESQUEMAS 

PARA UNA SÍNTESIS DE 

METAFÍSICA 
 

PRÓLOGO 

 

Joseph Maréchal (1878-1944), André Marc (1892-1961), Johannes Baptist Lotz 

(1903-1992), Karl Rahner (1904-1984), Bernhard Lonergan (1904-1984), Hans Urs 

von Balthasar Pietzcker (1905-1988), Emerich Coreth (1919) y Erasmo Baustista 

Lucas (1954).  

  

 

0. INTRODUCCIÓN 

 

0.1 Para una historia del concepto de metafísica 

 

1) ¿Qué es metafísica? Pensamiento griego: 

Platón (427-347 a.C.)  

Aristóteles (384-322 a.C.): E)/stin e)pisth/mh tij h(\ Jewrei= to\ o)\n $(= o)\n 

kai\ ta\ tou/t% u(pa/rxibta kaJ’ au(to/.  

 

2) Tomás de Aquino (1224 ó 1225-1274)  

Francisco Suárez (1548-1617)  

Francis Bacon (1561-1625) 

 

3) Christian Wolff (1679-1754) 

 

4) Immanuel Kant Reuter (1724-1804)  

 

5) Idealismo alemán posterior a Kant 

Johann Gottlieb Ficthe (1762-1814) 

Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1775-1854)  

Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831)  

 

6) Siglo XIX.  

Edmund Husserl (1859-1938)  

Nicolai Hartmann (1882-1950)  

Karl Jaspers (1883-1969)  

 



 

74 

7) Martin Heidegger (1889-1976)  

 

8) Heidegger dejó pendiente la sistematización metódica de la metafísica 

 

 

0.2 El problema del método de la metafísica 

 

1) ¿Qué método hay que utilizar para fundamentar y sistematizar la metafísica?  

El método más exigente que puede ser empleado en la metafísica consiste en 

preguntar por absolutamente todo.  

 

2) Otros métodos posibles para la metafísica 

 

3) El conocimiento mediato de la metafísica supone un conocimiento inmediato  

 

4) El método trascendental de la metafísica  

 

5) Punto de partida metodológico.  

¿Por dónde hay que empezar? Esta pregunta por el punto de partida se da a sí 

misma la respuesta: la capacidad de preguntar es el punto de partida buscado.  

 

6) La pregunta es el medio metodológico para fundamentar la metafísica.  

 

7) Relación ente lógica y metafísica.  

 

8) Relaciones del método de la metafísica con otros métodos de la filosofía.  

 

* En conclusión: la metafísica no pretende conocer o probar algo completamente 

nuevo, del todo desconocido. Por el contrario, trata de explicitar 

el saber implícito ya alcanzado atemáticamente desde siempre, 

pero todavía no comprendido sistemáticamente.  

 

 

I. PUNTO DE PARTIDA: TODO ES PREGUNTABLE Y TODO ES 

CUESTIONABLE.LA PREGUNTA Y EL SER 

 

1.1 La pregunta 

 

1.1.1 La pregunta como punto de partida 

 



 

75 

1.1.2 La pregunta acerca de la pregunta: una pregunta dialogante y un diálogo 

cuestionante 

 

1.1.3 La pregunta por las condiciones de la pregunta 

 

1.1.4 El pre/saber y la comprehensión incompleta como condiciones de la pregunta 

 

1.2 El pre/saber de la pregunta 

 

1.2.1 El pre/saber de la pregunta particular 

 

1.2.2 El pre/saber puro de la pregunta en general 

 

1.2.3 La anticipación pura hacia lo interrogable en general 

 

1.2.4 La anticipación pura del ente en general 

 

1.2.5 La anticipación pura del ser en su totalidad 

 

1.3 El ser como horizonte de la pregunta 

 

1.3.1 El ser como condición de la pregunta 

 

1.3.2 El ser como lo incondicionado 

 

1.3.3 El ser como lo ilimitado 

 

 

II. EL PREGUNTAR COMO REALIZACIÓN DEL DES/CUBRIMIENTO DEL 

SER 

 

2.1 Similitud y diferencia 

 

2.1.1 La similitud entre ser y saber 

 

2.1.2 La diferencia de ser y saber 

 

2.1.3 Sujeto y objeto 

 

2.2 Diferencia en la similitud 



 

76 

 

2.2.1 Sujeto y objeto en la realización del conocimiento 

 

2.2.2 El objeto en sí 

 

2.2.3 Sujeto en sí 

 

2.2.4 Sujeto en sí, objeto en sí e intersubjetividad procedimental 

 

2.2.5 Realización del conocimiento, ser en sí y realización del ser 

 

2.3 Similitud en la diferencia 

 

2.3.1 El ser como similitud formal o general 

 

2.3.2 Objeto material y formal 

 

«objectum materiale intellectus est omne ens; objectum formale intellectus est ens 

qua ens».  

 

2.3.3 Similitud relativa y universal 

 

 

III. EL SER EN LA REALIZACIÓN FINITA Y TEMPORAL 

 

3.1 Ser y esencia (esse et essentia) 

 

3.1.1 La finitud del ente 

 

3.1.2 El ser (esse, existencia o acción de existir) como principio indeterminado 

 

3.1.3 La esencia como principio determinativo y limitante 

 

3.1.4 La diferencia entre ser y esencia 

 

3.1.5 Unidad de acción entre ser y esencia 

 

3.1.6 Unidad originaria de ser y esencia 

 

3.2 Ser y acción 



 

77 

 

3.2.1 La acción como autorrealización 

 

3.2.2 El ser como fundamento ilimitado de la acción 

 

3.2.3 La esencia como fundamento delimitante de la acción 

 

3.2.4 Acción y reacción 

 

3.2.5 Substancia y accidente 

 

3.2.6 Posibilidad o potencia como capacidad de acción, y actualización o acto como 

realización activa 

 

3.2.7 Ser absoluto y acción absoluta 

 

3.3 Los axiomas del ser o primeros principios especulativos 

 

3.3.1 El axioma de identidad 

 

«Principio de identidad». La formulación más común: «el ser es necesariamente él 

mismo» o «el ser es necesariamente ser», es decir, se identifica consigo mismo. La 

formulación negativa de este axioma es la siguiente: el ente no puede ser no ente; el 

ser no puede no ser; y lo que es, en cuanto que es, no puede no ser. A esta 

formulación se le conoce como «principio de no contradicción».  

 

«Principio del tercer excluso» podría ser considerado como un despliegue los otros 

dos principios anteriores. 

 

3.3.2 El axioma de causalidad 

 

«Principio de causalidad». Causa es aquello «que influye sobre el ser o sobre el 

devenir de algo, o aquello de lo cual depende su ser o devenir»  

 

3.3.3 El axioma de finalidad 

 

«Principio de finalidad», que se enuncia así: «siempre que un ente obra, obra por 

razón de un fin» (omne agens agit propter finem).  

 

3.3.4 La unidad de los axiomas del ser 



 

78 

 

 

IV. EL SER EN LA REALIZACIÓN ESPIRITUAL 

 

4.1 El espíritu en la realización 

 

4.1.1 El saber preguntante como auto/realización y hetero/realización 

 

4.1.2 Realización espiritual y conciencia 

 

4.1.3 La esencia del espíritu finito 

 

4.2 Realización y horizonte 

 

4.2.1 El espíritu finito y su otro 

 

4.2.2 Horizonte del ser y horizonte del mundo 

 

4.2.3 La inmediatez del mundo 

 

4.2.4 Horizonte del ser y ser absoluto 

 

4.3 Analogía del ser o «analogia entis» 

 

4.3.1 Dialéctica como analogía 

 

4.3.2 Concepto análogo, concepto unívoco y concepto equívoco 

 

4.3.3 Analogía y horizonte del ser 

 

4.3.4 La analogía del ser absoluto 

 

4.3.5 La analogía y la posibilidad de un lenguaje teológico 

 

 

V. AUTOINTERPRETACIÓN DEL SER 

 

5.1 Ser como unidad 

5.1.1 El ser como principio de la unidad 

 



 

79 

5.1.2 La unidad intrínseca del ser 

5.1.3 La unidad extrínseca del ente 

5.1.4 La singularidad del ente 

5.1.5 Unidad y multiplicidad 

5.1.6 La analogía de la unidad 

 

5.2 Ser como verdad 

 

5.2.1 La pregunta como saber y querer 

5.2.2 La realización del espíritu como saber y querer 

5.2.3 Verdad óntica y verdad onto/lógica 

5.2.4 Verdad metafísica 

5.2.5 Verdad infinita o teológica 

5.2.6 La analogía de la verdad 

 

5.3 Ser como bondad 

 

5.3.1 Del saber al querer 

 

5.3.2 Bondad óntica y ontológica 

 

5.3.3 Bondad metafísica  

 

5.3.4 Bondad infinita o teológica 

 

5.3.5 La analogía de la bondad 

 

5.3.6 La unidad de los trascendentales 

 

5.4 Ser es estético 

 

5.4.1 El ser se manifiesta: der Sein erscheint  

 

“Ein Sein erscheint, es erfolgt eine Epiphanie: darin ist es schön und 

beglückt uns. Erscheinend gibt es sich, was gibt sich uns hin: es ist gut. 

Und sich gebend, sagt es sich aus, enthüllt sich selbst: es ist wahr (in sich 

und im Andern, dem es sich offenbart)”74. 

                                                           
74

 BALTHASAR, Hans Urs von, Versuch eines Durchblicks…, p. 292.[=El ser aparece, deviene como 

epifanía: por esto él es bello y nos hace felices. Cuando aparece se da, se nos da: el ser es bueno. Y al 

darse, se dice terminado, se devela a sí mismo: el ser es verdadero (en sí y en otro, al que el ser se 



 

80 

 

5.4.2 El ser se da: der Sein erscheinend gibt es sich 

 

5.4.3 El ser se dice: Und sich gebend, sagt es sich aus, enthüllt sich selbst 

 

5.4.4 El ser se configura: tiene sentido la epifanía, la auto/donación y la locusión 

del ser 

 

5.4.5 El ser uno, verdadero, bueno y ‘estético’ 

“Was wirklich wahr ist, muß auch gut und schön und eins sein”75. 

 

5.4.6 Otros trascendentales 

 

5.5 Libertad y posibilidad 

 

5.5.1 Libertad de la voluntad 

1) Argumentos de tipo a posteriori.  

2) Argumentos de tipo a priori.  

3) Prueba fenomenológica.  

 

5.5.2 Libertad fundamental 

 

5.5.3 Posibilidad 

 

5.5.4 El ser absoluto como fundamento último de la posibilidad 

 

5.5.5 Libertad infinita 
  

 
VI. EL SER EN LA REALIZACIÓN DEL MUNDO 

 

6.1 El universo material: el ser del mundo 

 

6.1.1 Pregunta y percepción de lo otro 

 

6.1.2 Receptividad y materialidad 
                                                                                                                                                                               

manifiesta)]. Cfr. id., Intento de Resumir…, p. 286. El verbo alemán ‘aussagen’ significa declarar, decir, 

afirmar; por esta razón la construcción ‘sagt es sich aus’  también se podría traducir simplemente como 

‘él se dice’. 
75

 Id., Versuch eines Durchblicks…, p. 292. [=Lo que es efectivamente verdadero, debe ser también bueno y 

‘estético’ y uno]. Cfr. id., Intento de Resumir…, p. 286. 



 

81 

 

6.1.3 Materialidad como principio 

 

6.1.4 Materia y forma: u(lh/ kai/ mor/ 

 

6.1.5 La determinación particular de lo material 

 

6.1.6 Vida orgánica 

 

6.1.7 Corporeidad y sensibilidad 

 

6.1.8 Conocimiento espiritual en el mundo 

 

6.2. El universo personal: el ser humano 

 

6.2.1 Yo y tú: el sí mismo y el otro 

 

6.2.2 Libertad y comportamiento personal 

 

6.2.3 Necesidad de una relación personal 

 

6.2.4 Moralidad 

 

6.2.5 Sociabilidad 

 

6.2.6 Historicidad 

 

6.2.7 La trascendencia de la persona 

 

 

VII. EL SER EN LA REALIZACIÓN ORIGINARIA 

 

7.1 Existencia de Dios 

 

7.1.1 La necesidad y la contingencia de ser: plenitud y menesterosidad 

 

7.1.2 La causa del mundo 

 

7.1.3 La meta del espíritu humano 

 



 

82 

7.2 Esencia de Dios 

 

7.2.1 Conocimiento analógico de Dios 

 

7.2.2 El ser absoluto 

 

7.2.3 El espíritu absoluto 

 

7.3 Ser humano y Dios 

 

7.3.1 La relación esencial de cada ente con Dios 

 

7.3.2 La relación espiritual con Dios: hablar a Dios y hablar con Dios, no sólo 

hablar de Dios 

 

7.3.3 Filosofía y religión 

 

7.3.4 La pregunta formulada a Dios 

 

 

EPÍTOME  

 

 

1) El punto de partida metafísico  

 

2) El método trascendental  

 

3) Realización finita y temporal del ser en el ente 

 

4) Realización espiritual del ser del ente 

 

5) La trascendentalidad del ser 

 

6) Realización del ser en el mundo 

 

7) Dios es la realización originaria y absoluta del ser 
 



 

83 

GUÍA DEL EXAMEN FINAL 

DE METAFÍSICA 
 

1. ¿Cuales filósofos han ensayado la propuesta de una fundamentación 

metodológica y sistemática de la metafísica? 

2. Menciona al menos siete autores que son relevantes para una historia del 

concepto de metafísica. 

3. ¿Qué método hay que utilizar para fundamentar y sistematizar la metafísica? 

4. ¿Cuál es el punto de partida metodológico de la metafísica? Es decir, ¿por dónde 

hay que empezar sin presuponer absolutamente nada? 

5. Explica que significa la siguiente frase: «No se puede preguntar ni por lo 

absolutamente incognoscible ni por lo absolutamente desconocido». 

6. ¿Por qué la pregunta acerca de la pregunta debe ser una pregunta dialogante y un 

diálogo cuestionante? 

7. ¿Cuáles son las preguntas más importantes que el ser humano puede formular 

cuando se esfuerza por tematizar reflejamente los límites de lo preguntable? 

8. ¿Cuáles son las dos condiciones de posibilidad de toda pregunta? 

9. ¿Por qué algo es cuestionable y porqué es interrogable? 

10. ¿Qué tipo de preguntar es propio de la metafísica: un preguntar específico o un 

preguntar general? ¿Por qué? 

11. Explica que significa la frase: «Todo lo existente constituye una unidad en 

cuanto que es y en cuanto que es interrogable». 

12. ¿Por qué el ser es el horizonte general y la condición de posibilidad de toda 

pregunta particular? 

13. ¿Por qué el preguntar es la realización del des/cubrimiento del ser? 

14. ¿Cuál es la similitud y la diferencia entre ser y saber? 

15. ¿Cuál es el objeto material y el objeto formal de la metafísica? 

16. ¿Cuáles son los co/principios de la realización finita y temporal del ser? Precisa 

en qué consiste cada pareja de esos principios 

17. ¿Cuáles son los axiomas del ser o primeros principios especulativos? Enuncia 

cada uno de los axiomas. 

18. ¿Por qué el saber preguntante auto/realiza y hetero/realiza? 

19. Explica que significa la frase: «El auto/conocimiento se realiza gracias al 

conocimiento del otro y de lo otro». 

20. ¿Cuáles tipos de analogía se pueden distinguir? Escribe un ejemplo de cada 

uno. 

21. Si el ser humano es un ente que realiza finita y temporal al ser, ¿cuáles son los 

principios metafísicos que explican su constitución estática y dinámica? 

22. ¿Por qué el ser (esse o acción de existir) es principio indeterminado? 

23. ¿Por qué la «esencia» es un principio determinativo y limitante del ser del ente?  



 

84 

24. ¿Qué tipo de diferencia hay entre ser y esencia? 

25. ¿Por qué el ser es el fundamento ilimitado de la acción? 

26. ¿Por qué la esencia es el fundamento delimitante de la acción? 

27. ¿Cuáles son la diez categorías? 

28. ¿Qué es la potencia y el acto? 

29 ¿Según Coreth en que consiste la esencia del espíritu finito? 

30. ¿Qué significa la frase: «El conocimiento de la alteridad es condición de 

posibilidad para el autoconocimiento del espíritu finito y para su 

autorrealización autoconsciente». 

31. ¿Qué es un concepto análogo, un concepto unívoco y un concepto equívoco? 

32. ¿Qué tipo de analogía es la fundamental desde un punto de vista 

«onto/lógico/metafísico»?  

33. ¿Qué tipo de analogía es la fundamental desde una perspectiva «cronológica, 

pedagógica y gnoseológica»?  

34. ¿Cuáles son los seis trascendentales que Tomás de Aquino enumera, y en qué 

obra?  

35. ¿Qué es la unidad trascendental?  

36. ¿En qué se distinguen la unidad intrínseca del ser y la unidad extrínseca del 

ente? 

37. ¿Qué es la verdad trascendental? 

38. ¿En qué se distinguen la verdad óntica, ontológica, metafísica y teológica? 

39. ¿Qué es la bondad trascendental? 

40. ¿En qué se distinguen la bondad óntica, ontológica, metafísica y teológica? 

41. ¿Por qué la teodicea no necesita disculpar a Dios de la presencia del mal en el 

mundo? 

42. ¿Qué garantiza la unidad de los trascendentales? 

43. ¿Por qué el ser es estético? 

44. ¿Cuáles son los cuatro rasgos que muestra atemáticamente el encuentro de la 

primera infancia entre madre e hijo?  

45. ¿Especifica filosóficamente en qué consiste la cuádruple diferencia? 

46. ¿Qué significa: «el ser se manifiesta»?  

47. ¿Qué significa: «el ser se da»? 

48. ¿Qué significa: «el ser se dice»? 

49. ¿Qué significa: «el ser se configura»? 

50. ¿Qué significa: «lo verdadero, lo bueno y lo ‘estético’ están tan íntimamente 

unidos»? 

51. ¿Cómo se clasifican los trascendentales? 

52. ¿Cuáles son las cuatro condiciones de un trascendental? 

53. ¿Se puede argumentar filosóficamente la libertad de la voluntad? ¿Con qué tipo 

de argumentos?  



 

85 

54. ¿Cuál es la esencia de la libertad fundamental del ser humano?  

55. ¿Cuáles son los dos tipos de universo que se pueden distinguir cuando se 

atiende al ser realizado en el mundo? 

56. ¿Cuáles son los dos co/principios explicativos del universo material? 

57. ¿Cuáles son los dos tipos de vida? ¿Qué grados admite el primer tipo? ¿Cómo 

se despliega el segundo tipo?  

58. ¿Cuáles son las tres dimensiones que se pueden distinguir en el ser humano? 

Utiliza las diversas acepciones 

59. ¿Cuáles son los tres modos en que se despliega la sensación inteligente o 

inteligencia sentiente?  

60. ¿Por qué el ser humano es persona? Especifica el fundamento último de la 

persona. 

61. ¿Cuáles son los tres o cuatro aspectos que describen la noción de persona? 

62. ¿Cuáles son los cuatro rasgos de la noción de persona que aporta Paul Ricoeur? 

63. ¿Por qué la relación personal es necesaria para el ser humano? 

64. ¿Cuáles son los tres ámbitos fundamentales en los que se desarrolla la persona? 

65. ¿En qué consiste la opción espistemológica ante la cuestión de la existencia de 

Dios? 

66. ¿El no a Dios implica necesariamente la pérdida del sentido de la propia vida y 

la renuncia al sentido trascendente de la persona? ¿Por qué? 

67. ¿Es demostrable y refutable la existencia de Dios? ¿Por qué? 

68. ¿Qué aporte dan los tres axiomas del ser para plantear la cuestión de la 

existencia de Dios? 

69. ¿En qué consiste brevemente el «argumento trascendental de la existencia de 

Dios»?  

70. ¿Qué tipo de lenguaje es válido para hablar acerca de Dios?  

71. ¿Qué atributos se pueden decir acerca de Dios? 

72. ¿En qué consiste la relación esencial de dependencia de todo ente respecto a 

Dios? ¿Y en qué consiste la relación espiritual del ser humano con Dios?  

73. ¿Qué relación existe entre filosofía y religión? 

74. ¿Por qué la  pregunta por Dios se convierte en una pregunta formulada a Dios? 

75. En caso de que Dios libremente no quisiera revelarse ¿cómo alcanzaría el 

hombre religioso su auto/realización? 

76. ¿Qué significa: «un creyente es impotente para quebrar la resistencia justificada 

de una ateo coherente, pero también un ateo es impotente para destruir la 

tenacidad de un creyente coherente»? 

77. ¿Qué relación existe entre filosofía y religión? 

78. ¿Por qué la  pregunta por Dios se convierte en una pregunta formulada a Dios? 

79. En caso de que Dios libremente no quisiera revelarse ¿cómo alcanzaría el 

hombre religioso su auto/realización? 



 

86 

80. ¿Qué significa: «un creyente es impotente para quebrar la resistencia justificada 

de una ateo coherente, pero también un ateo es impotente para destruir la 

tenacidad de un creyente coherente»? 

 

 

EXCLUSIVAMENTE SOBRE LA PRIMERA PARTE DE LOS APUNTES 

 

 

81. ¿Qué intenta la metafísica?  

82. ¿Qué autor y en qué libro se desgarra la filosofía en tres secciones que tratan 

respectivamente de Dios, de la naturaleza y del ser humano? 

83. ¿Qué intenta la metafísica gracias a Friedrich Wilhelm Joseph Schelling? 

84. ¿Cuál es el óbice de la filosofía heideggeriana?  

85. ¿Por qué el método trascendental de la metafísica lleva ese adjetivo?  

86. ¿Qué significa trascendental? 

87. ¿Qué autor utiliza por primera vez la palabra «Ontología» en la modernidad?  

88. ¿Qué disciplina filosófica sustituye a la metafísica en el panlogismo de Georg 

Wilhelm Friedrich Hegel? 

89. ¿Qué dejó pendiente Martin Heidegger respecto a la metafísica? 

90. ¿Cuál es la doble actividad que implica el método trascendental? 

91. ¿Qué filósofos han ensayado una fundamentación metódica y sistemática de la 

metafísica? Escribe al menos seis 

92. ¿Cuáles son los dos tipos de metafísica que distingue Christian Wolff? 

93. ¿Desde qué perspectiva vuelve a ser planteada la metafísica en la propuesta de 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel? 

94. ¿Especifica cinco de los primeros rasgos de la postmodernidad? 

95. ¿En qué consiste el aspecto reductivo y el aspecto deductivo del método 

trascendental?  

96. ¿Qué es el a)rxh/ pa/ntwn para el primitivo pensamiento griego?  

97. ¿Cuál es el triple contenido de la Metaphysica specialis de Christian Wolff? 

98. ¿Qué promulgó Edmund Husserl en el siglo XIX? 

98. ¿Especifica cinco de los últimos rasgos de la postmodernidad? 

99. ¿Cuando uno se pregunta «por dónde hay que empezar» qué respuesta surge 

como punto de partida de la metafísica? 

100. ¿En qué mundo encontró Platón una respuesta metafísica? 

101. ¿A dónde lleva. la formalización de la metafísica propuesta por Christian 

Wolff?  

102. ¿Es correcto decir que la metafísica fue sistemáticamente tematizada en el 

siglo XIX? ¿Por qué?  

103. ¿Cuál es la crítica que Gianni Vattimo hace a la metafísica moderna? 



 

87 

104. ¿La pregunta es preguntable? ¿Por qué? 

105. ¿Cómo llamó Aristóteles a la metafísica? 

106. ¿Cuál es la pregunta fundamental que plantea Immanuel Kant Reuter acerca de 

la metafísica?  

107. ¿Quién representa el primer gran esfuerzo del siglo XX por restaurar la 

metafísica? 

108. ¿Qué método hay que utilizar para fundamentar y sistematizar la metafísica?  

109. ¿Qué implica cada pregunta conscientemente elaborada? 

110. ¿Cuál es la definición aristotélica de la metafísica? 

111. ¿En qué tipo de metafísica se encierra el pensamiento kantiano? 

112. ¿Qué reprocha Martin Heidegger a la moderna filosofía occidental? 

113. ¿En qué consiste el primer paso para fundamentar la metafísica? 

114. ¿Qué aporte ha hecho Karl Rahner acerca de la capacidad humana de 

preguntar? 

115. ¿Cuáles son las tres acepciones de la noción aristotélica de metafísica? 

116. ¿Desde un enfoque deconstructivo qué impulsó Kant? 

117. ¿Según Martin Heidegger quién es el único que plantea la pregunta por el ser? 

118. ¿En qué consiste el método más exigente que puede ser empleado en la 

metafísica?  

119. ¿Qué intenta la metafísica?  

120. ¿Por qué Tomás de Aquino lleva mucho más lejos el desarrollo del 

planteamiento metafísico de Aristóteles? 

121. ¿Desde un enfoque afirmativo qué nos ha heredado Kant?  

122. ¿Cómo se devela el ser según Martin Heidegger? 

123. ¿Qué métodos quedan descartados en la fundamentación de la metafísica? 

124. ¿Qué significa trascendental? 

125. ¿Qué libro de Francisco Suárez ofrece la primera metafísica sistemática de la 

escolástica?  

125. ¿Qué disciplina ocupa el lugar de la metafísica en la filosofía de Johann 

Gottlieb Fichte?  

126. ¿Cuál es el hogar y la patria de la verdad del ser según Martin Heidegger? 

127. ¿Qué exige la sistematización de la metafísica respecto al pre/saber atemático 

y respecto al coexistir ante/predicativo?  

128. ¿Qué filósofos han ensayado una fundamentación metódica y sistemática de la 

metafísica? Escribe al menos seis 
 


