CUESTION METACOSMOLOGICA
Y COSMOTEANTROPOLOGICA
Lo uno y lo muiltiple

METAFISICA HERMENEUTICA
Interpretacion del sentido del ser

el ser se devela a través del lenguaje del otro,
preguntando, dialogando y argumentando
procedimentalmente

“Crydmmy O€ U1 €xw, OVOEY E1UL”

«La historia del ser es la historia del amor»

FACULTAD DE FILOSOFIA

UNIVERSITAT INNSBRUCK
Nivel: Licenciatura 5° Semestre

Profesor:
Pbro. Dr. Roberto Garcia Gonzalez

Collegium Canisianum, Innsbruck, 2015



Para mis alumnos: el mejor servicio que
puedo prestar a la Iglesia... aunque otros
busquen impedirlo... los quiero...

«El amor vive en la médula del ser, y esta
meédula es esencialmente intima y
enigmatican.

H.U. von Balthasar

«Amar equivale a ahogarse, a sumergirse en
el ser y en el no-ser..., en las proximidades
de la infinitud erotica... Mi espiritu solo
encuentra satisfaccion en la metafisica».

E.M. Cioran

«Dedicarse a contemplar los océanos del ser
no es un privilegio de los anémicos; los
fuertes son mucho mas aptos para ello porque
aportan toda su fogosidad, todo su frenesi...
¢Siempre son violentos los fuertes? Al
contrario, los débiles son violentos por su
debilidad».

E.M. Cioran

«Si no existe al menos algo, no existe nada.
Sin embargo, algo existe. Es verdad que
existe y que bueno que exista.

Rob. G. Glez.



Gracias a mis amigos:

A cada uno de ustedes por soportar a un tipo tan
complejo. Para ustedes he desacademizado la
filosofia.  Después de todo hemos crecido mas
conviviendo que apretando los pufios. La filosofia es
mucho més que las clases. He sido méas que feliz,
incluso en mis congojas.

Al linaje pensante con quien puedo argumentar,
dialogar y preguntar. Gracias por facilitarme la
interpretacion del sentido del ser: a Erasmo Bautista,
mi ‘navaja de Ockham’; a Carlos Diaz, quien siempre
mira a los ojos; a Mauricio Beuchot, por su buen
humor; a Raul Fornet Betancourt, por su constelacion
intercultural; a J. Francisco Gémez H., por su filosofia
diferente; a Sarah A. Monreal, mi prenda ingeniosa y
musical; a Amanda Porter, el bisturi experto que ya no
necesita de la vista; a Alfredo Vargas, por su
invitacion que quiero aceptar,...

...a Humberto E. Anizar, la modesta sabiduria que
prematuramente hemos perdido; a Pedro M.
Gasparotto, cuya profunda mirada sigue frente a mi; a
Antonio lbargiiengiotia, que no para de fumar; a
Manuel Rodriguez, el enamorado de la filosofia y de
las orquideas; a Rafael Lopez, sutilmente ‘Angélico’;
a Salvador Arroyo, por su paraddjica insistencia; a
Bruno Gelati, porque le gusta la historia. Y
«e/spes/ci@lmente» a AT&T, el punto arqui/médico
de mi filosofia, sabio como él mismo, con
complicidad y estilo.

A los amigos que quiero volver a ver: Gari, Hugo,
Caro, Adan, Magda y Carlos. A los mas cercanos de
lo que ellos creen: Aldo, Arqui jotra vez!, Mario?,
Gabriel, Fernando?, Ramon, Eduardo, Elias, Adal,
Alejandro?, Sony, Chuck?, J. Armando, Ezequiel,
Ismael, Oscar, Adolfo, J. Antonio®, Luis F?, Miguel,
Ernesto, José Ma.?, Cristo, Juan, Hugo, Gonzalo,
Edgar?, J. Alberto, Jorge, René? Ricardo, Armando,
Diego, Paul, Cayetano, Jacob, Daniel, José de Jesus,
Salvador, José?, JesUs?, Santiago, Juan?, Pedro?, Pablo?
y a todos los A/pést/oles de primer@, ahora en tercero.
Gracias por estar vivos. Dejemos que los muertos se
retuerzan en sus sepulturas.



METAFISICA

PROLOGO

La metafisica intenta descubrir y poner de manifiesto metddicamente el conocimiento
originario y atematico acerca del ser. Para ello debe ser fundamentada criticamente y
desplegada en su contenido mediante una reflexion trascendental a partir de las
condiciones previas de posibilidad de todo lo existente como cuestionable. Algunos
filésofos que han ensayado esta propuesta son: Joseph Maréchal (1878-1944), André Marc
(1892-1961), Johannes Baptist Lotz (1903-1992), Karl Rahner (1904-1984), Bernhard
Lonergan (1904-1984), Hans Urs von Balthasar Pietzcker (1905-1988), Emerich Coreth
(1919) y Erasmo Baustista Lucas (1954). Estos fildsofos han repensado de nuevo la
totalidad de la metafisica desde sus fundamentos fundamentandola metédicamente y
desarrollandola sisteméaticamente.

0. INTRODUCCION

0.1 Para una historia del concepto de metafisica

1) ¢ Qué es metafisica? El término «metafisica» ha sido acufiado a lo largo de la historia. El
primitivo pensamiento griego (s. VII-VI a.C.) se pregunt6 acerca del capxn movTwy,
acerca del fundamento que comprehende completamente a todo lo que es. Platon (427-
347 a.C.) encontr6 una respuesta en el mundo suprasensible de las esencias eternas,
necesarias y universales. Aristoteles nos legd la obra mas significativa de la antigliedad
acerca de la metafisica como TpWTY @1rocoeidl 0 como cogial. Andrénico de Rodas
realizd una nueva edicion de las obras de Aristételes (384-322 a.C.) en el siglo 1 a.C. y le
llamo a estos escritos To, LETA TA pLOLKO. La nocion aristotélica de metafisica implica
tres acepciones distintas: a) ‘ciencia’ de lo suprasensible y divino, ‘ciencia’ de las ultimas
razones o fundamentos de las cosas, y ‘ciencia’ del ente en cuanto ente'. La tercera
acepcion comprehende las otras dos. Por ello, la ‘ciencia’ del 6v ) Ov es la mas universal
que abarca la totalidad de lo existente barruntando acerca del 9€1ov, es decir, acerca del
fundamento divino de todo ente. La pregunta acerca de los Gltimos fundamentos del ente
ayuda a entrelazar la metafisica en cuanto ‘ciencia’ del ser en cuanto tal y en cuanto
‘ciencia’ del Ser divino.

D “Botw émotiun Tic 1 dewpel 10 Ov § Ov kol 1o ToVT® VRApyBTo Ko ovtd”.

ARISTOTELES, Metafisica, T, cap. |, 1, 1-2 {=Tdf uetd ta gioixol (Firmin Didot, Paris [s.a.]) I,
500 [trad. cast. de CALVO, Tomas, Metafisica (Gredos, Madrid 1998) 161]}.



2) Tomas de Aquino (1224 6 1225-1274) asume las tres acepciones aristotélicas de la
metafisica. Reconoce que la filosofia primera es una ‘ciencia’ divina o teologica porque se
remonta a las primeras y Ultimas causas, a tal punto que Dios se convierte en la causa
primera y universalisima de todos los entes. Gracias a esto Tomas lleva mucho mas lejos
el desarrollo del planteamiento aristotélico, porque el Aquinense hace una interpretacion
de «ser (esse) como accidn», es decir «ser como verbo activo»; en cambio, el Estagirense
reducia el ser (€lvo) a ente (to 6v), considerandolo como «sustantivo», si bien es cierto
que al considerarlo en cuanto existente (f 6v) recupera en parte su sentido activo como
verbo. Francisco Suarez (1548-1617) asume la metafisica de Toméas de Aquino haciendo
algunas modificaciones. Sus Disputationes Metaphysicae ofrecen la primera metafisica
sistematica de la escolastica. A partir de la Instauratio Magna Scientiarum de Francis
Bacon (1561-1625) se desgarra la filosofia en tres secciones que tratan respectivamente de
Dios, de la naturaleza y del ser humano. Estas estan precedidas por una ciencia
fundamental denominada «primera filosofia» que es considerada como filosofia
fundamental méas que culminacion de la filosofia. La nueva disciplina recibié el nombre de
Philosophia entis, Ontosophia, y finalmente Du Hamel le llamara Ontologia.

3) Christian Wolff (1679-1754) separ6 definitivamente la ‘ciencia’ del ser y la de Dios.
Distinguié entre Metaphysica generalis y Metaphysica specialis. La primera consiste en
una ontologia fundamental deductiva y puramente conceptual, es decir, un vacio
axiomatismo formal-ontoldgico. La Metaphysica specialis despliega deductivamente el
contenido de la cosmologia, antropologia y teologia. La sistematizacion de Wolff fue
aceptada casi de modo universal por su utilidad en la ensefianza académica. La ontologia
wolffiana es una doctrina formal y abstracta de los primeros principios y de los conceptos
fundamentales de la filosofia. Esta formalizacion llevé a una conceptualizacion del ser y
paulatinamente a un olvido de la develacion del sentido del ser como accion. La metafisica
del ser en cuanto ser se convirtié en una ontologia del ente en cuanto ente y finalmente en
una critica de los primeros principios del conocimiento que no alcanzaba el estatuto de una
metafisica del conocimiento.

4) Immanuel Kant Reuter (1724-1804) se plantea la siguiente pregunta: ¢Es posible la
metafisica como ciencia? La pregunta acerca de la posibilidad de la metafisica le conduce
a la pregunta sobre la posibilidad de un conocimiento universal y necesario por la via de la
razén pura o la via de la razon préactica. Al final, el pensamiento se encierra en una
«metafisica de la subjetividad». La metafisica deja de ser definitivamente una metafisica
del ser convirtiéndose en una doctrina formal de los primeros principios de la razén y del
conocimiento. Comienza la moderna metafisica sin ser, una pura filosofia de las esencias y
de la mera subjetividad. En esto desembocé el olvido racionalista e idealista del ser. Kant
declaré la imposibilidad de la metafisica como ciencia, pero como saber atematico siguio
existiendo a tal punto que el mismo Kant lo planteé como saber ‘practico’. La obra de
Kant tiene un significado profundo en la historia de la metafisica. Desde un enfoque
deconstructivo Kant impuls6 la auto/aniquilacion de una metafisica esencialista, una
metafisica que era imposible sin el ser. Desde un enfoque afirmativo Kant nos ha heredado



6

el método critico trascendental para la metafisica contemporanea que debe buscar las
condiciones de posibilidad de si misma. La metafisica debe fundamentar criticamente sus
propios fundamentos.

5) Idealismo alemén posterior a Kant. En la filosofia de Johann Gottlieb Fichte (1762-
1814), denominada idealismo ético o subjetivo, la «doctrina de la ciencia»
(Wissenschaftslehre) ocupa el lugar de la metafisica. En el ideal-realismo o real-idealismo
de Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1775-1854) el yo se trasciende a si mismo
interiorizandose en el Absoluto. De esto modo, la metafisica intenta reivindicar su antigua
unidad entre sujeto, ente, ser y Dios. El idealismo absoluto o panlogismo de Georg
Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) pretende consumar la ciencia pura de la razén en
una ciencia absoluta de la razén. Para ello es necesario un punto de partida absoluto
elaborado mediante la auto/reflexion sobre las experiencias de la conciencia. Hegel
elabora este punto de partida en su Logica, que es la disciplina filosofica substitutiva de la
metafisica. La Logica hegeliana es ontologia y teologia a la vez, es decir, metafisica,
porque describe lo que Dios es en su esencia eterna, antes de su despliegue dialéctico en la
naturaleza y en el espiritu finito. La filosofia de la Naturaleza de Hegel corresponde a la
cosmologia wolffiana, y la filosofia del Espiritu a la antropologia de Wolff. Por tanto, con
Hegel vuelve a ser planteada la metafisica, aunque desde una perspectiva idealista.

6) Siglo XIX. El planteamiento de la metafisica en el siglo X1X fue deficiente. A lo sumo
se intentd presentar como una sintesis universal del contenido de la experiencia total; es
decir, se le dio un enfoque esencialista y reductivo a la ontologia. Edmund Husserl
(1859-1938) promulgd la «jvuelta a las cosas mismas!» (Zurilk zu Sachen selbst!), es
decir, la vuelta a la ontologia mediante el método fenomenoldgico y la intuicion eidética
de las esencias. Nicolai Hartmann (1882-1950) se esfuerza por establecer una ontologia
realista. Karl Jaspers (1883-1969) titula como Metafisica el tercer volumen de su obra
principal La Filosofia; sin embargo, solo es una metafisica cifrada. La metafisica no fue
sistematicamente tematizada en el siglo XIX.

7) Martin Heidegger (1889-1976) representa el primer gran esfuerzo del siglo XX por
restaurar la metafisica gracias a la asi llamada «ontologia fundamental». Heidegger
reprocha a la moderna filosofia occidental haberse olvidado del ser, porque ha
reflexionado sobre el ente y no sobre el ser del ente. Hay que atender a la diferencia
ontoldgica entre ser y ente. La filosofia moderna ha sido a lo sumo una «metafisica de la
subjetividad» amnética del ser. Por eso desemboco en el nihilismo. La pregunta del ser es
planteada por el hombre como «da-sein». EI hombre intenta comprender el sentido del ser
que le sale al encuentro y se le devela como aAnOela. EI hombre «ex-sistente» es
apertura permanente al ser. El ser humano construye lingiisticamente el hogar y la patria
(Ortschat) de la verdad del ser. El método fenomenoldgico sirve al hombre, como ser en el
mundo y ser en el tiempo, para disponerse con serenidad (Gelassenheit) a la
autodevelacion del ser. El dbice de la filosofia heideggeriana consiste en la hipostasiacién
del ser.



8) Heidegger dejo pendiente la sistematizacion metodica de la metafisica. Por eso hay que
tematizar en nuestro tiempo la cuestion del método con el que la metafisica puede
fundamentarse y sistematizarse. La metafisica estudia el ser del ente. De ahi emana su
finitud y su pobreza, y también su riqueza y trascendencia. La historia nos ha ensefiado que
la metafisica es bipolar: estudia el ser a partir del ente. Sin embargo, ¢es posible
fundamentar la metafisica? ¢se puede desarrollar sisteméaticamente de modo critico? ¢con
qué método?

0.2 El problema del método de la metafisica

1) ¢Qué método hay que utilizar para fundamentar y sistematizar la metafisica? EI primer
paso para fundamentar la metafisica consiste en garantizar la posibilidad de su propio
método. Para ello no hay que dar nada por supuesto. Hay que cuestionar incluso la
posibilidad de la misma metafisica, la posibilidad de su método y la posibilidad de su
objeto de estudio. EI método se establece de acuerdo con el objeto de estudio. En breve:
hay que cuestionar absolutamente todo y, por lo tanto, todo es preguntable.
Afortunadamente toda pregunta es posible y esta orientada por un pre/saber implicito
acerca de lo preguntado® Por tanto, cuando alguien se pregunta acerca del ser del ente ya
tiene un saber atematico sobre el ser del ente que posibilita la realizacién de la misma
pregunta sobre el ser del ente. Esto exige que el mismo preguntar sea interrogado para
explicitar las condiciones de su posibilidad. EI método mas exigente que puede ser
empleado en la metafisica consiste en preguntar por absolutamente todo.

2) Otros métodos posibles para la metafisica. Hay que comparar nuestro método con otros
que han sido propuestos. EI conocimiento de la metafisica es mediato porque ésta no es
una ciencia empirica. Por ello, no se puede utilizar un método «sintético-inductivo».
Tampoco es satisfactorio el uso del método «analitico-deductivo», puesto que la metafisica
no debe presuponer nada sino fundamentarlo todo.

3) El conocimiento mediato de la metafisica supone un conocimiento inmediato
procedente del contacto sensible de lo real, gracias al cual se tenga una experiencia externa
e interna que dé contenido a la abstraccion del ser a partir de los entes. El intelecto
humano podra llegar al ser solo si siempre esta en el ser ontica y epistémicamente. Es mas,
la pregunta por el ser es ante/predicativa, es decir, preguntar por el ser no es preguntar
sustantivamente por ningun sujeto ni por ningun predicado; mas bien, preguntar por el ser
no es sino atender al verbo «ser». Por tanto, la fundamentacion critica de la metafisica solo
es posible si mostramos que nuestro intelecto y nuestra existencia se mueven
esencialmente en el horizonte del ser con un pre/saber atematico y un coexistir

2 CORETH, Emerich, Methaphysik. Eine Methodisch Systematische Grundlegung (Tyrolia Verlag,
Innsbruck 1961) [trad. cast. de AREITIO, Ramdn de, Metafisica: una fundamentacién metddico
sistematica (Ariel, Barcelona 1964) 47.



ante/predicativo. La sistematizacion de la metafisica exige que el pre/saber atematico y el
coexistir ante/predicativo se tematicen explicitamente. La sistematizacion de la metafisica
lleva consigo esta exigencia imperativa: ‘el presaber atematico debe convertirse en saber
tematico’.

4) El método trascendental de la metafisica lleva este adjetivo porque busca las
condiciones previas de posibilidad universales y necesarias acerca del conocimiento del
ser por parte del sujeto. Es trascendental porque se ocupa de la manera como el sujeto
conoce los objetos. EI método trascendental implica una doble actividad: reduccién y
deduccidn. EIl aspecto reductivo consiste en tematizar las condiciones de posibilidad del
saber o del querer. Va de lo sabido teméaticamente o querido tematicamente a lo con/sabido
0 con/querido ateméaticamente, es decir, lo pre/sabido o pre/querido que posibilitan la
posterior sistematizacion explicita del saber y del querer. En cambio, el aspecto deductivo
consiste en inferir las consecuencias derivadas de las condiciones de posibilidad obtenidas
gracias a la reduccién. Es decir, la reduccion va de lo posteriormente tematizado a lo que
posibilita lo pre/sabido implicitamente con anterioridad. Y la deduccion va de lo
pre/sabido implicitamente con anterioridad a lo tematizado posteriormente.

5) Punto de partida metodolégico. El punto de partida que se busca debe ser originario y
no debe suponer nada, de modo que proporcione a la metafisica una base garantizada. Al
buscar este punto de partida uno se pregunta: ¢por donde hay que empezar? Esta pregunta
por el punto de partida se da a si misma la respuesta: la capacidad de preguntar es el
punto de partida buscado. La pregunta cuestionante no supone absolutamente nada
como previamente fundado. El preguntar continuo es el punto de partida que lo cuestiona
todo y que pone en tela de juicio a todo. Si se pregunta por el punto de partida ese mismo
preguntar muestra que la pregunta es el punto de partida. Al preguntar por el punto de
partida que es la pregunta, uno se pregunta acerca de la pregunta. La reflexién acerca de la
pregunta es una pregunta acerca de la pregunta. Este punto de partida coincide con la
naturaleza del ser humano que se entiende a si mismo como el ser que puede preguntar®.
Esta capacidad le distingue de todos los entes que no pueden preguntar, y que s6lo pueden
ser objetos de la pregunta.

6) La pregunta es el medio metodoldgico para fundamentar la metafisica. Cada pregunta
conscientemente elaborada implica un saber atematico que posibilita esa pregunta. Rahner
habia escrito: "no se puede preguntar ni por lo absolutamente incognoscible ni por lo
absolutamente desconocido™. Se puede preguntar acerca de todo lo conocido y acerca de
todo lo cognoscible. Si algo existe entonces es conocido o cognoscible, al menos indirecta
y analdgicamente. Si algo es conocido o cognoscible entonces es preguntable, y por lo
tanto, cuestionable. Existir o ser es cuestionabilidad. Los limites de la existencia son los
limites de la cuestionabilidad porque se puede preguntar acerca de todo lo que existe.

3 -
Ibid., p. 60.
* RAHNER, Karl, Geist in Welt: Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin (Kdsel Verlag,
Miinich 1957) [tr. castellana de ALVAREZ BOLADO, Alfonso, Espiritu en el mundo: metafisica del conocimiento
finito segun Santo Tomas de Aquino (Herder, Barcelona 1963) 84.



9

Cuando alguien pregunta ¢qué es esto?, implicitamente pregunta ;qué es?, es decir, ¢qué
existe? En otras palabras, se pregunta por lo existente, y puesto que todo lo existente es
preguntable en cuanto conocido o cognoscible, es posible preguntar tematicamente en
general acerca de todo lo que existe como preguntable, es decir, es posible la pregunta
acerca del ilimitado horizonte del ser. El ser es cuestionable por eso mismo es posible
preguntar por él. El ser es preguntable porque se tiene un incipiente saber implicito sobre
él. Sin embargo, todavia no se le conoce plena y exhaustivamente, por eso se puede seguir
preguntando acerca de él. A raiz de lo anterior, se puede concluir que la pregunta por el ser
no s6lo es posible, sino también necesaria para sistematizar el saber implicito ya
alcanzado.

7) Relacion entre logica y metafisica. La logica no puede autofundamentarse, necesita de
la metafisica para esta tarea. La metafisica no debe suponer nada, ni siquiera la légica
formal. Esta se co/fundamenta simultaneamente con la fundamentacién de la metafisica.

8) Relaciones del método de la metafisica con otros métodos de la filosofia. EI método
trascendental de la metafisica es un método integral que asume los demas métodos
insuficientes. EI método inductivo aporta la necesidad de un punto de partida desde la
experiencia. EI método trascendental completa el método inductivo mostrando las
condiciones de posibilidad de la misma experiencia y justificando filos6ficamente el valor
de la experiencia. El método deductivo es imprescindible para la filosofia. Sin embargo, el
método trascendental muestra los limites de este método, negadndose a tomar como punto
de partida unas supuestas ideae innatae; mas bien se parte de una saber atematico y
preconceptual para sistematizarlo tematicamente. EI método trascendental conserva la
experiencia de la presencia del ser, negandose a esencializarlo. El ser no es puesto por el
intelecto humano esencialista, sino que es supuesto implicitamente en el pre/saber
atematico, y se pone a si mismo como horizonte siempre abierto de la preguntabilidad
acerca de lo existente en general. EI método fenomenoldgico es valioso porque atiende a lo
que se muestra a si mismo en la conciencia. Sin embargo es un método de las puras
esencias y no una sélida metafisica del ser.

En conclusion: la metafisica no pretende conocer o probar algo completamente nuevo, del
todo desconocido. Por el contrario, trata de explicitar el saber implicito ya alcanzado
atematicamente desde siempre, pero todavia no comprendido sisteméaticamente.

|. PUNTO DE PARTIDA: TODO ES PREGUNTABLE Y
TODO ES CUESTIONABLE. LA PREGUNTA Y EL
SER



10

Al comienzo de la metafisica hay que preguntar primeramente por su punto de
partida. Esta pregunta interroga acerca de lo incuestionablemente primero que no supone
nada. Si el punto de partida es la pregunta, entonces la pregunta acerca del punto de
partida es la pregunta acerca de la pregunta. Preguntamos por todo lo que existe porque
todo lo existente es preguntable. Los limites de lo existente en general son los limites de la
preguntabilidad, por ello el ser es el horizonte de posibilidad de toda pregunta. El ser es
presabido atematicamente en toda pregunta por eso cada pregunta es implicitamente una
pregunta sobre el ser.



11

1.1 La pregunta

1.1.1 La pregunta como punto de partida

Primero hay que preguntar por el punto de partida. La pregunta por la pregunta es
el punto de partida criticamente mas radical®. Renunciar a preguntar significa renunciar a
pensar.

1.1.2 La pregunta acerca de la pregunta: una pregunta dialogante y un dialogo cuestionante

El punto de partida de la metafisica es la pregunta acerca de la pregunta. Este
preguntar exige un estilo intersubjetivo de modo que la pregunta sea dialogante, y el
didlogo sea cuestionante a través de un procedimiento inter/comunic/activo. Es decir, la
metafisica debe renunciar a una elaboracion solitaria para someterse al debate
intersubjetivo de una comunidad ilimitada de comunicacion y una comunidad de
comunicacion ilimitada. Es decir, la pregunta por la pregunta no es solitaria, sino
solidariamente compartida en la interaccion de una comunidad de comunicacion y de vida.
Cuando algun interlocutor valido pregunta también acerca de la preguntabilidad pone en
cuestion la propia capacidad de preguntar, es decir, pone todo como cuestionable. Al
preguntar se muestra practicamente la posibilidad de preguntar y dialogar
intersubjetivamente. Se puede cuestionar sobre todo sin presuponer nada como
previamente fundado. La posibilidad de preguntar se fundamenta practicamente por el
mismo hecho de preguntar y cuestionar todo. Preguntar en general acerca de todo es una
realizacion ejercida a través del didlogo intersubjetivo. Preguntar acerca de la posibilidad
de preguntar implica hacer un esfuerzo por tematizar reflejamente los limites de lo
preguntable. Las preguntas mas importantes que el ser humano puede formular al respecto
son éstas: ¢quién soy yo? ¢;por qué existo yo y no otro? ¢por qué existe algo y no mas bien
nada? (Heidegger, Balthasar) ¢por qué la necesidad del ser y no mas bien del ente? (Paolo
Flores d’Arcais) ¢por qué la necesidad del ser y no mas bien de la nada? ;qué pasa con el
ser? (Heidegger) ¢por qué el ser esta tan necesitado de una explicacion?

5 Otros puntos de partida que se han utilizado histéricamente en la filosofia. a) El anélisis del juicio: sin
embargo todo juicio supone un saber y un preguntar. b) La duda: sin embargo puedo dudar de todo,
menos de que puedo preguntar, dado que si dudo, entonces pienso y puedo preguntar. La duda se supera
con la pregunta, no la pregunta con la duda. c¢) La historia de la metafisica: sin embargo hay que
preguntar a la historia acerca de la posibilidad de la metafisica. d) El dialogo: la pregunta tiene lugar en
el didlogo personal. ;Es posible que la pregunta supere el didlogo? La pregunta es un elemento del
didlogo. e) Conclusion: se ha elegido la pregunta porque se puede autofundamentar la posibilidad de
preguntar acerca de todo en general. f) Sintesis: un punto de partida conciliador podria ser un preguntar
dialogante y un dialogo cuestionante con un estilo intersubjetivo e inter/comunic/activo, para que la



12

1.1.3 La pregunta por las condiciones de la pregunta: se sabe algo pero no se sabe todo

Si alguien cuestiona la posibilidad de preguntar necesita plantear algunas
preguntas. Por ello el cuestionamiento de la posibilidad de preguntar refuerza la necesidad
de preguntar. La pregunta es posible gracias a un pre/saber atemético y gracias a que el
objeto en cuestion todavia no se comprehende totalmente, y por lo tanto es interrogable.
Ambos elementos son las condiciones trascendentales de posibilidad del preguntar. Estas
condiciones no cuestionan acerca de la posibilidad del preguntar sino cémo es posible. La
pregunta por la pregunta llega a convertirse en pregunta acerca de las condiciones
trascendentales de posibilidad propias del preguntar en general. Estas condiciones son: a)
se sabe algo atematicamente, b) pero no se sabe todo exhaustivamente.

1.1.4 El pre/saber atematico y la comprehension incompleta como condiciones de la
pregunta

Se puede preguntar a partir de lo que se sabe implicitamente acerca de lo no
comprehendido totalmente. Si no se sabe absolutamente nada no se puede preguntar nada;
y si se sabe todo la pregunta queda superada por el saber. En ambos casos ninguna
pregunta seria posible. Las condiciones de posibilidad del preguntar tienen dos elementos:
la interrogabilidad y la cuestionabilidad. Un asunto es interrogable porque no se conoce
exhaustivamente; en cambio, es cuestionable porque se conoce parcialmente algo sobre él.
Ambos elementos se basan en la unidad entre saber y no saber, es decir, de un no saber
que sabe y de un saber que no sabe. En otras palabras, la unidad entre un saber parcial y un
no saber exhaustivo. Sé que todavia no sé todo, pero quiero saberlo y por eso pregunto.
Por lo menos conozco que algo es cognoscible e interrogable. A partir de aqui procede el
querer saber, y de este querer saber surge la pregunta. Un pre/saber atematico origina mi
preguntar y pregunto para saber mas y mejor. A este no saber que sabe se le llama
«pre/saber de la preguntax». El pre/saber es atematico, asistematico, implicito, incompleto,
indeterminado e inconcluso.

1.2 El pre/saber de la pregunta
1.2.1 El pre/saber de la pregunta particular

La pregunta particular que sirve para nuestro proposito es aquella que interroga
acerca del punto de partida de la metafisica. Para poder plantearla necesito tener
implicitamente un pre/concepto de metafisica. Esta anticipacion de lo no sabido posibilita
cualquier pregunta particular y la capacidad de preguntar en general. El puro pre/saber es
la condicion constitutiva de posibilidad del preguntar en general. En seguida hay que
mostrar que la capacidad de preguntar en general tiene como condicion de posibilidad un
horizonte puramente a priori, que coincide con el horizonte total del ser en general.



13

1.2.2 El pre/saber general de la pregunta en general

Un pre/saber especifico posibilita una pregunta especifica. En cambio, un pre/saber
general posibilita la capacidad de preguntar en general. Todo pre/saber especifico puede
desembocar en un preguntar en general, es decir, en una pregunta acerca de la pregunta. Es
mas, toda pregunta especifica es posible gracias a que el ser humano puede preguntar en
general. Si puedo preguntar por todo, entonces puedo preguntar por cada ente particular.

1.2.3 La anticipacion pura hacia lo interrogable en general

La anticipacion hacia algo interrogable es un saber atematico, incompleto,
indeterminado e inconcluso. Consiste en conocer por o menos que algo es cognoscible e
interrogable. Esta anticipacion orienta la pregunta dandole rumbo. Este rumbo no puede
estar completamente determinado ni indeterminado por antonomasia. Ahora bien, so6lo
puedo preguntar por lo interrogable y, por tanto, por todo lo que es interrogable. EI rumbo
global del preguntar es lo interrogable en general, es decir, la totalidad comprensiva de lo
interrogable o el horizonte de la interrogabilidad en general. Si puedo preguntar por todo,
se abre el horizonte total y general de interrogabilidad. Esta apertura es una anticipacién
del ser en general en el pre/saber atematico.

1.2.4 La anticipacion pura del ente en general

Una pregunta particular sobre un ente es posible porque el hombre puede preguntar
en general. Por ello, la posibilidad de una pregunta particular se basa en la posibilidad del
preguntar en general cuyo horizonte es la totalidad de todo lo preguntable. Todo lo
existente es interrogable. El ser humano puede preguntar por todo. La capacidad de
preguntar por todo en general es la condicién de posibilidad de cada pregunta particular.
Obviamente, no se puede preguntar por todo mientras sélo se pregunte por cada ente en
particular. Sélo se puede preguntar por todo si se le abarca con preguntas globales que le
aborden explicitamente, por ejemplo, ¢qué es ese todo? ;qué es la totalidad de lo
preguntable?

Se puede preguntar por todo a la vez, solo si todos los entes forman una unidad. La unidad
de la pregunta presupone la unidad de lo preguntado y de lo preguntable, al menos en
cuanto que todos los entes son interrogables. Es decir, nada de todo lo que existe puede
sustraerse a la pregunta de «si es» y «qué es». Por lo menos, todo lo existente constituye
una unidad en cuanto «gue es» y en cuanto «que es interrogable». A cada existente se le
Ilama ente. Todo ente en general supone un horizonte de unidad de existencia y de
interrogabilidad. La capacidad de preguntar por todo ente en general es la condicion de



14

posibilidad de toda pregunta acerca de cada ente en particular. Por ello, se puede hablar de
una anticipacion del ente en general prioritaria a cada ente.

1.2.5 La anticipacion pura del ser en su totalidad

Cuando intento preguntar por el ser en general, esta pregunta ya no es una
ente coincide en cuanto que es y que es preguntable. El ente existe gracias a que es, €s
decir, gracias a realiza «la accién de ser». Por tanto, preguntar por el ente en cuanto
existente equivale a preguntar por el ser del ente, 0 con mas precision, por la accion de ser
del ente. La accién de ser es aquello por lo cual todo ente encuentra su unidad. La accién
de ser es la condicién de posibilidad para que todo ente sea. Por ello, se puede hablar de
una anticipacion de la accion de ser prioritaria a todo ente. En resumen, es posible
preguntar por la accion de ser en general, gracias a un pre/saber atematico y a un saber
todavia no exhaustivo. Este pre/saber acerca de la accion de ser es la condicidn
trascendental de posibilidad de todo preguntar. La pregunta por la accion de ser es la
«pregunta metafisica». La nocion metafisica de «ser» utilizada en este contexto no
coincide con la suma matematica posterior de todos los entes, ni como la unidad
cronolégicamente anterior de todas las diferencias, sino como «accion de ser» (actus
essendi).

1.3 El ser como horizonte de la pregunta

1.3.1 El ser como condicion de la pregunta

«Ser» es la condicion de posibilidad para la existencia de todo ente, de toda
pregunta acerca del ente y de todo preguntar en general. Por ello, el ser constituye el
horizonte y el fundamento de la interrogabilidad. Si todo es interrogable porque es, el ser
tiene que ser «lo interrogable por antonomasia». Por un lado, el ser es el horizonte de la
cuestionabilidad porque el ser humano tiene una pre/saber atematico acerca del ser. Por el
otro, el ser es el horizonte de la interrogabilidad porque el ser humano todavia no adquiere
un conocimiento exhaustivo de definitivo sobre el ser. El ser es «lo cuestionable por
antonomasia». Se puede preguntar por el ser porque este es interrogable y ciestionable
simultaneamente, es decir, por lo que se sabe atematicamente y por lo que no se sabe
todavia sobre él. Si todo es cuestionable se le impone a cada uno la necesidad de
preguntar. Aunque cada pregunta particular fuera opcional, la pregunta por el ser seria
ineludible en ultima instancia. Es mas, la pregunta por el ser es inevitable para el ser

® Por el ente en cuanto ente, T0 Ov T Ov, escribié Aristoteles.



15

humano que es el interrogante por todo lo que es y, por tanto, por el horizonte total de la
accion de ser.

1.3.2 El ser como lo incondicionado

Al preguntar no pretendo saber cdmo es lo interrogado sélo «para mi», ni sélo
como es «para los demas» 0 «para nosotros»’, porque este tipo de validez intersubjetiva
seria una validez condicionada. Por esta razon, se busca como es «en si» con una validez
objetiva e incondicionada por los diversos sujetos, de tal manera que exija un
reconocimiento por parte de todos los interlocutores capaces de argumentar a través de
procedimientos de didlogo. Por esta via del ser en si y por si, se puede abrir paso
posteriormente la cuestion de la existencia de Dios.

1.3.3 El ser como lo ilimitado

El horizonte incondicionado del ser es ilimitado si no hay nada que trascienda sus
confines. Este horizonte ayuda a darle su sentido global a cada ente. Es decir, dentro del
horizonte extensivamente ultimo del ser se le puede dar el sentido intensivamente Gltimo a
cada ente. La incondicionalidad y la ilimitacion del horizonte del ser garantizan
extensividad y la intensividad del sentido de cada ente. En suma, el horizonte del ser es el
horizonte ilimitado e incondicionado de todo nuestro preguntar y saber. La ilimitacion de
este horizonte es distinta de la infinitud del ser absoluto de Dios.

. EL PREGUNTAR COMO REALIZACION DEL
DES/CUBRIMIENTO DEL SER

Descubrir es develar. Desde una perspectiva objetiva el des/cubrimiento es
develacion o auto/representacion. En cambio, desde una perspectiva subjetiva, el
des/cubrimiento es busqueda humana preguntante. El des/cubrimiento del ser se realiza
cuando el hombre pregunta por el horizonte incondicionado e ilimitado del ser. El ser es el
horizonte incondicionado e imitado que posibilita el preguntar. El preguntar es la
realizacion cuestionante del ser. Entre ser y preguntar, y entre ser y saber se da una
similitud y una diferencia.

" El nosotros constituye una comunidad ilimitada de comunicacién y una comunidad de comunicacion
ilimitada.



16
2.1 Similitud y diferencia
2.1.1 La similitud entre ser y saber

Todo preguntar acerca el ser supone un saber atematico respecto al ser. Es un saber
proyectivo, no un saber exhaustivo. Por un lado, el hombre que pregunta sobre el ser se
esfuerza por saber y por des/cubrir el sentido global del ser mediante la pregunta. Por el
otro, el ser auto/des/cubre su propio sentido a aquél que pregunta. Por ello, el preguntar se
convierte en la realizacion del des/cubrimiento del ser. Entre preguntar, saber y ser hay una
unidad originaria de co/implicacion reciproca. Son similares, pero diferentes. La similitud
consiste en que: «ser» es ser conocido parcialmente, es decir, un saber implicito
preguntante. Y también consiste en que: «ser» es ser cognoscible, es decir, un saber no
exhaustivo cuestionable. En cambio, la diferencia entre preguntar, saber y ser muestra que
el preguntar y el saber no absorben ni agotan exhaustivamente el contenido ilimitado e
incondicionado del ser.

2.1.2 La diferencia de ser y saber

El ser trasciende el saber. La diferencia que distingue ser y saber hace posible la
pregunta y el cuestionamiento del ser, puesto que no se conoce exhaustivamente. Sin
embargo, la pregunta también es posible gracias al pre/saber atemético acerca del ser; por
ello, se puede hablar de una unidad de saber y ser no obstante las diferencias entre ambos.
El saber es un saber acerca del ser, sin que por ello sea el saber definitivo sobre el ser. A
esta semejanza diferencial entre ser y saber se le ha llamado analogia.

2.1.3 Sujeto y objeto

La relacion entre sujeto y objeto implica una relacion entre el que pregunta y lo
preguntado. Cuando pregunto soy un sujeto que pregunta acerca de lo otro, que es un
objeto preguntado. Lo interrogado supone un sujeto interrogante, es decir, el objeto
siempre es objeto de un sujeto. La accion de preguntar establece las relaciones
gnoseoldgicas entre sujeto y objeto, que suponen una diferencia en la semejanza y una
semejanza en la diferencia. Los dos apartados siguientes explicaran estos términos
filosoficos desde una perspectiva metafisica.

2.2 Diferencia en la similitud

2.2.1 Sujeto y objeto en la realizacion del conocimiento

Al conocer un objeto, me conozco a mi mismo como sujeto que conoce, y cOn0zco
al objeto como otro distinto a mi. El sujeto se auto/conoce en la misma accion de conocer,



17

es decir en la realizacion del conocimiento. Gracias al saber preguntante conozco la
dualidad entre sujeto y objeto, y conozco las diferencias en la similitud de ambos. La
misma realizacion del conocimiento une objeto y sujeto diferencidndolos.

2.2.2 El objeto en si

Al preguntar ¢qué es esto?, me diferencio del objeto preguntado porque yo soy el
«quién» que pregunta por el «qué». Un pre/saber atematico y un saber no exhaustivo
posibilitan cada pregunta acerca el objeto. Esto Gltimo implica que el objeto en si es
diferente del sujeto que pregunta acerca del objeto. Este modo de preguntar supone un
objeto en si con carécter real.

2.2.3 Sujeto en si

Cuando pregunto por un objeto quiero conocerlo, es decir me doy cuenta de que
SOy un sujeto que quiero conocer, me conozco implicitamente como el sujeto que
pregunta. Este saber ateméatico sobre mi mismo jamas sera exhaustivo. Este margen de
no/saber garantiza que el sujeto no sélo sea para si, sino también sujeto en si.

2.2.4 Sujeto en si, objeto en si e intersubjetividad procedimental

La realizacion del conocimiento en la que coinciden el objeto y el sujeto no
absorbe la diferencia entre objeto en si y sujeto en si, puesto que no son conocidos
exhaustivamente. La similitud en la que coinciden posibilita un consenso intersubjetivo de
los diversos interlocutores que preguntan, cuestionan y argumentan acerca de esos
contenidos minimos de una metafisica procedimental.

2.2.5 Realizacién del conocimiento, ser en si y realizacion del ser

La realizacion del conocimiento exige preguntar acerca de lo que son el sujeto y el
objeto en si mismos. Es decir, el saber preguntante y la existencia del sujeto y del objeto
en si no coinciden totalmente. La realizacion del preguntar acerca del ser es posible
solamente a partir de un saber implicito y no exhaustivo sobre el ser. Se trata de un saber
sobre el «ser en si», no s6lo de un saber del «ser para mi», puesto que trasciende los limites
de mi conocimiento. Ese ser que trasciende mi conocimiento es la realizacion del ser en
si. La realizacion del ser en si no es absorbida por la realizacion de mi conocimiento
acerca del ser. Por tanto, queda patente la diferencia entre saber y ser en si. La subjetividad
trascendental de la modernidad puede ser superada con la trascendencia de la realizacion
del ser en si que sirve de horizonte para la intersubjetividad procedimental orientada a
argumentar la validez y la viabilidad de una metafisica postilustrada.



18

2.3 Similitud en la diferencia
2.3.1 El ser como similitud formal o general

La realizacion del conocimiento preguntante muestra que entre saber y ser hay un
diferencia en la similitud y una similitud en la diferencia. La diferencia acentto la
distincion entre objeto y sujeto, entre ser y saber, y entre realizacion del conocimiento y
realizacion del ser en si. Sin embargo, el saber y el preguntar son un saber y un preguntar
acerca del ser. El sujeto que pregunta es un interrogante que existe, es decir, que es. El
objeto, en cuanto interrogado, existe. Sujeto y objeto son, se sitlan en el horizonte del ser.
Saber, preguntar, objeto y sujeto coinciden en una semejanza: son. Esta similitud no
absorbe la diferencia entre ellos, es una similitud en la diferencia, es una unidad en la que
lo diverso, permaneciendo diverso, coincide en el punto limite del ser. La diferencia entre
ellos es real, en cambio, la similitud en la que coinciden es formal o general. Por eso el ser
es la similitud formal o general de las diferencias reales de los diversos entes. La
diferencia real y concreta entre los entes puede ser una diferencia 6ntica® u ontolégica’®, en
cambio, la diferencia entre entes y ser es una diferencia metafisica.

2.3.2 Objeto material y formal

El objeto material es el asunto que se intenta abordar. En cambio, el objeto formal
es la perspectiva determinada desde la cual se considera el objeto material interrogado. El
objeto material de la metafisica es el ser porque aquello por lo que esta disciplina
filosofica se pregunta es el ser. En cambio, el objeto formal de la metafisica es el ser en
cuanto que ser. Este es el contenido material y la modalidad formal de la pregunta
metafisica. Por su parte la ontologia s6lo se pregunta por el ente en cuanto ente. La
escolastica medieval lo expresaba con estas palabras: «objectum materiale intellectus est
omne ens (esse); objectum formale intellectus est ens qua ens (esse qua esse)».

2.3.3 Similitud relativa y universal

La diferencia real (0ntica y ontologica) coexiste con una similitud general de todo
lo existente: la accion de ser. La deferencia real y la similitud general son posibles gracias
a la similitud universal de todos los entes en la accion de ser. La similitud universal del ser
es la condicion de posibilidad para la existencia de la diferencia real (6ntica u ontoldgica)
entre los diversos entes. La similitud parcial entre los entes es una similitud relativa que es

® Diferencia vivenciada de modo existencial, por ejemplo, la diferencia entre yo y ta.
% Diferencia existencial pensada como diferencia entre los diversos entes, por ejemplo, los diversos grados en
la participacion de la vida.



19

posible gracias a la similitud universal de los entes en el ser. La similitud universal en el
ser no absorbe la diferencia real y concreta entre los entes; por el contrario, la precede
como fundamento condicional de posibilidad. Unicamente si existe un ser absoluto la
similitud relativa y la similitud universal encuentran un fundamento definitivo que
garantice una similitud absoluta y un saber absoluto en si mismo.

. EL SER EN LA REALIZACION FINITA Y
TEMPORAL

La pregunta impulsa la realizacion del saber. Gracias al preguntar la realizacion del
ser es alcanzada parcialmente por la realizacion del saber. Por lo anterior, si entre ser y
saber hay una similitud, entonces también la hay entre realizacion del ser y realizacion del
saber. Cuando un ser humano interroga para saber acerca del ser toma conciencia de su
propia finitud. El hombre es una realizacion finita y temporal del ser. En cuanto tal, esta
constituido por ser y esencia, ser y accion.

3.1 Ser y esencia (esse et essentia)
3.1.1 La finitud del ente

El ser necesita de los entes para ser, y los entes necesitan del ser para existir. Han
sido filésofos como Richard Rorty y Paolo Flores d’Arcais quienes nos han ayudado a
recuperar el valor de la finitud y de la contingencia humanas®. Toda pregunta supone un
interrogante y un interrogado. La pregunta por el ser es una pregunta elaborada por el ser
humano, que es un ente finito que se cuestiona por el ser. EI hombre interrogante se sabe
limitado dentro del enigmatico horizonte del ser. Se descubre como ente finito existente
que no se identifica con el ser. Las primeras preguntas que el hombre se plantea se
relacionan con entes particulares y limitados. El preguntante, limitado en el ser y en el
saber, y lo preguntado contingente muestran la limitacion y la finitud del ente temporal. En
fin, la misma finitud del saber del interrogante es la condicion de posibilidad para
preguntar acerca de un ente finito.

19 Aunque algunos autores de la postmodernidad son anti/metafisicos hay que reconocer que gracias a esta
corriente se ha rehabilitado el valor de las diferencias. Este elemento es de sumo interés para una nueva
metafisica de las diferencias en nuestra época postilustrada. De modo similar, los aportes de Rorty y
Flores d’Arcais serdn de gran interés para desarrollar una metafisica a partir de la finitud y de la
contingencia.



20
3.1.2 El ser (esse 0 accidn de existir) como principio indeterminado

Al preguntar conozco que soy y que cada ente es, pero ni yo ni el ente somos el ser
mismo. Solamente conozco el «ser del ente». Cada ente existe gracias a la accién de ser.
Acerca de cada ente se puede preguntar: ¢por qué es? (quod est) y ¢qué es? (quid est). Se
puede saber «si es» (an sit) y «qué es» (quid sit), es decir, que es y qué es. En otras
palabras, estas preguntas acerca de cada ente se refieren a la existencia (esse) y a la
esencia (essentia) del ente. La «accion de existir» es el co/principio filoséfico intrinseco
por el cual el ente es. En cambio, la «esencia» es la determinacion especifica que le da
contenido a la existencia del ente. Por tanto, cada ente es una esencia existente o una
esencia existiendo. Todo ente es gracias a la accion de ser, que es ser de todo ente. Cada
ente coexiste en conexion con todo lo que también es. El ser une a todo ente. Al preguntar
por todo lo que es se descubre que todo es, es decir, que todo existe. El ser (esse, accion de
existir o accién de ser) es un co/principio filosofico ilimitado e indeterminado porque
coincide con el horizonte del ser. Por esta razn, se requiere un co/principio limitante y
determinativo que sea realmente distinto al ser (esse). A este co/principio que determina el
contenido de cada ente se le llama esencia (essentia)*.

3.1.3 La esencia como principio determinativo y limitante

La esencia responde a la pregunta ¢qué es esto? La diferencia especifica de un ente
lo hace «ser asi» esencialmente. La esencia determina lo que es un ente, es decir, su
contenido determinado y limitado como realiza la accion de ser. En este sentido se dice
que el ser es un co/principio positivo, porque hace existir al ente; en cambio, la esencia es
en parte un co/principio negativo, porque le determina una manera de ser negandole

1 En Ia historia de la filosofia surgié un conflicto entre tomistas y suarecianos. Los tomasianos afirman que
la diferencia entre esse et essentia es una diferencia real. En cambio, los suarecianos consideran que es
solo una diferencia formal o de razon. Al respecto, hay que tener en cuenta que ambas escuelas utilizan
una terminologia distinta: los tomasianos hablan de esse et essentia mientras que los suarecianos se
refieren a la existentia et quidditas, es decir, al «ser ahi» y al «ser asi». Ademds, los tomasianos le dan un
enfoque ontoldgico y metafisico. En cambio, los suarecianos estdn movidos por un interés I6gico. Por
ultimo, los tomasianos hablan de una distinctio realis metaphysica, no de una distinctio realis physica,
segun lo entendian los suarecianos. Por lo tanto, ambas posturas son complementarias.

'2 La escuela tomasiana y suareciana tienen una comprension distinta de la doctrina sobre la esencia. La
escuela tomasiana considera que la essentia es principio de limitacion de la accion de ser. En cambio, los
suarecianos afirman que la quidditas es un principio de plenitud en cuanto al contenido del ente. Segln
ellos, este contenido es limitado por la existentia. La diferencia fundamental que hace llegar a
conclusiones tan diferentes es ésta: el pensamiento tomasiano es una metafisica del ser; en cambio, el
suareciano es una filosofia de la esencia. No hay que olvidar que la terminologia de ambas escuelas es
diferente, por lo tanto, se puede concluir que no estan hablando exactamente del mismo principio, ni lo
entienden en el mismo sentido. La existentia (ser ahi) de los suarecianos estd muy cercana a la nocién
heideggeriana de Da-sein. Por otro lado, se le puede agregar a la doctrina tomasiana que la esencia no es
pura positividad ni pura negatividad. Es simultdneamente posibilidad de ser (este o aquel ente) y
negacion de lo que no es (no es el ser ni otra especie de ente). La esencia determina al ente finito
primariamente negandole una participacion ilimitada en el ser, y secundariamente negéndole la
posibilidad de ser otro ente distinto al que ya es.



21

otras. El ente finito queda limitado por la esencia en la accion de ser. Gracias a la esencia
el ente es esto y no lo otro. La determinacion de la esencia explica la heterogeneidad y
variedad de las diversas especies de entes. La esencia es la determinacion limitada y
especifica de las posibilidades de la accion de ser. La esencia no es un ente sino un
co/principio intrinseco del ente, por ello, no subsiste con anterioridad al ente ni
independientemente de él. Ser, esencia y existencia son distintos; el ser designa que es, la
esencia especifica lo que es esto, y la existencia individualiza lo que es este ente,
convirtiéndole en un existente Gnico.

3.1.4 La diferencia entre ser y esencia

«Ser» es el co/principio intrinseco indeterminado del ente finito. «Esencia» es el
co/principio intrinseco determinativo del ente temporal. Ser y esencia son diferentes. El
tipo de diferencia entre ambos es una «distincion I6gica» (distinctio rationis ¢entre los
co/principios de la nocién de ente) y una «distincion real» (distinctio realis). Por tanto, es
correcto afirmar que ser y esencia son dos co/principios realmente distintos y formalmente
diferentes. Obviamente, ser y esencia no son entes, sino co/principios del ente. La
diferencia entre los diversos entes es una «distincion dntica y ontoldgica» (distinctio realis
physica). En cambio, la diferencia entre ser y esencia, en cuanto co/principios del ente, es
una «distincion metafisica» (distinctio realis metaphysica).

3.1.5 Unidad de accion entre ser y esencia

La diferencia entre ser y esencia implica una unidad originaria que permite una
unidad de accion entre ser y esencia. La essentia determina al esse, y la existentia a la
quidditas®. En este sentido de causalidad formal ambos co/principios interactian para
constituir la unidad del ente. Por tanto, la unidad del ente favorece la unidad de accion
entre ser y esencia. Sin embargo, la diferencia entre los co/principios permanece y se
manifiesta en otras dualidades conexas: ser y accion, sustancia y accidentes, potencia y
acto, materia y forma, pasion y accion.

3.1.6 Unidad originaria de ser y esencia
La diferencia entre ser y esencia, y la unidad de accion e interaccion entre ambos

implica una unidad originaria. La unidad originaria entre ambos reside en el ser, entendido
como accion de ser (en cuanto esse, no en cuanto existentia).

13 Por esta razén se puede afirmar que ambos co/principios se determinan mutuamente, aunque también hay
que precisar en qué sentido: como essentia determinativa y como existentia determinativa.



22
3.2 Ser y accion
3.2.1 La accién como autorrealizacion

Ser y esencia explican la constitucion intrinseca «estatica» del ente finito. No
obstante, falta por explicar la constitucion dinamica de la realizacion del ser en el ente
finito. Este aspecto se hace evidente si acudimos a la realizacion del preguntar, gracias al
cual el ser humano no s6lo se conoce como sujeto en si, sino como sujeto interrogante en
accion. Cuando el ser humano pregunta, actda. Gracias a esta accion no solo logra realizar
algo, ademas se autorrealiza, porque la accion también es autorrealizacion. Por lo anterior,
toda accion de un ente exige una trilogia de elementos: ser, esencia y accion. ;Como se
relacionan entre si.

3.2.2 El ser como fundamento ilimitado de la accién

¢Cual es la condicion de posibilidad de la accion? Unicamente puede ser el ser del
ente entendido como accion de ser (esse). El ser sigue siendo accion de ser, incluso aunque
esté determinado por la esencia en el ente. Un ejemplo de la permanencia de esta accion se
muestra por el hecho de que la existentia determina a la quidditas. La accion de ser
desborda, rompe y sobrepasa las fronteras determinativas de la esencia. Por ejemplo, todo
ente esta limitado por la esencia, pero las posibilidades de su accién siguen siendo
ilimitadas. El ser es un co/principio ilimitado, la esencia lo especifica, la existentia
determina a la quidditas y la accién realiza y autorrealiza la unidad entre esse et essentia, y
entre quidditas et existentia. La esencia metafisica de la accién es la realizacién del ser
mismao. El ente tiene que autorrealizarse actuando las potencialidades de su ser. La accion
es, pues, la realizacion de la identidad propia de cada ente. El ser precede a la accién y la
accion procede del ser. Los escolasticos decian: agere sequitur esse.

3.2.3 La esencia como fundamento delimitante de la accion

Por un lado, el ser es el fundamento ilimitado de la accion. Por el otro, la esencia es
el fundamento delimitante de la accion. La accion realiza el ser del ente pero esta
delimitada por la esencia del ente. Por ello, ningin ente puede realizar una accién que no
esté posibilitada por su esencia. En efecto, un ente realiza su propia esencia sélo por medio
de su accion delimitada. Esta delimitacion de la accion de un ente tiene su fundamento en
la propia esencia del ente.

3.2.4 Accion y reaccion

El ente actla e interactua, acciona y reacciona. EI complejo entramado de lo real es
un ejemplo de la urdimbre de acciones y reacciones entre los diversos entes. La relacion



23

causal existente entre los entes teje las complejas relaciones de lo real. Algunos entes
desempefian una funcion activa (actio) respecto a otros, mientras éstos cumplen una
funcion pasiva (passio) en relacion a aqueéllos. Los entes pasivos cumplen una funcién
activa respecto a otros. La accion y reaccion es el medio por el cual los entes se
determinan mutuamente® con ulterioridad. Todo ente al actuar determina a otro, y
padeciendo es determinado por otro.

3.2.5 Substancia y accidente

Al ente que estd constituido por ser y esencia se le llama «substancia» en la
filosofia tradicional, en cuanto que ya estd determinado y delimitado por la esencia. Las
determinaciones ulteriores de la substancia son realizadas por los «accidentes». La
filosofia tradicional admitia nueve accidentes: cantidad, cualidad, relaciéon, lugar, tiempo,
posicion, posesion, accién y pasion. Segun algunos filésofos el accidente principal es la
relacion. Otros consideran que es la cantidad. Coreth opina que es la accién puesto que la
funcién especifica de un accidente es determinar la substancia ulteriormente
actualizandole una potencialidad. Lo propio de la substancia es la «subsistencia», es decir,
ser el soporte (ens in se, ens a se) de cualquier cambio o determinacion. En cambio, el
accidente existe sélo por la substancia como una determinacion ulterior de la substancia,
por ello se dice que es «ens in allio» 0 «ens ab allio». En relacion con el accidente, la
substancia es el fundamento indeterminado. Por su parte, el accidente es la apariencia
determinativa en relacién con la substancia. Se habia dicho que el ente constituido por ser
y esencia se llama substancia; por ello, la nocién de ente se atribuye en sentido primario a
la substancia, y s6lo secundariamente al accidente. Substancia y accidentes son designados
como las diez categorias predicativas del ente.

3.2.6 Posibilidad o potencia como capacidad de accién, y actualizacion o acto como
realizacion activa

El ente tiene que actuar, accionar y reaccionar. La accion es una posibilidad del
ente 0 una actualizacion efectiva. A estas modalidades de la accion del ente se les puede
Ilamar capacidad de accion y realizacion activa. La filosofia tradicional les llaméd
«potencia» y «acto»™ a estos principios, y en cuanto accidentes de la substancia eran
denominados «pasion» y «accion». Estos principios filosoficos y estos accidentes no se
identifican con el ser y la esencia, sino que proceden de ellos compartiendo una funcion
indeterminada y determinativa analoga a la que corresponde al ser y a la esencia. La
capacidad de accion y la realizacion activa no proceden solo del ser, ni Unicamente de la
esencia, sino de su union en el ente.

1 a accion puede ser inmanente o transednte.
5 El acto y la potencia se implican en las nociones de actualizacién y posibilidad, o realizacién activa y
capacidad de accion. Aristoteles les llamé £vépyeia (acto) y dvvaig (potencia).



24

3.2.7 Ser absoluto y accién absoluta

Las dualidades metafisicas y ontolégicas mas relevantes que han aparecido hasta
ahora son las siguientes: ser y esencia (esse et essentia, quidditas et existentia), ser y
accion, substancia y accidente, capacidad de accion y realizacion activa, potencia y acto.
De todas ellas, las fundamentales son «ser y esencia», y «ser y accion». Estos principios
exigen una unidad que las posibilite. Los co/principios de ser y esencia estan referidos
mutuamente a tal punto que originan la unidad del ente. Esta mutua referencia podria estar
garantizada por un «ser absoluto», denominado «ipsum esse subsistens» por la filosofia
tradicional. Esta hipétesis debe ser justificada filosoficamente. El ser absoluto deberia ser
también el fundamento Gltimo de la unidad entre ser y accion, porque si existe un ser
absoluto debe ser también accion absoluta.

3.3 Los axiomas del ser o primeros principios especulativos

Después de haber descrito la constitucion metafisica del ente finito hay que
explicitar los axiomas fundamentales del ser o primeros principios especulativos del
intelecto.

3.3.1 El axioma de identidad

Siempre que pregunto por el ente, conozco implicitamente que el ente existe, que
es lo que es, que no puede ser algo distinto de lo que es, y que en cuanto que ya es no
puede no ser. A este conocimiento implicito se le llama «principio de identidad» porque
gracias a este axioma el ente se identifica como ente existiendo, y el ser como siendo. La
formulacién méas comun de este principio es la siguiente: «el ser es necesariamente él
mismo». La formulacion negativa de este axioma es la siguiente: el ente no puede ser no
ente; el ser no puede no ser; y lo que es, en cuanto que es, no puede no ser (Joseph von
Vries). A esta formulacion se le conoce como «principio de no contradiccion». La formula
I6gica del principio de identidad es: A tiene que ser A. Y la formula logica del principio de
no contradiccién es: A no puede ser no A, A no puede ser distinto de A o A no puede ser
no A. En otras palabras, estos principios tematizan la auto/identidad del ser y la
importancia de que el ser excluya necesariamente al no ser'’. En este sentido el «principio

16 |a nueva formulacién de estos dos principios constituye una correccion de la doctrina tomasiana. Esta
rectificacion ha sido posible gracias a la critica de Kant a los juicios analiticos, es decir, aquellos juicios
repetitivos cuyo predicado ya esta contenido en el sujeto.

7 Segtin Coreth el principio de identidad es el axioma fundamental del pensar, a tal punto que constituye la
condicion de posibilidad de todo preguntar y de todo saber. Cfr., CORETH, Emerich, Metafisica: una
fundamentacion..., 199-200.



25

del tercer excluso» podria ser considerado como un despliegue los otros dos principios
anteriores. Su formulacion Idgica seria esta: «A es necesariamente A, y excluye a no A».

3.3.2 El axioma de causalidad®®

Toda pregunta estd impulsada por un pre/saber atemético. Pregunto porque ya sé
atematicamente algo, y pregunto para saber mas y mejor. El «por qué» me impulsa, y el
«para qué» me atrae. En estas motivaciones del preguntar ya se encuentra un doble tipo de
causalidad: la eficiente y la final (o causa ejemplar). La pregunta acerca del fundamento
del ente me muestra el horizonte del ser como el fundamento operante que hace posible la
existencia del ente. Al fundamento operante se le denomina «causa eficiente» (causa
eficiens o agente). La causa eficiente y la final son extrinsecas, en cambio, el ser (principio
indeterminado, potencia 0 materia) y la esencia (principio determinativo, acto o forma), en
cuanto co/principios del ente son las causas intrinsecas de la existencia. Los cuatro tipos
de causas constituyen el «principio de causalidad». Causa es aquello «gue influye sobre el
ser o sobre el devenir de algo, 0 aguello de lo cual depende su ser 0 devenir». Segun el
principio de causalidad «todo efecto tiene necesariamente una causa». Este principio abre
la posibilidad de buscar la primera causa de todo, a tal punto que si existe un ser absoluto,
él deberia ser el fundamento Ultimo del ser del ente y la causa eficiente y final de todo®.

3.3.3 El axioma de finalidad

Toda pregunta es posible porque ya se sabe ateméaticamente algo, y se pregunta
para saber mas y mejor. Aquello hacia lo que se dirige una pregunta se le llama meta o fin.
A la explicitacién de este dato se le denomina «principio de finalidad», que se enuncia asi:
«siempre que un ente obra, obra por razén de un fin» (omne agens agit propter finem)®.
Paolo Flores d’Arcais y Savater consideran que esa finalidad no debemos buscarla como si
estuviera preestablecida en el cosmos, sino que cada uno debe disefiarla, inventarla o
determinarla con responsabilidad y autonomia.

18 Dentro de este axioma podria incluirse el «principio de razén suficientex» de Leibniz, segtn el cual ‘el ente
en cuanto es, tiene necesariamente una razoén de existir’ o ‘nada existe sin una razén suficiente’.

19 Desde esta perspectiva se podria hablar del ser absoluto como causa primera, y de los entes como causas
segundas.

2 Coreth considera que la tendencia a un fin no asegura su consecucién efectiva, por eso postula un «axioma
de la seguridad de conseguir el fin» segln el cual un «appetitus naturalis non potest esse in vanum». La
mostracion del principio de finalidad se articula de la siguiente manera: Pregunto porque ya sé
atematicamente algo, y pregunto para saber mas y mejor. El «por qué» me impulsa, y el «para qué» me
atrae. Preguntar y saber se dirigen a algo que existe y, en cuanto que es, tienden implicitamente al
horizonte del ser en general cuyo Gltimo fundamento y ultima finalidad es el ser absoluto. La causa final
es considerada como la causa principal.



26

3.3.4 La unidad de los axiomas del ser

La unidad de los axiomas del ser esta representada por el principio de identidad,
segun el cual «el ser es necesariamente él mismo», es decir, se identifica consigo mismo.
El ser es necesariamente ser, y excluye necesariamente el no ser (principio de no
contradiccion). Las diferencias Onticas y ontoldgicas del ser estan asumidas en una
similitud metafisica superior puesto que todo ente en definitiva participa de la accion de
ser. El ser es accion. Dicha accion se articula entre los entes como relacion entre causa y
efecto (principio de causalidad). Y esta accion se deja orientar hacia un fin (principio de
finalidad).

IV. EL SER EN LA REALIZACION ESPIRITUAL

El ser humano pregunta porque ya sabe algo ateméaticamente, pero no lo sabe
exhaustivamente. Por lo tanto, su saber es limitado. Ademas, su propia esencia determina
de modo finito la participacion que tiene en el ser. La pregunta es planteada por el ser
humano, que es un ente finito cuya corporalidad estd animada espiritualmente. Por ello, la
accion de preguntar también es una accion espiritual realizada en el horizonte del mundo y
abierta a la posibilidad de la existencia de un ser absoluto.

4.1 El espiritu en la realizacion
4.1.1 El saber preguntante como autorrealizacion y heterorrealizacion

Pregunto para saber mas y mejor. El saber me ayuda a conocerme a mi mismo, a
los otros y a lo otro. El autoconocimiento es una forma de autorrealizacion. El saber acerca
de los otros y de lo otro es una via de heterorrealizacion.
4.1.2 Realizacion espiritual y conciencia

El autoconocimiento preguntante me hace tomar conciencia de mi mismo, de mi
intimidad y de mi interioridad espiritual. El espiritu humano autoconsciente se da cuenta

de que sabe y de que es él mismo quien pregunta para saber. La autoconsciencia representa
un triunfo de la autorrealizacion espiritual del ser humano.



27
4.1.3 La esencia del espiritu finito

El preguntar ayuda a saber, a autoconocerse y a despertar la autoconsciencia del ser
humano. El espiritu humano autoconsciente conoce y se autoconoce como existente. El ser
humano sabe que es. Este saber es una anticipacion atemética del conocimiento del
ilimitado horizonte del ser. Segun Coreth esta anticipacion atematica constituye la esencia
del espiritu finito.

4.2 Realizacion y horizonte

4.2.1 El espiritu finito y su otro

Todo lo que el espiritu finito conoce lo conoce como algo distinto de si mismo, es
decir, como un otro a si mismo. El autoconocimiento se realiza gracias al conocimiento
del otro y de lo otro. El personalismo ha mostrado que la autorrealizacion del ser humano
siempre esta referida a otro de modo inclusivo. El autoconocimiento es un saber acerca de
la propia finitud, reconociéndose limitado dentro del horizonte de posibilidades del ser. La
propia existencia se conoce como distinta de la trascendencia del ser. El ser se distingue
del yo autoconsciente como un otro trascendentemente distinto. El conocimiento de la
alteridad es condicion de posibilidad para el autoconocimiento del espiritu finito y para su
autorrealizacion autoconsciente.

4.2.2 Horizonte del ser y horizonte del mundo

El espiritu finito autoconsciente reconoce su limitacién dentro del horizonte
trascendente del ser. A raiz de esto, acota o circunscribe un horizonte parcial que le sirva
de hébitat especial dentro del horizonte general del ser. En este habitat especial el espiritu
finito construye su hogar y sus relaciones de coexistencia. Algunos le han llamado a este
ambito el «horizonte del mundo», o simplemente el «<mundox». Otros prefieren denominarlo
«universo». EI hombre es, pues, un espiritu finito encarnado en un universo, 0 en un
mundo (Karl Rahner, Xavier Zubiri).

4.2.3 La inmediatez del mundo

El espiritu finito conoce al otro y lo otro dentro del horizonte de su universo que es
el &mbito inmediato de objetos y sujetos de la autorrealizacion humana. EI ser humano
conoce lo otro en el contexto de ese universo. En un sentido més preciso, el conjunto de
universos constituye el mundo.



28

4.2.4 Horizonte del ser y ser absoluto

Cada universo limitado y el horizonte general del mundo quedan acotados dentro
del horizonte ilimitado del ser que puede mantener una apertura trascendente al horizonte
del ser absoluto que seria la condicion incondicionada de todo lo condicionado, incluso la
condicidon incondicionada del horizonte del ser, es decir del horizonte de nuestro preguntar
y saber.

4.3 Analogia del ser o «analogia entis»

4.3.1 Dialéctica como analogia

El ser no se deja fijar equivoca ni univocamente por el conocimiento. No se deja
reducir a un concepto porque mantiene una dindmica de trascendencia a todo saber
definitivo. La filosofia tradicional llamé «analogia del ser» a esta dialéctica que trasciende
a toda pretension de saber exhaustivo. La accion de ser no se deja encapsular en un
concepto. Ninguna sistematizacion metafisica puede apresar la realizacién del ser en un
saber exhaustivo. La analogia del ser tiene un aspecto légico y otro metafisico. Desde el
punto de vista logico, consiste en la similitud y diferencia de la nocién de ser que se le
aplica a cada ente. Desde la perspectiva metafisica, cada ente participa de la misma accién
de ser, pero cada uno de modo distinto. Ningun ente puede agotar la nocién ni la accion de
ser, ni logica ni metafisicamente. La tradicion filosofica utilizaba la expresion «analogia
entis». Esto es correcto, porque el ser en si mismo no es andlogo, sino en cuanto
participado en los entes.

4.3.2 Concepto analogo, concepto univoco y concepto equivoco

Un concepto equivoco es aquel homénimo que se utiliza con significado
completamente distinto; por ejemplo: gato, estrella, oracion, droga. Un concepto univoco
es aquél que no acepta polisemia porque se aplica siempre en el mismo sentido con
precision estricta; por ejemplo: tres, kilo, litro, centimetro. En cambio, un concepto
analogo es aquel que se aplica con cierta similitud de significado, no obstante la gran
diferencia predominante entre los entes referidos; por ejemplo: la nocién de ente aplicada
al ser humano, animal, flor, automovil, musica. Desde una perspectiva logica, la nocién de
ser es analoga en su aplicacion a los diversos entes. Desde el punto de vista metafisico, la
nocion de «ser» se realiza de modo analogo en las distintas especies de entes. La
equivocidad y la univocidad suponen la analogia como condicion de posibilidad para
conocer distinguir las diferencias y unificar la identidad.



29
4.3.3 Analogia y horizonte del ser

La similitud en la que todos los entes coinciden es la accion de ser. Por eso se dice
que el ser, participado en la diversos entes, es analogo. La similitud y las diferencias de los
entes son inteligibles en el horizonte trascendente del ser.

4.3.4 La analogia del ser absoluto

El horizonte transcendente del ser esta condicionado por el ser absoluto que es la
condicion incondicionada de todo lo condicionado. Al ser absoluto se le atribuye
analdgicamente la nocién de ser. Por ello, el ser absoluto no puede ser un ente entre los
otros entes ni un objeto entre otros, sino algo y alguien radicalmente diverso que
trasciende la finitud y la objetividad de todo ente. Sin embargo, no puede ser sélo lo
«totalmente Otro», porque no se podria decir absolutamente nada acerca de él, ni siquiera
de modo analdgico. El ser absoluto debe ser también lo «totalmente no Otro». De lo
contrario, seria incognoscible, impreguntable, incuestionable e indecible. Entre los entes,
el ser y el ser absoluto debe haber no sélo una diferencia mayor, sino ademés una similitud
analdgica, que aunque pequefia, puede servir como punto limite de referencia para hablar
apoféatica y catafaticamente acerca del ser absoluto. En esto consiste la analogia del ser
absoluto respecto al ser finito, que puede ser una «analogia de atribucidn extrinseca»*
minima, pero valiosa. Por lo tanto, la nocion de ser se predica del ser absoluto de modo
analogo, no univoca ni equivoca u homonimamente. Los entes y Dios coinciden
analégicamente al menos en la nocion de ser.

Por un lado, si la nocién de ser aplicada al ente y a Dios fuera univoca, entonces la
trascendente infinitud de éste se finitizaria, o la finitud de aquél se infinitizaria. La
«infinitud finitizada» consiste en una absorcion de lo infinito en lo finito. En cambio, la
«finitud infinitizada» conlleva una absorcién de lo finito en lo infinito. EI primer caso es
una reduccion de la complejidad «criticada por Edgar Morins, y el segundo una negacion
de la contingencia «objetada por Richard Rorty». Por otro lado, si la nocion de ser aplicada
al ente y a Dios fuera equivoca, entonces se radicalizaria la teologia apofatica en perjuicio
de toda validez del lenguaje katafatico acerca de Dios. Con ello, se eleva la trascendencia
de Dios a lo inefable por antonomasia, sustrayéndolo de todo pensamiento y de todo lo
lenguaje humano, al ser considerado absolutamente como lo «totalmente otro». Ese es el
resultado de negar toda analogia entre Dios y la criatura. En la Edad Media hubo varias
propuestas de conciliacion. Por ejemplo, Dionisio Areopagita propuso la triada theologia
affirmativa, theologia negativa y theologia symbolica. Escoto Eritigena le llamo theologia
affirmativa, theologia negativa y theologia superlativa. Gracias a Tomas de Aquino

2! |a filosoffa escolastica distinguié entre «analogia de proporcionalidad» y «analogia de atribucién». La
primera aceptaba dos variantes: proporcionalidad propia o impropia. La segunda podia ser analogia de
atribucidn intrinseca o extrinseca. Ejemplos: 1° de proporcionalidad propia «la humanidad predicada de
Teresa de Calcuta y Osama bin Laden; 2° y de proporcionalidad impropia «la animalidad predicada de un
acaro y Bach».



30

perduré para la posteridad la terminologia de via affirmationis, via negationis y via
eminentiae. A raiz de la doctrina de Tomas se distinguié entre una analogia «logica»,
«ontologica extrinseca» y «metafisica extrinseca». La primera es secundum intentionem et
non secundum esse; la segunda, secundum esse et non secundum intentionem; y la tercera,
secundum esse et secundum intentionem.

La filosofia escolastica distingui6 entre «analogia de proporcionalidad» (Tomés de Vio
Caietanus y la escuela tomista) y «analogia de atribucion» (Francisco Suarez y la escuela
jesuita). La primera aceptaba dos variantes: proporcionalidad propia o impropia. La
segunda podia ser analogia de atribucion intrinseca o extrinseca. La «analogia
proporcionalitatis» existe entre aquellos entes cuya semejanza es proporcional en cada
uno. Por ejemplo, un &caro y Bach participan de modo similar de la accion de ser, pero
cada uno de modo proporcional. La analogia de proporcionalidad acentla la similitud
existente dentro de un contexto de mayores diferencias.

La «analogia attributionis» enfatiza la dependencia de unos miembros con respecto a otros
cuando se comparan entre si para buscar la similitud entre ellos. Segln este tipo de
analogia, la ratio analoga conviene al analogatum primarium en sentido propio y
originario, mientras que al analogatum secundarium sélo se atribuye en un sentido
derivado y esencialmente distinto. Por ejemplo, el ser se predica en sentido propio y total
solamente de Dios, mientras que a los demas entes se les atribuye en un sentido derivado
por su radical dependencia respecto al ser absoluto. No obstante el distanciamiento entre
las escuelas tomista y suareciana, es posible conciliar ambas propuestas. En ambos tipos
de analogia se puede distinguir una analogia propia e intrinseca, y otra, impropia y
extrinseca. Coreth comenta:

“Aquélla se da cuando la determinacion analoga conviene propiamente a ambos
analogados aunque en sentido siempre distinto; ésta se da, por el contrario, cuando la
determinacion andloga conviene en sentido propio solamente al analogado principal,
y al analogado secundario solo en sentido impropiamente transferido”?.

A partir de lo anterior, se puede concluir que la nocién de ser admite una analogia de
proporcionalidad propia y una analogia de atribucion intrinseca, puesto que todos los
miembros de la analogia son entes en sentido propio, aunque lo sean en sentido
esencialmente diverso. En cambio, la nocion analdgica de ser utilizada en la comparacion
entre Dios y los demaés entes es de tipo proporcional y atributivo en un sentido impropio y
extrinseco por la abismal diferencia entre ambos y la radical dependencia de los entes
respecto a Dios. Este tipo de analogia se acerca al suelo jabonoso de la metafora (Paul
Ricoeur), al lenguaje iconico (Mauricio Beuchot) y oximorico (Raimon Panikkar), a la
metonimia®, a la sinécdoque y a la parafrasis* (Mauricio Beuchot y Donald Davidson).

22 CORETH, Emerich, Metaﬁsica: unafundamentacio’n..., 257. Intrinseca: Dios y mundo eternos. Extrinseca: Dios y caros existen.

2% Figura literaria que consiste en nombrar algo utilizando otro nombre relacionado con el primero; por
ejemplo: hablar de la vejez diciendo «las canas de la vida».

?* |dea distinta expresada con palabras semejantes, ej. «amor sin justicia ciego; y justicia sin amor, vacia».



31

Todo conocer humano acerca de Dios, y todo leguaje teolégico es ineludiblemente
analdgico. Desde un punto de vista «onto/légico/metafisico» la analogia de atribucion
intrinseca puede ser considerada la analogia fundamental, ya que el ser absoluto es el
fundamento y punto de partida especulativo para darle sentido a los entes. En cambio,
desde una perspectiva «cronolégica, pedagdgica y gnoseoldgica» la analogia de
proporcionalidad propia seria la fundamental, puesto que los entes son el punto de partida
para conocer paulatinamente el sentido de los entes. Efectivamente, Tomas de Aquino le
concedid la principalidad a la analogia de atribucion, aunque Caietanus haya acentuado la
analogia de proporcionalidad.

4.3.5 La analogia y la posibilidad de un lenguaje teol6gico

Si existe, el ser absoluto debe ser la condicion incondicionada del horizonte
trascendente del ser, y por tanto de todo nuestro preguntar y saber. A partir de los entes
podemos conocer atematicamente, preguntar y saber explicitamente. La analogia entre los
entes y el ser absoluto posibilita un conocimiento atemético de la existencia de Dios a
partir de los entes. Gracias al preguntar se puede explicitar algunos argumentos de la
existencia de Dios y algunos barruntos de la esencia divina. La misma analogia posibilita
un lenguaje apoféatico y katafatico acerca de Dios. El lenguaje afirmativo es limitado por el
lenguaje negativo para que no se profane el enigma inefable de Dios. Sin embargo, el
lenguaje negativo es superado con el superlativo eminente del lenguaje que atribuye a Dios
las perfecciones de los entes pero elevandolas eminentemente a un grado sumo.
Obviamente los atributos preferibles que se pueden predicar acerca de Dios son aquellas
perfecciones descubiertas en la realizacion espiritual del ser en los entes, especialmente la
«accion de ser», es decir, la existencia. Si Dios existe, debe ser accion absoluta
autoconsciente, porque la autoconciencia es un privilegio espiritual de los entes. Esta
consideracién puede ser llevada hasta sus Gltimas consecuencias y afirmar por adelantado:
si Dios existe, debe ser un ser personal, y si Dios no es asi seria mejor que no existiera,
porque una accion absoluta inconsciente y despersonalizada seria tragica para todos los
entes.

V. AUTOINTERPRETACION DEL SER

El ser se manifiesta a través de los entes, especialmente cuando el ente espiritual
toma autoconciencia de si mismo y comienza a preguntar iniciando la busqueda
cuestionante del sentido del ser. Gracias al preguntar el ser devela su intimidad
trascendente al ente que cuestiona la totalidad de lo existente. Estas notas trascendentes
develadas por el ser se convierten en la auto/interpretacion del ser accesible al hombre
gracias a su propia capacidad de preguntar. Los aspectos trascendentales del ser se pueden



32

predicar de todo ente pero no se agotan en las realizaciones concretas de cada ente. La
filosofia escolastica les llamO proprietates trascendentales entis o simplemente
«trascendentales» del ser. Estos aspectos trascendentales fueron convencionalmente
aceptados y enunciados como unum, verum et bonum, aunque se puede incluir en esta lista
otros que después seran presentados. Por ejemplo Toméas de Aquino enumera seis: ens,
res, unum, aliquid, verum, bonum®. A estos seis trascendentales se puede sumar «lo
multiple» y «lo estético». La doctrina de los trascendentales puede ser planteada desde una
doble perspectiva: la tradicional y la fenomenologica. La primera perspectiva parte de la
unidad desplegando la verdad y el bien a partir de aquélla. La segunda describe los
trascendentales a partir de lo que es perceptible, es decir, del aspecto estético de lo real.

5.1 Ser como unidad
5.1.1 El ser como principio de la unidad

Todo es preguntable. No se puede preguntar por todo si se interroga a cada ente por
separado. Sélo se puede preguntar por todo si se toma la totalidad de lo existente en su
unidad configurativa de sentido. El todo es preguntable si forma una unidad de sentido. La
unidad de todo coincide en que todo es, es decir, en que el ser se predica anal6gicamente
de todo. Por tanto, el ser es el horizonte que posibilita la unidad formal del sentido
configurador del todo existente. El ser también es el fundamento de la unidad real de todos
los entes. (Qué es la unidad? No es posible dar una definicion en sentido estricto de la
unidad porque es un trascendental. La filosofia escolastica describi6 la nocion de unidad
de la siguiente manera: unum est indivisum in se et divisum a quolibet alio®. «Indivisum in
se» indica la unidad intrinseca, y «divisum a quolibet allio» la unidad extrinseca.

5.1.2 La unidad intrinseca del ser

Desde una perspectiva intrinseca, la unidad es aquello que es indivisible en si
mismo. Esta unidad intrinseca supone el principio de identidad del ser. Por ello, la
indivisibilidad implica que el ser es idéntico consigo mismo.
5.1.3 La unidad extrinseca del ente

La indivisibilidad o individualidad es s6lo una caracterizacion negativa de la
unidad del ser. La unidad extrinseca precisa el sentido positivo de la unidad que consiste

2 AQUINO, Tomas de, Quaestiones disputatae: de veritate, g. 1, a. 1. [(Societatis a Sancto Paulo, Paris
1883) IlI, 3-4].

% «La unidad es aquello que es indivisible en si mismo y distinguible o diferenciable de cualquier otro».
Gracias al segundo aspecto queda garantizada la diferencia de cualquier ente respecto a los demas. La
unidad trascendental suscita las diferencias énticas y ontoldgicas.



33

en que cada ente es distinguible o diferenciable respecto a los demés. La separabilidad y
diferenciabilidad de cada ente es posible gracias a que cada uno es una totalidad ontica en
si mismo, un microcosmos. La diferencia posibilita las preguntas acerca de los entes
determinados. La diferencia hace posible la pluralidad de lo uno y de lo otro. La diferencia
hace que este ente no sea el otro. En cambio, la similitud hace que el otro también sea un
ente y que sea uno. Por tanto la unidad intrinseca del ser es posible gracias a la identidad,
y la unidad extrinseca de los entes gracias a la diferencia. El sentido primero y originario
de la unidad es la unidad intrinseca. La unidad extrinseca es un sentido derivado.

5.1.4 La singularidad del ente

El ser es uno y los entes multiples. No obstante, cada ente es uno y no otro. Por
consiguiente, cada ente es singular y Unico. Cada ente es Unico pero no el Unico. Es
idéntico a si mismo y no idéntico con los otros. La esencia se determina en la existencia de
cada ente concreto. Esta determinacion puede ser denominada como individualidad. Cada
esencia existente es irrepetible, aunque no sea el Unico individuo existente de esa especie.
Por lo anterior, se puede distinguir entre «unidad trascendental» y «unidad individual». La
unidad trascendental es esencial, y le corresponde al ser del ente, porque el ser es aquello
unifica a todos los entes. La unidad individual es propia de cada ente, porque le permite
distinguirse de todos los demas. La unidad esencial es el fundamento de la unidad
individual.

5.1.5 Unidad y multiplicidad

La unidad extrinseca, las diferencias y la unidad individual posibilitan la
multiplicidad de los entes. Por eso, no hay contradiccion entre la multiplicidad de los entes
y la unidad del ser porque: toda multiplicidad presupone la unidad, la multiplicidad se
constituye por unidades, la unidad se despliega en la multiplicidad, el ser da unidad a la
multiplicidad, la diversidad multiple de individuos se funda en la diferencia y la semejanza
en el ser que da unidad.

5.1.6 La analogia de la unidad

La unidad y el ser son intercambiables, es decir, la unidad es un nombre
trascendental del ser. Si el ser es analogo, y la unidad es un trascendental del ser, por lo
tanto, la unidad es analoga. Todo ente es uno, pero cada uno de forma distinta. Hay
diversos grados de unidad intrinseca y de unidad extrinseca. Aungue cada ente es uno,
ninguno agota la unidad, por eso ésta es un trascendental.



34

5.2 Ser como verdad

5.2.1 La pregunta como saber y querer

La pregunta acerca de la pregunta constituye el comienzo cuestionable de la
metafisica. S6lo se puede preguntar cuando se quiere saber. Se sabe ateméaticamente algo
para poder preguntar, se sabe implicitamente lo que se pregunta y se pregunta porque se
quiere saber mas y mejor. El preguntar parte de lo conocido y se dirige hacia lo
cognoscible, es decir, hacia aquello que se considera que es posible conocer. El preguntar
presupone algin saber, lo incluye y lo pretende. No se pregunta sélo para saber, sino
porque se quiere saber. Por tanto, la pregunta esta impulsada por un deseo voluntario de
saber. Este deseo voluntario del querer muestra la dualidad coimplicativa entre saber y
querer.

5.2.2 La realizacion del espiritu como saber y querer

El espiritu finito se autorrealiza abriéndose a lo otro y a los otros, especialmente
gracias al saber y al querer. La autorrealizacion del espiritu finito es simultdneamente
heterorrealizacion. Se realiza a si mismo buscando lo otro y al otro como lo querido por él,
y como lo sabido por él. Saber y querer son las dos formas fundamentales y distintivas de
la autorrealizacion y heterorrealizacion del espiritu finito. EI ser se devela por medio de
los entes mostrandose como verdadero para el saber y como bueno para el querer. Por su
parte, el espiritu finito va al encuentro del ser a través de los entes gracias a sus propias
capacidades de querer y saber.

5.2.3 Verdad ontica y verdad onto/l6gica

Solamente se puede preguntar por lo que «es», por lo que es sabido y por lo que es
cognoscible. Si se puede preguntar por todo ente, entonces todo ente es cognoscible. A lo
que es cognoscible se le llama «verdadero». Por tanto, todo ente es verdadero, asi lo
consideraba la filosofia tradicional: omne ens est verum. El ente es accesible y captable al
intelecto: es inteligible. Desde una perspectiva ontica, lo verdadero es aquello inteligible o
cognoscible. En cambio, desde una perspectiva ldgica es aquello ya inteligido o conocido.
La verdad en general es adaequatio rei et intellectus”. La verdad Odntica es la
inteligibilidad o congnoscibilidad, es decir, la posibilidad de adecuacion de la cosa con el
intelecto. Y la verdad onto/logica es lo conocido o inteligido, es decir, el hecho de la

2T Cfr., AQUINO, Tomés de, Summa thelogica, I, q. 16, a.1; I, g. 21, a. 2. [(B.A.C., Madrid 1951) 136 y
179].



35

adecuacion del intelecto con la cosa. La verdad dntica es pura posibilidad de inteleccion;
en cambio, la verdad onto/légica es realizacion actual del conocimiento.

5.2.4 VVerdad metafisica

La verdad metafisica es la «verdad trascendental del ser» en la que se fundan la
verdad Ontica o existencial y la verdad onto/l6gica o conocida. La verdad metafisica
unifica la verdad inteligible y la verdad inteligida, existencia y saber. Esta unificacion es
adaequatio rei et intellectus, no una identidad total sino una unidad relativa. Heidegger
presentd su propia nocion metafisica de «verdad» como aAndela, develacion, patencia,
mostracion, descubrimiento o no ocultamiento del ser.

5.2.5 Verdad infinita o teologica

La verdad metafisica se despliega en el &mbito finito como una verdad dual: dntica
y ontologicamente. La unidad relativa entre ambas presupone una verdad metafisica y una
verdad infinita que fundamente la unidad absoluta entre ser y saber. Esa verdad absoluta
seria exclusiva de un ser absoluto con un saber absoluto. A este saber infinito y a esta
verdad infinita la filosofia tradicional le Ilamé «intellectio subsistens» y «veritas
subsistens».

5.2.6 La analogia de la verdad

Si la verdad es un trascendental del ser, y el ser es analogo, entonces la verdad del
ser obviamente es analoga. La verdad dntica es inteligibilidad, una potencialidad no actual.
Por tanto, una verdad perfectible. La verdad ontoldgica es una expresion mas perfecta de
la verdad metafisica, cuya unidad entre ser y saber es relativa. S6lo en la verdad infinita se
alcanza una unidad absoluta entre ser y saber. Cada una de ellas es una modalidad genuina
de la verdad, pero cada una expresa analdgicamente la verdad.

5.3 Ser como bondad
5.3.1 Del saber al querer

El querer y el saber son modos de autorrealizacion del espiritu finito. Fichte habia
escrito que en el proceso del saber el objeto determina al sujeto, y que en el proceso del
querer el sujeto determina al objeto. El saber es un medio para la autorrealizacion del
espiritu finito; sin embargo, el querer sobrepasa las expectativas que el saber no puede
alcanzar porque el espiritu finito se autorrealiza y se humaniza mejor mediante el querer y
no unicamente con el saber. La diferencia entre saber y querer es la siguiente: el saber es la



36

a/firmacion de lo otro y del otro en mi, es decir, saber es una posesién de lo otro y del otro;
saber es poseer, capturar, comprehender. En cambio, el querer es la a/firmacion de mi en el
otro®, es decir, querer es una autodonacion de si mismo al otro. Cuando el querer se
convierte en amor su esencia consiste, segun José Antonio Marina, en querer que la otra
persona me quiera, y de que ella quiera que yo la quiera.

5.3.2 Bondad dntica y ontoldgica

Pregunto porque quiero conocer. Es decir, el conocer no agota la motivacion y la
finalidad de la pregunta. El querer motiva y orienta la capacidad de preguntar, que se
realiza por el conocer y por el querer. Este presupone que lo buscado es deseable,
seductor, solicitador y apetecible. Dado que se puede preguntar por todo lo que es,
entonces todo lo existente es no sélo inteligible, también es solicitante. Lo apetecible es
considerado como un bien para quien lo desea, por eso, todo es apetecible, y por lo tanto,
bueno o valioso. El saber y el querer se co/implican. Por un lado, se quiere solo lo que se
conoce, y se quiere realmente todo y s6lo lo que se conoce. Por otro, se conoce sélo lo que
se quiere, y se conoce realmente todo y so6lo lo que se quiere. Es decir, se puede querer lo
que se sabe, y sin embargo, hay veces que se quiere aunque no se sabe tematica qué es lo
que se quiere. Incluso hay algunas cosas y personas que entre mas se conocen menos se
quieren, se les encuentra menos valiosas. En otras palabras, el saber y el querer se
co/implican, pero no se siguen necesariamente el uno del otro.

La «bondad éntica» es el valor seductor, solicitante, apetecible y fruible de los entes. La
bondad hace que el ente: desde una perspectiva objetiva, sea deseable y amable; y desde
una perspectiva subjetiva, parezca digno de entrega. La expresién mas noble del querer
consiste en una afirmacion del otro y auto/entrega al otro. Por ello, el amor es la maxima
expresion del querer y del bien. Todo ente es bueno® porque es apetecible, fruible, amable.
En efecto, la bondad ontica es pura posibilidad, no la accion efectiva del querer. La
bondad dntica consiste en que todo ente puede ser querido. En cambio, la «bondad
ontoldgica» consiste en la realizacion efectiva del querer. La bondad ontoldgica actualiza
la bondad Ontica que es pura potencialidad. Gracias a este tipo de bondad, el ente no sélo
es apetecible, sino apetecido, solicitado, seducido, gozado, querido o0 amado.

N.B.: El ser y el bien son intercambiables analogicamente, es decir, no son ni
univocamente lo mismo, ni equivocamente paralelos. Son analogamente semejantes y
diferentes. La nocion de bondad o de bien tiene un caracter ontologico y metafisico. En
cambio, la nocion de valor un caracter axiolégico. Sin embargo, son nociones
analogamente intercambiables, aunque ciertamente la nocion de valor implica la referencia
a la persona que es el sujeto que aprecia el valor de la bondad del ente. En otras palabras,
el valor es un «bonum sibi» y un «bonum alteri» en referencia a una persona.

%8 Goethe escribi6: Da més fuerza sentirse amado que saberse fuerte.
2% Bonum est quod omnia appetunt. Cfr., AQUINO, Tomés de, Summa thelogica, I, . 5, a.1; I, g. 6, a. 2.
[(B.A.C., Madrid 1951) 34 y 42].



37

5.3.3 Bondad metafisica

La bondad dntica y la ontoldgica estan mutuamente referidas porque lo apetecible
se realiza cuando es apetecido, y lo apetecido llega a realizarse a partir de una posibilidad
propia. No obstante, la bondad no es agotada por los entes, es un trascendental del ser
porque la accion de ser es eminentemente buena. Ser es deseable y deseado. Ser es
preferible y preferido a la nada de no ser. Ser es haber escapado del mal de la nada. Ser es
bueno. Ser es apetecible y apetecido por si mismo. Ser es bueno, deseable y querido.

5.3.4 Bondad infinita o teoldgica

Ser, querer y saber autorrealizan heterorrealizan al espiritu finito. No obstante, la
plenitud de esa autorrealizacion y heterorrealizacion la alcanza s6lo en el ser, querer y
saber infinitos de Dios, que es verdad y bondad infinitas. El ser bueno y verdadero realiza
y heterorrealiza sélo parcialmente al espiritu finito. La verdad y bondad infinitas implican
la existencia de un ser absoluto que las posibilite universal y necesariamente. S6lo un
querer infinito y un amor infinito puede ser la definitiva condicién incondicionada de
posibilidad universal y necesaria del ser, del querer y del saber. El ser absoluto puede ser
un querer absoluto que posibilite la autorrealizacion y heterorrealizacion del espiritu finito.
Sélo el ser absoluto se identifica con el querer absoluto y el amor absoluto. A éste se le
puede denominar «bondad infinita», valor absoluto, summum bonum o bonitas subsistens.

5.3.5 La analogia de la bondad

Si el ser es analégo, entonces la bondad, que es un trascendental del ser, también es
analoga. Los entes son analogamente buenos. Todo ente es un bien apetecible y puede ser
apetecido, son dntica y ontolégicamente buenos. Sin embargo, la bondad de cada ente es
gradualmente distinta. Algunos son potencialmente buenos por su bondad éntica. Otros
son actual y efectivamente buenos por su bondad ontoldgica. El ser es metafisicamente
bueno porque es mejor ser que no ser; ser es preferible a la nada. La bondad infinita le
corresponde solo al ser absoluto.

La analogia de la bondad posibilita una explicacion coherente al problema del mal. La
diferencia en los diversos grados analdgicos de bondad posibilita la limitacion del bieny la
presencia del mal en cada ente. Primero hay que evitar los extremismos radicales del
optimismo absoluto y del pesimismo total. Es igualmente falso sostener hasta sus ultimas
consecuencias las afirmaciones de estas posturas. El primero afirma que «todo es bueno,
nada es malo». Por su parte, el pesimismo total asegura que «todo es malo, nada es
bueno». La filosofia tradicional consideraba que el mal es una privacion de ser o una
negacion analogica de ser, sea total o parcialmente. Si es total, entonces el mal es la nada;



38

este tipo de mal no puede ser fisico ni moral, sino mal metafisico. Si es parcial, es una
carencia de alguna perfeccion ontica u ontologica.

En suma: es importante distinguir entre mal metafisico, mal fisico y mal moral. El primero
es la nada. El segundo existe debido a la limitacion del bien graduado analégicamente en
cada ente. EI mal moral es una consecuencia de la libertad y de la responsabilidad
humanas. Obviamente, el mal no es un principio hipostasiado que se enfrente ante un Dios
impotente 0 malo. El mal es un principio de la naturaleza, llamado «privacion» por la
filosofia tradicional. En cuanto principio es especulativo o formal, no real, deducido a
partir de las consecuencias reales que afectan a los entes. En conclusion la teodicea no
tiene porqué disculpar a Dios de la presencia del mal en el mundo. ElI mal es una
posibilidad por la limitacion de todo ente, y es una responsabilidad de cada ser humano
libre. Dios no nos debe nada, porque ya es suficiente con que nos haya otorgado la
posibilidad de ser. Quien exista debe acepar su condicion limitada y contingente. Seria
deshumanizador pretender ser Dios. La humanizacion exige reconciliacion la con propia
condicion existencial. El mal del mundo aumentaria si alguien pretendiera anular con rabia
la existencia de Dios solo por la frustracién personal de no poder ser como Dios. En
definitiva, a Dios parece no importarle que uno demuestre su existencia, dado que no ha
creado ninguna evidencia contundente e irrefutable de su existencia. Si Dios existe, no
solo es un experto es dejar huellas, también es un as en esconderse. Y tal vez esta
‘sonriendo’ porque algunos hombres no creen en ¢l (Gaarder). Girard agrega: «No es el
hombre victima de Dios, sino Dios victima del hombre». Y Cioran: «El odio contra Dios
arranca de la repugnancia a uno mismo. Se le mata para enmascarar la propia caida.

5.3.6 La unidad de los trascendentales

La unidad entre verdad y bondad estd garantizada por: la unidad antropoldgica
entre intelecto y volicion, la unidad entre saber y querer en cada momento del preguntar, y
la unidad ontica, ontoldgica, metafisica y teoldgica develada como verdadera y buena. El
espiritu finito alcanza su realizacion espiritual por medio del saber y del querer unidos en
cada pregunta humana.

5.4 Ser es estético

La unidad de los trascendentales se expresa especialmente en su mostracion y
percepcion estética. El aspecto estético puede ser considerado como un trascendental del
ser. ¢Que significa la dimension estética del ser? Tomas de Aquino entendia por
«pulchrumy» lo siguiente: “pulchra enim dicuntur quae visa placent”™. La verdad y la

%0 «“En efecto, se dice que son bellas aquellas cosas que al ser vistas, agradan”. Ibid., I, q. 5, a.4. [B.A.C.,
Madrid 1951) 38]. Una traduccion mas libre y de amplias perspectivas metafisicas podria ser la
siguiente: En efecto, se dice que son estéticas aquellas cosas que complacen al ser percibidas.



39

bondad complacen el saber y el querer humanos, por ello, lo estético esta vinculado a

trascendentales del ser a partir de las propiedades estéticas del ser.

El ser humano llega a tomar plena conciencia de si mismo, de su yo, solamente por medio
del didlogo preguntante con los otros, es decir, con el ti. Reconociendo invocativamente
su propia menesterosidad, estableciendo relaciones genitivas de pertenencia®, dativas de
autodonacion, ablativas de autoentrega incondicionada en cualquier circunstancia de
tiempo y en todo lugar. Sélo al final se logra un encuentro pleno con el nominativo de si
mismo. Por ejemplo, después de que una madre ha sonreido a su bebé a lo largo de dias y
semanas, hay un momento en que recibe como respuesta la sonrisa de su hijo. La madre ha
despertado el amor en el corazdn del nifio, y éste, al despertar al amor, queda capacitado
para despertar también a la autoconciencia a su debido tiempo®. Un nifio es llamado a la
conciencia por el amor gracias a la sonrisa de su madre.

En este encuentro de la primera infancia se abre para cada ser humano el horizonte total
del ser mostrandole atematicamente cuatro rasgos: 1) que aquel nifio es uno en el amor que
le ata a su madre, aunque el yo y el ti de ambos les haga diferentes, y que entonces todo
ente puede llegar a ser uno si es amado. 2) Que el amor entre madre e hijo es bueno, y que
entonces todo ser amado es bueno. 3) Que el amor que les une es verdadero, y que
entonces todo ser amado y amante es verdadero. 4) Que el amor estimula sensiblemente el
gozo, y que entonces todo ser amado es estéticamente perceptible®. Gracias a la
experiencia que proviene desde el primer acontecimiento fecundo del nifio en los brazos
de su madre, cada ser humano ve por primera vez el brillo de la luz del amor en el rostro y
en los ojos de su madre y de las otras personas que le han amado a lo largo de la vida. Este
medio deja abierta la posibilidad de abrirse con el tiempo a la luz del ser.

A lo largo del proceso a través del cual uno llega a descubrir su propio yo, en coexistencia
dialdgica con el td, aquel nifio que fuimos ta y yo, va creciendo. Uno va comprendiendo
que el hecho de la propia existencia es asombroso. Entonces pueden ser planteadas las
siguientes preguntas: ¢quién soy yo? ;por qué existo yo y no otro? Una respuesta
apresurada seria: porque mi padre y mi madre me engendraron. La explicacion derivada de
esta respuesta puede a lo sumo formularse en términos bio/genéticos y socio/familiares.
Esta respuesta es insuficiente porque los padres de cada uno a lo sumo querian un hijo, es

313610 si yo reconozco ante el ti que soy tuyo y soy tu yo, entonces puedo sentir que te pertenezco.

%2 Cfr., BALTHASAR, Hans Urs von, Glaubhaft ist nur Liebe (Johannes Verlag, Einsiedeln 1963) [tr. cast.
de VIGIL, Carlos, S6lo el amor es digno de fe (Sigueme, Salamanca 1988) 68].

%% Balthasar escribe: “Ein Kind wird durch die Liebe, das Lécheln seiner Mutter ins BewuBtsein gerufen. In
dieser Begegnung eroffnet sich ihm der Horizont des gesamten unendlichen Seins und zeigt ihm vier
Dinge: 1) Dal es eins ist in der Liebe mit seiner Mutter, obwohl ihr gegeniibergestellt, also daf alles Sein
eins ist. 2) Dal3 diese Liebe gut ist, also alles Sein gut ist. 3) Dal diese Liebe wahr ist, also alles Sein
wahr ist. 4) DaR diese Liebe Freude weckt, also alles Sein schdn ist” Id., Versuch eines Durchblicks
durch mein Denken, in Internationale Katholische Zeitschrift Communio [4/89] (Communio Verlag,
Kdln 1989) 291. Cfr., Id., Intento de resumir mi pensamiento, en Communio: Revista Catolica
Internacional [X/4/88] (Encuentro, Madrid 1988) 286.




40

decir, estaban incapacitados para elegir con toda precision el sexo, los caracteres genéticos
individuales, la personalidad, los rasgos psicoldgicos, entre otros. Sin embargo, este
primer intento de respuesta aporta una valiosa diferencia: la «diferencia oOntica o
existencial entre el «yo» del nifio y el «tU» de la madre, padre o tutores.

La experiencia ontica, de la que procede esta primera diferencia entre el yo y el tu, se
supera cuando se descubre que los propios padres estan tan necesitados de una explicacion
como lo estoy yo, y que el conjunto total de personas y objetos son incapaces de brindar
una respuesta suficiente a la pregunta ¢por que existo yo y no otro? Una respuesta
apresurada, simplificadora e inmediatista amputaria la solucion considerando que el azar y
la necesidad constituyen la respuesta definitiva a la pregunta planteada anteriormente. No
obstante, la inteligencia humana es capaz de buscar otras alternativas que implican un
esfuerzo superior de explicacion. Paulatinamente se van descubriendo las diferencias entre
los diversos entes; por ejemplo, unos estan inanimados, otros vegetan, otros se desplazan,
otros, ademas de su sensibilidad, dan muestras claras de una inteligencia superior, otros se
van humanizando con maestria. Estas diferencias son percibidas gracias a una experiencia
ontoldgica cualificada. A raiz de este segundo nivel de diferencias ontoldgicas se confirma
la insuficiencia de todos los entes en su conjunto para ofrecer una respuesta satisfactoria a
la pregunta planteada al comienzo de esta busqueda.

La insuficiencia del conjunto total de los entes invita a buscar una respuesta trascendente
en aquello que une a todos ellos: la accion de ser. En este momento la experiencia
ontoldgica es optimizada gracias a la experiencia metafisica. Inmediatamente se descubre
la tercera diferencia: la diferencia metafisica entre ser y ente. Sin embargo, también se
patentiza la riqueza y la pobreza del ser para dar una respuesta definitiva a la pregunta
¢por qué existo yo y no otro? El ser no puede ser la Gltima respuesta decapitada y acallada
en si misma, porque el ser necesita de los entes para desplegar su accion «essente», de
modo similar como los entes necesitan del ser para existir. Es decir, el ser no subsiste
totalmente por si mismo ni es la explicacion definitiva de la pregunta planteada
inicialmente.

La cuarta diferencia es sumamente compleja porque exige una opcién epistemolégica entre
un si 0 un no razonables. Es fruto de una experiencia teologica razonable y voluntaria. Es
la diferencia entre ser y Dios. Aqui encuentra un ébice tanto el si como el no, porque
ambas opciones son respetables desde el punto de vista filosofico, son irrefutables e
indemostrables de modo concluyente y total. Ambas opciones epistemoldgicas han
ofrecido argumentos convincentes, pero no definitivos, porque los representantes de la
opcion contraria pueden seguir inconmovibles como una roca después de haber escuchado
los razonamientos que implican una opcion epistemologica. Quien dice si la existencia de
Dios sabe porqué hay que aceptar la diferencia metafisica, la ontologica y la diferencia
ontica. Quien dice no, puede aceptar las otras tres diferencias o abrazar con desilusion el
nihilismo. Puede esperar la develacion del sentido del ser y confiar en la contingencia de
los entes o refugiarse en la nada. No obstante, si renuncia al nihilismo, no sabe en
definitiva porqué espera al ser y porqué confia en los entes.



41

Quién dice si a Dios puede responder definitivamente a la pregunta ¢por qué existo yo y
no otro? diciendo: porque Dios me eligid, mi existencia Unica e insustituible es una
muestra de su amor por mi. En cambio, quien dice no puede esperar que el ser le devele el
sentido de su propia existencia contingente o asegurar con desconsuelo: mi existencia es
fruto del azar y de la necesidad; nada tiene sentido. Y puede agregar, dado que no existe
ningun sentido en este universo, no pienso perder el tiempo buscandolo, hay que
inventarlo. Quien dice si a Dios puede distinguir las diferencias entre ser y Dios
asegurando: Dios no es el ser, ni el ser es Dios. Por un lado, Dios es totalmente subsistente
por si*, es creador y es personal. Sélo si es personal es inteligente y voluntariamente libre
para elegirme asi tal como soy. Si no es personal, no puede amarme y nadie me ha elegido.
En todo caso, si Dios no es personal seria mejor que no existiera, ni quiero que exista. Por
otro lado, el ser no es totalmente subsistente por si mismo, es creado y no es personal. El
ser no puede haberme elegido porque aunque sea inteligible no es inteligente ni
voluntariamente libre. En conclusion: la nocion de ser se le atribuye a Dios de modo
analdgico, no univocamente, es decir, Dios no es el ser simple y llanamente, sino el Ser
por si mismo subsistente®. Si Dios existe, es posible responder de modo definitivo a la
pregunta «;por qué existo yo y no otro?» sobre el plano del horizonte de la cuadruple
diferencia 6ntica, ontoldgica, metafisica y teolégica.

En la cuéddruple diferencia, ya expuesta, el ser humano puede recibir onticamente la
existencia como manifestacion, don y locucién del amor que le protege por medio del ti
maternal, paternal, fraterno, amigable, esponsal, filial, femenino o masculino. La
diferencia ontolégica muestra que todos los entes, personas y objetos, formamos parte de
los admitidos a la existencia. La diferencia metafisica ayuda a explicar porqué el ser deja
ser a los entes de modo similar como los entes dejan ser al ser. La diferencia entre el sery
Dios permite la emersion de una libertad personal incondicionada que les comunica al ser
y al ente el sentido de la no necesidad existencial y contingente que les es propia. Esta
comunicacion manifestativa, dativa y locutiva es la expresion del ser como amor. Por la
tanto, la filosofia debe recuperar su estatuto de ‘filo-sofia’ mediante la conciliacion de
amor y saber en una metafisica del amor y del ser.

5.4.1 El ser se manifiesta: der Sein erscheint

“Ein Sein erscheint, es erfolgt eine Epiphanie: darin ist es schon und begliickt uns.
Erscheinend gibt es sich, was gibt sich uns hin: es ist gut. Und sich gebend, sagt es
sich aus, enthillt sich selbst: es ist wahr (in sich und im Andern, dem es sich
offenbart)”*°,

3 Actus in seipso subsistens.

% Esse ipse subsistens.

36 BALTHASAR, Hans Urs von, Versuch eines Durchblicks..., 292. [=EIl ser aparece, deviene como
epifania: por esto él es bello y nos hace felices. Cuando aparece se da, se nos da: el ser es bueno. Y al
darse, se dice [inteligiblemente] terminado, se devela a si mismo: el ser es verdadero (en si y en otro, al




42

El ser se manifiesta. La comunicacion manifestativa del ser es wuna
auto/manifestacion estética, es decir, perceptible. EI término «estético» es ambivalente.
Puede designar la ‘percepcion’ subjetiva y la ‘exhibicion’ objetiva del sentido
configurador del ser. Los griegos lo llamaron xaAov, los latinos, pulchrum, los alemanes,
schon. Designa aquello que es bello, hermoso, noble, glorioso®, famoso, dichoso, honesto,
puro, natural, perfecto y excelente. Filos6ficamente el comun denominador de estas
distintas acepciones es una tension polar entre lo que se manifiesta y lo que se percibe. La
manifestacion indica la dimension objetiva de lo ‘estético’, y la percepcion la dimension
subjetiva. Desde la perspectiva estética el ser es €mpoveio, fenémeno y aparicion,
evento creativo que sale epifanicamente para ser percibido, entrega atractiva que sale al
encuentro del hombre, y con esta apertura da lugar al eros y al asombro (Verwunderung). El
aspecto estético del ser indica la relacion proporcional de dependencia perceptiva y
autorrepresentativa entre sujeto y objeto. Los escolasticos distinguian dos dimensiones
estéticas correlativas: species et lumen. La species es percibida; en cambio la lumen, como
esplendor autorrepresentado, arrebata y transfiere al gozo estético por la entrega atractiva
del ser que se auto/manifiesta. La catarsis del sujeto perceptivo es consecuencia del éxtasis
operado por el splendor estético del ser. Sin lo kaAov la verdad, el bien y la unidad
pierden su capacidad seductora y quedan abandonados en el antro de lo indtil; sin lo
KoAOV también el ser permaneceria oscuro e incomprensible, y perderia, asimismo, su
aptitud fascinadora; de manera que, si ya no seduce debe desdefarsele.

La omision de lo kalov desemboca en la abulia ante el bien y la verdad; la unidad del ser
es agredida y éste ya no se percibe como manifestacion, don y locucion. Si a lo ‘estético’
se le niega su caracter trascendental ya no asombra, sélo admira: encalla en una expresion
psicolégica. A la vez el asombro desaparece de la filosofia y la metafisica resulta
imposible como ciencia, pues ya no hay vinculo entre la automanifestacion del ser, la
percepcion y la razén humana. Cuando la metafisica excluye species et lumen también se
extinguen el ser y el amor. El saber los absorbe y los suprime. Cuando al ser humano sélo
le interesa saber o tener, ;quién querria morir por el ser?*’

La configuraciéon manifestativa del ser es percibida, pero lo ‘estético’ no proporciona
exclusivamente una contemplacion tranquilizadora, esteticista y enajenante, porque ya en
la estética esta incoada la dramatica®: en la estética estd presente el didlogo, la

que el ser se manifiesta). La trad. es mia]. Cfr., Id., Intento de Resumir..., p. 286. El verbo aleman
‘aussagen’ significa declarar, decir, afirmar; por esta razén la construccion ‘sagt es sich aus’ también se
podria traducir simplemente como “él se dice’.

“ Lo glorioso se incluye en el campo semantico de lo ‘estético’.

% Cfr.,, BALTHASAR, Hans Urs von, Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik (Johannes Verlag,
Einsiedeln 1961) [tr. cast. de SAURA, Emilio, et al., Gloria: una estética teoldgica (Encuentro, Madrid
1985) V, 593].

%8 Cfr., Id., Theodramatik (Johannes Verlag, Einsiedeln 1973) [tr. cast. de BUENO DE LA FUENTE, Eloy,
et al., Teodramatica (Encuentro, Madrid 1990) I, 19]. “En la trilogia de Balthasar se suceden y se
articulan, segun las formas de la analogia, la ‘belleza’ del mundo y la ‘gloria’ de Dios, la libertad ‘finita’
del hombre y la ‘infinita’ de Dios, la verdad ‘creada’ de las cosas y la ‘increada’ del Absoluto. Segin



43

confrontacion y la compenetracion de la libertad finita y la libertad infinita. Al percibir la
manifestacion del don locutivo del ser, hay que tomar una decision: aceptar o rechazar la
cuarta diferencia, la teoldgica. Y ademas, estética y logica son inseparables porque la
auto/manifestacion percibida y aceptada dramdaticamente posibilitan el ‘velamiento-
develamiento’ del ser.

5.4.2 El ser se da: der Sein erscheinend gibt es sich

El ser se da. La comunicacion auto/donativa del ser es dramatica. La seméntica de
los términos aya¥ov y bonum «bien, bueno, noble, valeroso, recto, probo, excelente,
feliz, provechoso» se resiste ante la osadia de ser reducida disyuntivamente a la
perspectiva metafisica o ética. Bueno es el ser y bueno es el actuar. El ser se difunde
analogicamente en los entes, al manifestarse, se da: él es bueno. Su epifania estética
representa el bien. Darse es la accion del ser y ese actuar es bueno. La accion donativa y
epifanica del ser difunde su pobreza y su riqueza a los entes: la no subsistencia total del ser
y su plenitud de modo paradojico. Esta paradoxal diferencia metafisica entre ser y entes no
puede ser la ultima interpretacion filosofica silenciada y decapitada. Por el contrario, es
capaz de proyectar hacia una responsabilidad personal que no le pertenece al ser.

La no subsistencia de los entes y del ser conducen también a la evidencia de su no
necesidad metafisica. Entonces ¢por qué existe algo en vez de nada? Si el ser permite
existir a los entes, y los entes dejan ser al ser, y sin embargo el ser no es personal ¢hay
acaso, ademas, una responsabilidad libre que no se identifique ni con el ser ni con los
entes? Ante dicha responsabilidad el ser también seria no necesario y, sin embargo,
acogeria al ser y a los entes en su amor. Seria una libertad completamente autbnoma para
no estrechar contra si al ser ni a los entes aunque sin abandonarlos. Ya en la diferencia que
se abre entre ser y ente, donde el ser deja a los entes y éstos lo dejan ser, se pueden
presentar dos posibilidades:

“La primera, que la elevacion del ser por encima de nosotros nos lo haga aparecer
como extrafio, indiferente, incluso terrible, y podemos estar tentados a percibirlo
como neutral, como sin valor y sin sentido, y a preferir por tanto el no-ser, la
oscuridad; la oscuridad que ensombrece nuestra propia existencia..., los aspectos
horribles... del mundo existente, parecen autorizarnos a semejante maldicion contra
el ser... Y sin embargo (he aqui la segunda cosa posible): en la misma distancia del
‘dejar ser’ el ser se nos puede aparecer también en su gloria... Los metafisicos
occidentales de la luz se deciden, en Jultima instancia, por la segunda
posibilidad...Pero también la otra posibilidad, la primera,... puede afirmarse con
violencia devastadora sobre épocas enteras, ya ampliamente en la Antigiedad tardia,

Balthasar, Estética, Dramatica y Logica se implican reciprocamente”. ABBAGNANO, Nicolés, Historia
della filosofia (UTET, Torino 1991) [tr. cast. de GARRIGA, Carlos, et al., Historia de la filosofia
(Hora, Barcelona, 1996) 1V/2, 784].



44

de modo mas trégico todavia en la Edad Media tardia, y todavia més fatalmente en
nuestra Edad Moderna tardia”®.

La afirmacién o negacion del ser no es un asunto baladi, sino significativo y valioso.
Quien se asombra, al percibir la automanifestacion del don locutivo, y asiente ante el ser,
involucra su libertad finita y participa en el drama de la aceptacion del don del ser. Este es
hospedado como bueno e invita a actuar el bien: asi como estética y dramética coexisten,
metafisica y ética cohabitan en dependencia mutua.

Una posibilidad doble también puede presentarse ante la diferencia teologica entre el sery
Dios. En esta cuestion varios filosofos respetables se han decidido negativamente, pero
también otros razonablemente han sostenido un si a Dios. Ambas opciones
epistemoldgicas son dramaticas porque la libertad humana es convocada al veredicto. La
persona que alienta una respuesta afirmativa y percibe la manifestacion del don locutivo
del amor por medio del ser, simultineamente ha sido convocada al didlogo, a la
confrontacion y a la interpenetracion de su libertad finita cabe la libertad infinita. Esta
situacion tensiona el arco de ambas libertades con toda la seriedad dramética de la
existencia, pues la libertad finita ya no esta sélo ante un ser impersonal que la deja ser,
sino ademas, cabe la libertad infinita que le muestra su amor por medio del don locutivo
del ser.

Ambas conviven no siempre placidamente, sino que se enfrentan en el escenario patético
del mundo; ahi se desenmascara la finitud del hombre, su libertad y temporalidad
limitadas, las posibilidades del mal, del poder, del dolor y la muerte. Al reivindicar lo
‘dramatico’ dentro de la metafisica la manifestacion percibida del don locutivo del ser es
armonizada en la sinfonia estética y verdadera del bien. La configuracion estética y
dramética del ser no es Unicamente manifestacion percibida y don activo, sino a la vez,
locucidon cognoscible que hay que comprender e interpretar.

La inclusion de lo aAndég dentro de la metafisica ayuda a la inteligibilidad del sentido
del ser. La disyuntiva alterna que osara la diseccién apresurada dictaminaria la dimisién
del nexo indisoluble entre metafisica y gnoseologia, entre ser y conocer, consignando el
bien y lo estético a la ininteligibilidad e incomprension. Si lo KaAov y lo dyo¥ov no son
‘a- AO€10’ entonces la unidad entre ellos queda averiada, y por consiguiente no se les
podra comprender.

5.4.3 El ser se dice: Und sich gebend, sagt es sich aus, enthullt sich selbst
El ser se manifiesta. Cuando aparece se da. Y auto/donandose se dice, es decir, se

devela. La comunicacion develante del ser es logica, es decir, inteligente, inteligible e
inteligida. Los significados de verum y aAndec «verdadero, veraz, veridico, recto, real,

¥ BALTHASAR, Hans Urs von, Gloria..., V, 571-572.



45

auténtico, justo, equitativo, racional», convocan a una reflexion gnoseoldgica y metafisica.
El verbo griego ‘Aovddve®’ significa ‘ocultarse’, ‘estar oculto’, ‘pasar inadvertido’,
‘escaparse’, ‘velarse’; de modo semejante, ‘ANOCV®’ significa ‘hacer olvidar’. De éstos
procede la raiz de ‘a- AMO€Q’, precedida por una ‘o’ privativa. Entonces ‘0- ATO€G’
designaria lo ‘no oculto’, lo ‘no inadvertido’, lo ‘no escapado’, lo que se ‘des-vela’, lo ‘no
olvidado’. Con este trasfondo el verbo ‘GANIEVW’ expresa la accion de ‘decir la verdad’,
‘ser sincero’, ‘declarar con verdad’. Al interpretar filosdéficamente este fondo semantico se
arriba a lo dANO€G como el modo por medio del cual el ser se ‘des-oculta’, se ‘des-vela’,
la manera por la cual el ser no queda olvidado, sino que ‘dice la verdad’ y ‘declara con
verdad’ lo que él mismo es: ¢l se dice (sagt es sich aus), se devela a si mismo (enthullt
sich selbst), se auto/devela.

La fenomenologia de la verdad (Phanomenologie der Wahrheit) parte de la locucion
manifestativa y percibida del don del ser. El ser se dice a todo ente al manifestarse como
un don. La locuciédn del ser manifiesta el don del amor de la libertad infinita por los entes.
En este contexto la inteligencia finita tiene la responsabilidad de comprender e interpretar
el sentido de la locucién del ser que no sélo le dice la verdad del mundo (Wahrheit der
Welt), sino que, también, le invita a mantenerse abierta a la verdad de Dios (Wahrheit
Gottes).

La locucion del don del ser permanece disponible para recibir el evento de la libertad
infinita. En lo que se refiere a la verdad del mundo, ésta es ‘O- Afy0€10.’ del ser, ‘des-
velamiento’ (enthillung) del ser, ‘des-cubrimiento’, ‘no clausura’, ‘no ocultacion’ del ser.
Este no disimula su automanifestacion en un disfraz fatuo y vacio, ya que su epifania
entrega la profundidad de su riqueza y pobreza; el fenémeno del ente es el vehiculo
locutivo del noumeno del ser, la epifania existente ‘des-vela’ (enthullt) la esencia del ente
y, a la vez, ‘des-cubre’ la accion de ser. ‘A- A0’ del ser significa, por lo tanto, la
inteligibilidad misma del ser, dado que éste se dice como don a los entes y, en ellos, la
inteligencia finita conoce y comprende no soélo el fendmeno, sino la esencia de los entes y
la accion de ser: este ‘ser-inteligido’ o ‘ser-conocido’ del ser es la més intima esencia de la
verdad (dieses Bekanntsein des Seins ist das innerste Wesen der Wahrheit). El ser es
inteligido ateméaticamente en la esencia existente en el mismo acto de conocer:

“E quest’essere-noto dell’essere ¢ 1’intimissima essenza della verita. Nell’atto del
pensare una coscienza € svelata e presente a se stessa, in una tale immediatezza che le
due parti della parola ‘coscienza’ (BewuBtsein) non possono in nessun modo
separarsi. Nella coscienza e contenuta non solo la proprieta astratta della coscienza,
bensi allo stesso modo inmediatamente anche [’essere della coscienza, e
precisamente quest’essere ¢ alla coscienza inmediatamente svelato e presente™.

“0|d., Theologik (Johannes Verlag, Einsiedeln 1985) [tr. italiana de SOMMAVILLA, Guido, Teo-logica
("Gia e non Ancora 168"; Jaca Book, Milano 1987) I, 41]; cfr. trad. cast. de POISSEK/TOSAUS,
Teoldgica (Encuentro, Madrid 1997) I, 39. En el texto aleman Balthasar escribe: “Und dieses
Bekanntsein des Seins ist das innerste Wesen der Wahrheit. Im Akt des Denkens ist ein Bewul3tsein sich
selbst enthdillt und gegenwartig, in einer solchen Unmittelbarkeit, da die beiden Teile des Wortes



46

La apertura (Offnung) transparente, inteligible y ‘des-velante’ de la profundidad del ser
confiere a la verdad consistencia (Bestandigkeit), confiabilidad (Zuverlassigkeit), certeza
de fidelidad (Treue): la verdad no sélo es ‘d-ANOELX’, también es ‘emeth’
(confiabilidad). Por ello, la locucion develante y confiable del ser escapa a toda estricta
definicion; el ser se dice indefinible en sentido riguroso, como indefinible es también la
verdad y los otros trascendentales. El ser se dice al ente, se devela de modo inmanente,
pero no abandona su trascendentalidad. Por lo tanto, el ‘des-velamiento’ (‘Cl- AJO€1Q.’)
del ser es también ‘velamiento’ (verhillung) trascendental, ocultacion, cubrimiento, pues
el ser es infinitamente mas enigmatico de cuanto se ‘des-vela’; la inteligencia finita no
puede agotar la inteligibilidad del ser que se dice al develarse.

5.4.4 El ser se configura: tiene sentido la epifania, la auto/donacién y la locucion del ser

Después de considerar la verdad buena y estética del ser es necesario concluir con
la unidad como trascendental del ser. Precisamente ahora se puede comprender la
inseparabilidad reciproca, la compenetracion y la presuposicion entre los trascendentales.
Desde esta perspectiva es posible reflexionar sobre la unidad sélo después de haber tratado
teméaticamente los otros trascendentales*. La unidad esta presente en la co/implicacion
entre conciencia y ser. Es constatable en la misma articulacion de las diversas estructuras
antropoldgicas de la inteligencia sentiente o sensacion inteligente, volicion tendente y
sentimiento afectante.

Desde el punto de vista metafisico, ser y esencia, esencia y existencia, forma y materia,
acto y potencia se tensionan mutuamente. También lo universal y lo individual se
coimplican reciprocamente en la unidad analégica del ser porque lo universal contiene en
si lo individual y éste, a su vez, no puede ser tal sin el universal*’; todo lo especial esta
encuadrado en el marco de lo general, ambos se incluyen el uno en el otro; existe entre
ellos una mutua dependencia y una disimilitud que no es posible separar.

La nocion de unidad es en el fondo enigmatica porque se le conoce sélo en una polaridad
irreductible que no permite identificar sus extremos. La unidad es comprensible, por una
parte, en un movimiento tensional que va de lo universal, que es vacio, hacia lo particular,
y que con la plenitud de éste regresa de nuevo a lo universal; y, por otra parte, en un

‘BewubBtsein’ in keiner Weise auseinandergenomen werden konnen. Im Bewuftsein ist nicht nur die
abstrakte Eigenschaft der BewuBtheit enthalten, sondern ebenso unmittelbar auch das Sein des
BewubBtseins, und gerade dieses Sein ist dem BewuBtsein unmittelbar enthiillt und gegenwirtig”. [=Y este
ser-conocido del ser es la mas intima esencia de la verdad. En el acto del pensar esta un ser-consciente
para si mismo develado y presente, en una tal inmediatez, que las dos partes de la palabra ‘ser-
consciente’ en ninguna manera podran separarse la una de la otra. En ser-consciente esta no solo la
abstracta propiedad del conciente contenida, sino del mismo modo inmediato también el ser del ser-
consciente, y precisamente este ser esta para el ser-consciente inmediatamente develado y presente].

L Cfr., Id., Teo-logica, I, 13-14; cfr. ed. cast., I, 11-12.

* Cfr., Ibid., 1, 158; cfr. ed. cast., 11, 178.



47

movimiento tensional que inversamente va de lo particular, que es limitado, a lo universal,
y que con la amplitud de éste, retorna a lo particular. Si lo anterior se aplica al didlogo
humano, a través del cual el logos del ser se convierte en logos de las personas porque la
inteligibilidad implicita del ser deviene inteligibilidad dialdgica, entonces se descubre que
las relaciones intersubjetivas fluctian entre la unidad de la esencia participada a cada
individuo, y entre la diversidad de las personas. Por el hecho de que todos los puntos de
vista particulares participan de la unidad del ser es posible compararlos y coordinarlos en
una configuracion total de sentido que nunca es completamente alcanzable. La unidad
intenta conciliar los opuestos a través de un acuerdo (Ubereinstimmung) de reciproca
simpatia que respete el caracter situacional de cada individuo, puesto que la armonia
‘poliféonica’ o ‘sinfonica’ del acuerdo no destruye el valor universal de la unidad
verdadera, es decir, la unidad se encuentra en todas las pluralidades® y diversidades de
cada situacion. Esto implica un esfuerzo para ayudar al otro en el hallazgo de la verdad
que se adecue anal6gicamente a su situacién personal, y una lucha contra la imposicién al
otro de una perspectiva propia como si fuera la Unica verdadera.

Al sostener que la unidad total del ser aparece siempre concretamente individualizada en
la cantidad y extension de los individuos, no se profesa un relativismo historico, pues a
partir de esta propuesta no se despliega un caos, sino la analogia de la unidad del ser que a
través de la diversidad inmanente interpreta la trascendente melodia del todo; la unidad se
presenta dentro de lo diverso en una serie de configuraciones analogas que no pueden ser
regidas solo por una de ellas*, ni sélo por una quimera metahistérica que pretenda
convertirse en norma esquematica aplicable a todo de modo univoco e indiferente.

Contra este tipo de ambiciones la analogia prestard una contribucién oportuna en cada
caso sosteniendo una tensién de mutua dependencia y disimilitud entre la diversidad y la
unidad, sin que una lesione a la otra. Ambas dimensiones tomadas aisladamente son
letales; s6lo en su polaridad reciproca subsisten.

Un ejemplo de ello es la basqueda insistente del conocimiento humano que tiende hacia la
unidad, pero no puede realizarla de otro modo que buscando la unidad en dos direcciones
contrarias®: por medio de andlisis y sintesis, sujeto y objeto, sujeto y predicado, verdad
esencial y verdad existencial, percepcion ‘estética’ y concepto ‘logico’, unidad y
diversidad, ser y devenir; siempre en una tension en la que cada uno de los polos es
relativo al otro.

La unidad, por el hecho de no alcanzar la identidad en si misma a través de la analogia,
declara su carécter finito y muestra algunos indicios de que su fundamentacion no se agota
en si misma.

8 “E| pensamiento humano es sinfonico, polifonico”. Id., La verdad es sinfénica (Encuentro, Madrid 1979)
46.

* Cfr., 1d., Teo-logica, I, 202; ed. cast., |, 200.

*Cfr., Ibid., 1, 246; ed. cast., 1, 242.



48

5.4.5 El ser uno, verdadero, bueno y ‘estético’

“Was wirklich wahr ist, muf3 auch gut und schén und eins sein”.

Lo verdadero, lo bueno y lo ‘estético’ estan tan intimamente unidos que so6lo se les puede
comprender a cada uno en relacién analdgica con los otros y a través de los otros. En su
comunién prueban la inagotable hondura y la desbordante opulencia del ser*. Los
trascendentales especifican un aspecto formal del ser: lo uno designa al ser respecto a su
numerabilidad e indivisibilidad en si mismo, lo verdadero indica el ser en cuanto
cognoscible, el bien en cuanto es apetecible y atractivo, y lo estético en cuanto es
perceptible.

Cada trascendental implica una unidad analégica de la triple dimension que le es
constitutiva, a saber: lo aAndéc posibilita la adecuacion indisoluble entre lo que se
devela, lo develado y la develacion misma; lo dryodov favorece la correspondencia
inseparable entre el don comunicante, lo comunicado y la comunicacion; lo KaAOV
asegura la proporcion indivisible entre el trasfondo esplendoroso que se manifiesta, la
epifania® fenoménica aparecida y la aparicion (Schau) misma.

Asi como a través del fendmeno y de la existencia se llega al fundamento ontoldgico y
metafisico, el sendero hacia la metafisica parte de la ‘estética’ y de la ‘dramatica’
existencial, retornando desde la ‘logica’ hacia la estética a través de la ‘dramatica’ para
comunicar a la existencia y a los existentes la unidad del sentido verdadero, bueno y
‘estético’ del ser. En otras palabras, el camino hacia la metafisica parte de la aparicion y
del drama, arriba al develamiento y regresa dativamente desde el ser a la existencia finita
para llenarla de sentido. La unidad posibilita la indisolubilidad de los vinculos analdgicos
entre lo verdadero, lo bueno y lo ‘estético’. La unidad armoniza analdgicamente la sinfonia
del ser:

“Sinfonia quiere decir consonancia, armonia. En la sinfonia, diferentes melodias se
interpretan... El contraste [Gegensatz] entre los distintos instrumentos ha de ser 1o mas
acusado posible, pues cada uno posee su timbre caracteristico, y el compositor ha de
escribir la partitura de manera que este timbre quede plenamente subrayado y destaque
con nitidez... [resaltando] siempre la singularidad de cada instrumento. Ahora bien, en
la sinfonia propiamente dicha, los diferentes instrumentos se integran en un todo
armonioso... Para poder desarrollar la riqueza de la totalidad musical que el compositor

“®1d., Versuch eines Durchblicks..., 292. [=Lo que es efectivamente verdadero, debe ser también bueno y
‘estético’ y uno]. Cfr., Id., Intento de resumir..., 286.

4 Cfr., 1d., Teo-logica, 1, 222; ed. cast., |, 217.

*® En el volumen llamado Epilogo de la Trilogia, Balthasar utiliza la expresion “epifania trascendental de
todo el ser del mundo... Todo ente mundano es epifanico”. CORETH, Emerich, ed., Chrisliche
Philosophie im Katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts (Styria Verlag, Graz/Viena/Colonia,
1988) [tr. cast. de RODRIGUEZ NAVARRO, Eloy, et al., Filosofia cristiana en el pensamiento
catolico de los siglos XIX y XX [Ecuentro, Madrid 1994-1997) IiI, 278].




49

tiene en su mente, la orquesta ha de reunir la mayor pluralidad instrumental posible. El
mundo es equiparable a una gran orquesta, que hace sonar todos sus instrumentos;
mientras el publico estd entrando en la sala y ain no ha aparecido el director, cada
musico ensaya, afina su instrumento... para realizar algo en comun... La eleccion de
los instrumentos... es realizada a partir de la unidad...; cuando el director comience a
mover su batuta, aquella unidad lo atraera todo hacia si,... y entonces se vera cual es la
funcion de cada instrumento... [Los instrumentos] al principio se sentian extrafios los
unos a los otros, incluso hostiles. De repente, cuando empieza el concierto,... sus
diferentes voces no se limitan a sonar al unisono [einstimmig, gleichstimmig], sino que
se integran en la superior belleza de la sinfonia”*°.

La cuestion del sentido configurador de los trascendentales coincide con la busqueda del
sentido unitario y global del ser, que en su integridad se muestra como amor; el amor es la
definitiva interpretacion de todo el despliegue locutivo, dativo y epifanico del ser. La ‘filo-
sofia” puede responder metafisicamente con agradecimiento al amor manifestado
analdgicamente por el ser. Esta metafisica esta en Gltima instancia al servicio del amor que
conduce la mirada hacia lo alto y hacia lo profundo. EI amor es lo contrario de la rabia
sectaria que pretende tener la razon a toda costa; esta hasta tal punto convencido de la
verdad que incluso se dispone a renunciar al propio punto de vista parcial® por amor a la
totalidad del sentido del ser.

5.4.6 Otros trascendentales

Otros trascendentales que han sido propuestos en la historia de la metafisica son: la
cosa, lo multiple, algo (aliquid), y el ente. Incluso se ha formulado la siguiente
clasificacion de los trascendentales: la cosa y lo uno «como trascendentales absolutos
inmediatos»; lo multiple y algo (aliquid) «como trascendentales relativos mediatos»; lo
verdadero y lo bueno «como trascendentales relativos inmediatos»; y la belleza «como
trascendental relativo mediato».

Sin embargo, hay textos tomasianos donde los trascendentales que se nombran son
Unicamente cuatro: el ente, la unidad, la verdad y la bondad. Se comprende que a veces el
mismo Tomas de Aquino presente un elenco mas reducido, porque en estos casos solo se
refiere a los trascendentales en sentido estricto, los que cumplen total y perfectamente las
cuatro condiciones de un trascendental, a saber: a) la identificacion con el ser, b) la
conversion entre si en lo que se refiere a las proposiciones, ¢) la deduccion inmediata a
partir del ser, d) y la adicién de un aspecto formal o de razén®.

* BALTHASAR, Hans Urs von, La verdad es sinfénica, 5-6.

%0 «Filo-sofia’... es, como lo indica la misma palabra, un acto de amor. El verdadero fil6sofo no ama aqui su
propio conocer..., sino que ama la cosa misma: el misterio del ser, que se desvela velandose en todo
ente”. Id., Ensayos teolégicos (Cristiandad, Madrid 1964) 11, 440.

SLCfr., Id., Teo-logica, I, 131-132; ed. cast., 1., 129.

°2 FORMENT, Eudaldo, La sistematizacién de Santo Tomas de los trascendentales, en Contrastes: Revista
Interdisciplinar de Filosofia [I] (Universidad de Méalaga, Mélaga 1996) 107-124.




50

5.5 Libertad y posibilidad
5.5.1 Libertad de la voluntad

El hombre es un ser que percibe, intelige y decide unitariamente. El objeto formal
de la inteligencia humana es «el ser en cuanto verdadero». El objeto formal de la voluntad
humana es «el ser en cuanto bueno». Ha llegado el momento de ocuparse del problema de
la voluntad. ;/Se puede argumentar filos6ficamente la libertad de la voluntad? Si, el ser
humano es capaz de elegir el valor como bien. Las pruebas filosoficas de la libertad de la
voluntad humana son de tres tipos: a priori, a posteriori y fenomenolégico. No obstante,
los determinismos biol6gicos, psicoldgicos y socioculturales dejan un pequefio margen de
libertad que es necesario considerar. A continuacion se enuncian los argumentos de la
libertad de la voluntad humana:

1) Argumentos de tipo a posteriori. a) el consentimiento universal: en la historia de la
humanidad ha habido exhortaciones, contratos, deseos, mandatos, consejos, castigos y
premios. Esto supone que la mayoria de la humanidad ha esta de acuerdo en admitir la
libertad como un presupuesto de la convivencia humana. Obice: no es suficiente un
consentimiento universal, es necesario presentar razones filoséficas convincentes. b) Cada
uno tiene experiencia de ser libre en sus propios actos. Obice: hay que probar que el ser
humano en general es libre, no basta con constatar empiricamente la libertad de un solo
individuo.

2) Argumentos de tipo a priori. a) La prueba metafisica: de acuerdo con la naturaleza
metafisica de la voluntad, se asegura que el objeto formal de la voluntad es el bien en
general, de tal modo que la voluntad tiende a él necesariamente, es decir, que no es libre
de rechazar el bien en general porque lo quiere de modo indefectible. Sin embargo, la
voluntad es libre para elegir los bienes particulares, condicionados o contingentes. Cuando
se equivoca se debe a que elige un mal como si fuera un bien. Obice: la prueba metafisica
es un argumento deductivo de caracter formal. b) La libertad es un postulado de la razén
practica que obedece al imperativo categérico qué es la ley moral interior al sujeto
autonomo. Obice: este argumento tiene el riesgo de desembocar en una moral formal sin
un contenido especifico.

3) Prueba fenomenologica. Los argumentos puramente a priori y puramente a posteriori
son insuficientes para probar la libertad de la voluntad. Por ello, hay que elaborar uno que
no sea puramente a priori ni puramente a posteriori. Esta tarea es emprendida por la prueba
fenomenoldgica, que describe el comportamiento humano. Llega a descubrir que es
reflexivo y voluntario porque el ser humano obra siendo consciente de lo que hace, por
qué y para que lo hace, es decir, le da sentido al obrar y a la vida humana, implicando tres
elementos distintos pero inseparables: un juicio de valor concreto, un consentimiento y la
ejecucion voluntaria. Este obrar se presenta como reflexivo y voluntario, con cierto
margen de eleccion no obstante los determinismos que la limitan.




51

Por lo tanto, no solo existe en el obrar humano una ausencia de coaccion, sino también
autodeterminacion y capacidad de darle sentido a la propia accion. La libertad en sentido
negativo consiste en la ausencia de coaccion, en el libre arbitrio o en la «libertad de». La
libertad en sentido positivo consiste en la capacidad de autodeterminacion, autonomia o
«libertad para». La paradoja de la libertad como autodeterminacion es superada gracias a la
capacidad humana para darle sentido a la propia accion. Y si no tuviera ningin sentido,
entonces la libertad consiste en inventarlo, dado que somos capaces de hacerlo.

5.5.2 Libertad fundamental

La auto/realizacion y hetero/realizacion del espiritu humano se alcanza por medio
de un saber y un querer libres. El saber y el querer se unifican en la sabiduria que ama el
saber y el querer, es decir en la «filo-sofia». EI amor sabio es la mas forma mas perfecta
del saber y del querer libres. El saber y el querer consiguen la maxima expresion de su
libertad en el amor. El saber y el querer son co/originarios y estdn mutuamente
compenetrados e inhabitados. Esta articulacion co/implicativa es posible sélo si ambos son
originariamente uno en el ser y en el ser humano.

La unidad originaria del saber y del querer en el ser procede de la unidad entre verdad y
bondad. La unidad originaria en el ser humano procede de la unidad antropoldgica entre
inteligencia sentiente y volicion tendente. La auto/realizacion y hetero/realizacion del
espiritu humano se alcanza por medio del saber y del querer libres, y por lo tanto, también
gracias a conocerse y quererse libremente. La unidad originaria entre conocerse y quererse
es la esencia de la libertad fundamental del ser humano, y ésta es la condicion de
posibilidad para saber y querer al otro y lo otro libremente.

5.5.3 Posibilidad

La libertad es una linea que se va trazando sobre un trasfondo de determinismos.
Sin embargo, la libertad humana no esta determinada, al contrario, puede autodeterminarse
de diversas maneras. La libertad sobrepasa lo necesario hacia lo posible. A la libertad se le
abren ciertas posibilidades. La libertad presupone un grado de posibilidad. La posibilidad
es condicidn de posibilidad para la libertad®. La posibilidad es la capacidad de «poder ser
0 no» del ente. La posibilidad es extrinseca si se refiere a la recepcion de una causalidad
agente o final. La posibilidad extrinseca supone una posibilidad intrinseca que consiste en
la capacidad interna de causar material o formalmente.

%3 Cfr., CORETH, Emerich, Metafisica: una fundamentacién..., 327.



52

La posibilidad posibilita la libertad, y el ser es el fundamento de la posibilidad, es decir, el
poder ser del ente se funda en el ser. Si el ser es accion, entonces es posible el ente. Si el
ser solamente es un concepto, s6lo los conceptos son posibles. Si el ser es nada, nada es
posible. El ser el fundamento del ente, pero no subsiste totalmente en si, su fundamento
absoluto s6lo podria ser un Ser absoluto. En caso de que Dios exista, solo él seria el ultimo
y definitivo fundamento del ser del ente.

5.5.4 El ser absoluto como fundamento ultimo de la posibilidad

El ente no puede fundamentar la explicacion de su propia existencia en las
posibilidades intrinsecas de su propia esencia. Se abre imperiosamente a una explicacion
metafisica que busca un fundamento en el ser. Sin embargo, el ser no puede ser la ultima
respuesta decapitada y acallada en si misma, porque la accion de ser esta tan necesitada de
los entes para desplegar todas sus posibilidades, asi como los entes estan tan necesitados
del ser. Es decir, el ser no subsiste totalmente en si mismo. La existencia de un Ser
absolutamente necesario y totalmente auto/subsistente seria el fundamento definitivo del
ser del ente y de todas sus posibilidades intrinsecas.

5.5.5 Libertad infinita

Si Dios existe, entonces las posibilidades del ser han sido desplegadas por la accion
espiritual de un querer y un saber que son infinitos y todopoderosos. El saber y querer
infinitos del Ser absoluto de Dios implican la existencia de una libertad infinita. La nocion
de libertad atribuida a Dios es de caracter analégico porque el libre arbitrio, la
autodeterminacion y la capacidad para darle sentido a la propia accién no se le pueden
aplicar a Dios univoca ni equivocamente. Dios no obedece normas vélidas independientes
de Dios, ni crea esas hormas segun su capricho o como deliberacion sobre varias opciones;
El es esas normas.

Dios no se enfrenta nunca a posibilidades alternativas y decide luego libremente cuél de
ellas debe escoger. El es lo que El piensa, hace, decide y ordena. En cierta manera, la
libertad y la necesidad pierden su significado ordinario cuando se aplican a El, porque esta
por encima de la oposicion libre/necesario. Cuando se dice que «Dios no puede» abolir la
leyes de la logica o de la fisica, el lenguaje tiene un significado distinto al que se aplica a
otras realidades. Lejos de referirse a la incapacidad contingente para realizar una accion, la
expresion significa la plenitud del ser en Dios>.

> Cfr, KOLAKOWSKI, Leszek, Si Dios no existe: sobre Dios, el diablo, el pecado y otras
preocupaciones de la llamada filosofia de la religion (Rei, México 1993) 26-32.



53

Cuando el cristianismo afirma que Dios ha creado libremente todo ex nihilo, intenta decir
que la creacion en sentido estricto no supone ni siquiera la existencia previa de ciertas
posibilidades. En este sentido, Dios crearia incluso las posibilidades del ser del ente.

VI. EL SER EN LA REALIZACION DEL MUNDO

A partir de la pregunta acerca de la pregunta se ha considerado la constitucion del
ente finito compuesto de ser, esencia y accion. Posteriormente se afirmd que el preguntar
es una accion propia del espiritu finito. Y finalmente se explicaron las propiedades
trascendentales del ser. Ahora hay que atender al universo en el cual nos encontramos. El
ser humano es un ente finito y espiritual en el mundo. Desde y dentro de este horizonte
puede preguntar acerca de todo lo existente. El ser humano no es puro espiritu, sino
espiritu encarnado mundanalmente y existiendo en un universo material {=lo otro} y en un
universo personal {=el otro}. ¢Cudl es la estructura ontologica y metafisica de este
universo dual?

6.1 El universo material: el ser del mundo
6.1.1 Pregunta y percepcion de lo otro

Aungue podemos preguntar acerca de todo, ordinariamente sélo preguntamos por
las realidades mas cercanas. Las preguntas acerca de lo inmediato son posibles porque
sabemos algo atematicamente acerca de lo preguntado, y porque no sabemos todo
exhaustivamente acerca de los que nos rodea. El universo material acerca del cual
interrogamos es lo otro para el ser humano. Al preguntar por lo otro ya se sabe
atematicamente algo porque ha sido percibido como otro distinto al yo que realiza la
pregunta. Conozco algo sobre lo otro y conozco que soy yo quien conozco. A esta
actividad se le llama reflexion o reditio. El conocimiento de lo otro precede
cronoldgicamente al conocimiento de si mismo. Sélo cuando se reflexiona comienzan a
ser gnoseologicamente congéneres.

6.1.2 Receptividad y materialidad

El primer contacto gnoseologico entre el ser humano y el mundo es perceptivo,
sensible o receptivo. El ser humano percibe de modo inmediato las propiedades materiales
y cuantitativas del universo. Esto es completamente normal porque el ser humano es
espiritu finito encarnado materialmente en el mundo. Los entes materiales son los mas



54

accesibles a nuestro conocimiento, que parte de lo sensible. La percepcion sensible es
receptiva, por eso el objeto determina al sujeto sentiente. Los entes materiales son en si y
fuera de si, no para si, es decir, no son conscientes. El principio explicativo de este tipo de
entes tiene que ser material. También el sujeto cognoscente, en cuanto ente en si, es
material. La sensibilidad receptiva vincula el espiritu humano con la materialidad del
mundo. El mundo es el horizonte material de los entes y de la inteligencia sentiente del ser
humano.

6.1.3 Materialidad como principio

¢Qué es la materialidad desde el punto de vista filoséfico? Considerada como
principio explicativo la tradicion aristotélico escoléstica le denomind simplemente
«materia» 0 «materia prima»>. Desde esta perspectiva, todo ente cdsmico es material. La
«materia» es el principio de total indeterminacién, pura posibilidad o «negatividad pura»
en cuanto que todavia no es un ente determinado. Desde el punto de vista filosofico, la
materia no es el conjunto de los elementos quimicos de la tabla periddica, ni es un ente,
sino un principio intrinseco del ente material. Para evitar una reduccion cosificante o
meramente fisica de la «materia», le llamaremos principio de «materialidad». Si se intenta
diferenciar la materia y el espiritu, por oposicion la materia es «ser en si y fuera de si», en
cambio, el espiritu es «ser en si y para si».

6.1.4 Materia y forma: LA kol popen

La materialidad es el principio del ente que es «ser en si y fuera de si», abierto a
cualquier determinacién. Su total indeterminacién supone que su esencia todavia no esta
definida, es pura posibilidad. El principio de materialidad es la «indeterminacién de las
posibilidades» de la esencia del ente, o la «indeterminada posibilidad» de ser del ente.
Para que las posibilidades de la esencia del ente sean determinadas se necesita un
co/principio determinante o determinativo. A este co/principio se le llama «forma» o
«formalidad».

Gracias a la forma las posibilidades indeterminadas de la esencia del ente llegan a ser
actualmente realizadas. La forma determina las posibilidades de la esencia del ente. La

> La «materia» y la «forma» son los dos co/principios intrinsecos del ente material. Aunque la «privacion» es
el tercer principio, actGa como materia. La materia es un principio filosofico de pura indeterminacion que
act(la como potencia, por eso también se le llam6 «materia prima». En cambio, la forma es el principio de
determinacion que funciona como acto. La materia segunda o «materia quatitate signata» es el principio
de individuacion. La llamada «materia prima» es un co/principio metafisico, no algo ya existente
independientemente de la forma especifica. Por ello seria preferible denominarla «materialidad purax.



55

materia y la forma conjuntamente integran la esencia® especificada de cada ente material y
de cada substancia material. El hilemorfismo es la doctrina filosofica que acepta la materia
y la forma como los co/principios explicativos de la esencia del ser del ente material.

6.1.5 La determinacion particular de lo material

La forma determina las posibilidades indeterminadas de la materia de cada ente.
Una vez determinada la esencia quedan por precisar ulteriormente otras determinaciones
especificas, por ejemplo, color, peso, posicién, tamafio, etc. Estas nuevas
determinaciones® hacen que cada ente se convierta en un individuo Unico y distinto a
todos los demas. Esto es posible gracias a un «principio de individuacion» denominado
«materia quantitate signata»®®. Gracias a este principio el ente material queda
determinado en particular como un individuo Unico y distinto.

6.1.6 Vida organica
El hombre es espiritu finito en la materialidad del mundo. Comparte con muchos

otros entes la vida. Esta consiste desde el punto de vista filosofico en una actividad
inmanente, con auto/dinamismo y espontaneidad. Hay dos tipos de vida: la organica y la

% “Patet ergo quod essentia comprehendit materiam et formam” [=Entonces, es evidente que la esencia
incluye la materia y la forma]. Cfr., AQUINO, Tomaés de, De ente et essentia [trad. cast. de SEPICH,
Juan R., El ente y la esencia (Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires 1940) 48-49].

5" Los aristotélico/escolasticos les llamaron categorias, predicamentos (praedicamenta) o géneros supremos
(suprema genera) de predicacién. En total son diez y se dividen en substancia y accidentes. A
continuacion se enuncian: substancia, cantidad, cualidad, relacion, accion, pasion, lugar, tiempo, posicién
y posesion (substantia, quantitas, qualitas, relatio, actio, passio, ubi, quando, situs, habitus). Las dos
Ultimas también pueden traducirse como «situacion y estado». Aristételes les [lamé originariamente asi:
ovoia, mécov, oy, TPAg T1, TOLELY, TTOLOK ELV, TOV, TOTE, Keloval, £xew. ARISTOTELES,
Categorias, cap. 1V, 1b, 22-23 [Kazryopiat (Firmin Didot, Paris) I, 2]. Los nombres de los accidentes
aristotélicos también se pueden traducir asi: substancia, cuanto, cuél, qué relacion, hacer, padecer, dénde,
cuéndo, situar y tener. Desde un punto de vista metafisico y cosmolégico, la cantidad es el accidente
principal porque gracias a ello los deméas accidentes determinan la substancia material del ente. Aunque
desde un enfoque antropoldgico y ético, lo seria el accidente de relacidn. La substancia y la esencia son
co/principios que se corresponden porque asi como la esencia incluye a la materia y la forma, también la
substancia es el ente material actualmente existente gracias a la materia determinada por la forma. Los
accidentes determinan esta substancia individualizandola, es decir, haciéndola Unica y distinta respecto a
otros entes que la comparten.

% Literalmente es la «materia signada por la cantidad». Es decir, la cantidad determina a la materia gracias a
los otros accidentes que adjetivan al ente. La escuela «escotista» le llamaba «haecceitas», es decir,
«hecceidad o estoidad». Los suarecianos distinguian entre individuacion absoluta (esencia concreta o
esencia existente) e individuacion relativa (esencia abstracta). Por la primera el ente es Unico e
irrepetible, mientras que por la segunda comparte la misma esencia con una colectividad. Dejando a un
lado las discusiones puramente académicas es necesario afirmar que ni la accion de ser ni la esencia del
ente pueden justificar la pluralidad y la diversidad de los entes particulares.



56

espiritual. La vida orgénica o no espiritual admite dos grados: la vida vegetativa y la vida
sensitiva. La vida espiritual puede desplegarse en: vida auto/consciente, incorporea creada
y la vida eterna propia del Espiritu infinito. La nocion antropoldgico-ética de «vida» se
con todos los interlocutores validos, especialmente con los afectados y las victimas, y con
todo aquello que la posibilita.

6.1.7 Corporeidad y sensibilidad

Dado que el hombre es espiritu finito en la materialidad del mundo ¢cémo se
auto/realiza en la materialidad y por medio de la sensibilidad? La materialidad propia del
espiritu humano finito es la corporeidad. En el ser humano se pueden distinguir tres
dimensiones o perspectivas: corporeidad, animacion y espiritualidad, o bien, cuerpo, alma
y espiritu. Cada una de estas dimensiones es un tipo de relaciones de la persona humana.
Asi pues, el cuerpo o corporeidad consiste en las relaciones de exterioridad como ser en el
mundo (in der Welt Sein), con los otros y con lo otro (mit Sein).

El alma o animacion indica las relaciones de interioridad e intimidad de la persona consigo
mismo (selbst Sein). En cambio, el espiritu o espiritualidad especifica las relaciones de
trascendencia con el totalmente Otro®*. La corporalidad, ademas de las relaciones
interpersonales e intersubjetivas, posibilita las relaciones gnoseoldgicas a partir de la
sensibilidad. En el proceso del saber humano intervienen las tres estructuras
antropoldgicas: la sensacién inteligente o inteligencia sentiente, la voluntad tendente v el
sentimiento afectante. Gracias a ello, el espiritu humano se auto/realiza gracias al querer y
al saber.

6.1.8 Conocimiento espiritual o abstractivo en el mundo

La sensacion inteligente o inteligencia sentiente se despliega en tres modos de
inteleccion, a saber: la aprehension primordial, el logos y la razon. Gracias a estos tres
modos la inteligencia humana alcanza una verdad sentida, una verdad a/firmada y una
verdad razonada. La unidad antropologica de la inteleccion posibilita un conocimiento
espiritual o abstractivo propio del ser humano en el mundo. EI mundo material es
perceptible y cognoscible de un modo bipolar: sensible e inteligible, material y espiritual,
singular y universal.

% Estas interpretaciones traducirian la terminologia judeo/cristiana de los términos hebreos basar, nefesh,
ruah, y los griegos GOLLL/GOPE, Yoy 1|, TVELUAL.



57

6.2. El universo personal: el ser humano

Cuando un ente del universo material, que es «ser en si» y «fuera de si», toma
conciencia se convierte en «ser en si y para si», comienza a ser sujeto. El ser humano es
sujeto y, ademas, persona por la competencia comunicativa que le es propia. En el caso
humano, el universo material deviene universo personal. Segun Gaarder, en el ser humano,
el universo ha tomado conciencia de si mismo deviniendo ojo y conciencia del universo.

6.2.1 Yoy tu: el si mismo y el otro

El ser humano es espiritu finito en la materialidad del mundo. La encarnacion
humana en el mundo es connatural a tal punto que el ser humano se vale del universo
material para auto/realizarse espiritualmente por medio del saber y del querer. El universo
material de los entes es «lo otro» y el objeto para el sujeto humano. No obstante, también
salen a nuestro encuentro los demas sujetos que comparten nuestra humanidad. Este
encuentro inter/subjetivo es privilegiado. Por ello, la auto/realizacion del yo, mediante el
saber y el querer, se plenifica gracias al encuentro con «el otro» y «con los otros», en
cuanto personas. El lenguaje es el vehiculo eminente para que este encuentro sea
humanizador. El lenguaje es la herramienta indispensable para todo dialogo preguntante y
para toda pregunta dialogante. El yo y el tu dialogantes pueden constituir un nosotros,
admitiendo a otros interlocutores validos para formar una comunidad ilimitada de
comunicacion y una comunidad de comunicacién ilimitada.

La soledad total del yo significaria la muerte de su personeidad y de sus relaciones
intersubjetivas. El encuentro interpersonal es la forma méas humanizante de conocer y de
querer. El t4 sabido y querido es lo que mas humaniza al yo. Por ello, el ti es lo que méas
auto/realiza y hetero/realiza al yo. El ser humano se humaniza co/existiendo, co/naciendo,
conociendo, queriendo, con/viviendo y co/actuando, en breve, si y sélo si ama. Solo si se
personaliza. La nocién de persona incluye los siguientes cuatro aspectos: intimidad
espiritual, singularidad Unica, autonomia individual y capacidad de relaciones auto y
hetero/realizantes.

Las nociones de Boecio, de Ricardo de San Victor y de Tomas de Aquino son
insuficientes®. Teniendo en cuenta los cuatro aspectos ya mencionados, gracias a los
aportes de la filosofia personalista se pueden desplegar los siguientes cuatro rasgos de la
nocion de persona segin Paul Ricoeur: a) persona es quien puede ser responsable desde el
punto de vista ético; b) persona es quien puede ser narrador o personaje desde el punto de
vista de la teoria de la narracion; c) persona es quien puede ser agente o paciente, es decir,

% Boecio ‘definié’ la persona como «rationalis naturae individua substantia», es decir, «una substancia
individual de naturaleza racional». Ricardo de San Victor le atribuia a Dios la nocién de persona como
«existentia incomunicabilis». Tomas considerd a la persona como «distinctum subsistens in natura» sea
humana o divina. AQUINO, Tomas de, Quaestiones disputatae: de potentia, g. 9, a. 4. [(Societatis a
Sancto Paulo, Paris 1983) I, 426].



58

verdugo o victima desde el punto de vista de la teoria de la accion; d) persona es quien
puede ser hablante o interlocutor desde el punto de vista de la teoria del lenguaje.

Carlos Diaz, especificando el tipo de relaciones auto y hetero/realizantes, considera que
una persona es capaz de reconocer invocativamente su propia menesterosidad,
estableciendo relaciones genitivas de pertenencia, dativas de autodonacion, ablativas de
autoentrega incondicionada en cualquier tiempo y en todo lugar. Y concluye: amor, ergo
sum. “Quien NOS ama nos reconoce COMO personas, seamos quien seamos y estemos como
estemos. El amor dignifica y rescata del olvido y de la muerte. Da méas fuerza sentirse
amado que creerse fuerte. Asi de sencillo, asi de misterioso, pero asi de verdadero™.

6.2.2 Libertad y comportamiento personal

Las relaciones auténticas de la persona suponen libertad en la accion, un si libre
ante el td del otro y de cada uno de nosotros. La presencia del t0 incita a una toma de
posicion libre: un no o un si motivado por el amor. El si co/afirma al ta y al yo en su
querer y saber mutuos que les lleva a compartir comportamientos y acciones juntos, ante
todo vivir.

6.2.3 Necesidad de una relacion personal

La relacién personal con el otro es la condicién de posibilidad para la
auto/realizacion del yo, es decir, la hetero/realizacion es condicion sin la cual no existe
ninguna auto/realizacion. Por tanto, la relacion personal con el otro es una necesidad a
priori del propio yo que busca humanizarse. La comprension metafisica del hombre ayuda
a comprender el sentido global de las relaciones inter/personales.

Por ello, es preciso que estas relaciones permanezcan abiertas al horizonte del ser y a un
encuentro plenificante con el ser absoluto de un Dios personal. Al menos el hombre
intentara hacer el esfuerzo de no cerrarse a la posibilidad de que un Tu absoluto le salga al
encuentro mediatamente a través de los entes, especialmente gracias al ti amado. Desde
esta perspectiva, el tu amado es la presencia iconica perceptible de Dios en el mundo,
aunque Dios nunca se deje absorber por el otro, contra toda reduccion antropomorfista.
Esto significa, entonces, que Dios y el ser se develan en el mundo a través del otro tu. Y
sin embargo, permanecen enigmaticamente ocultos.

. DJAZ HERNANDEZ, Carlos, La virtud de la justicia, en Communio: Revista Catélica Internacional,
[XX111/1/2001] (Encuentro, Madrid 2001) 26.




59

6.2.4 Moralidad

Los tres ambitos fundamentales en los que se desarrolla la persona son: el &mbito
moral, el social y el histérico. En este contexto sélo interesa enfocarlos desde el punto de
vista metafisico en estos tres ultimos incisos.

Las relaciones personales auto y hetero/realizantes que son libres son acciones morales.
Los valores morales se refieren a la totalidad de la persona y animan toda accion moral
humana. Cuando una persona se propone un fin moral se compromete con un deber
inscrito en su propia conciencia. La persona es el valor originario al que estan referidos los
demés valores morales. Y la meta de la educacion moral es la humanizacion de la
autonomia del individuo. La moralidad supone un fundamento metafisico porque los
valores estan referidos a la persona que esté abierta al sentido del ser, y éste se devela en el
rostro del otro que me interpela solicitando mi respuesta moral.

6.2.5 Sociabilidad

Las relaciones entre el yo y el ti se abren a un nosotros social, es decir, a una
comunidad ilimitada de comunicacion y accion solidaria. En esta relaciones, por un lado,
la prosa de la justicia da contenido a la poética del amor por medio de las instituciones del
derecho. Por el otro, la poética del amor da sentido a la prosa de la justicia inspirando las
motivaciones de cada accién solidaria. La sociedad, articulada por el derecho y la justicia,
es la dimension externa de una comunidad. La comunidad, vinculada por el amor, es la
dimension interna de una sociedad. Los individuos autdnomos forman la sociedad. Las
personas integran la comunidad. Cuando el interés del grupo prevalece por encima de los
miembros ese grupo funciona como sociedad de individuos. Cuando el valor de los
miembros prevalece sobre los intereses del grupo, éste es una comunidad de personas. La
sociedad y la comunidad son los contextos para que el individuo y la persona vivan
metafisicamente. Sobre todo, en estos tiempos en los que, por desgracia, la mayoria ha
dejado de vivir en la metafisica, y otros viven de la metafisica.

6.2.6 Historicidad

El individuo personal vive comunitariamente en la sociedad desplegando el
proceso de la historia. EI ser humano por ser espiritu finito en el mundo es socio/historico
y meta/historico. La historicidad humana tiene tres rasgos: encarnacion, temporalidad e
inter/subjetividad. Schelling habia precisado esta dialéctica entre la inmanencia y la
trascendencia humanas considerando que el espiritu es la naturaleza invisible, y la
naturaleza es el espiritu visible. La historia es una textura de inmanencia y trascendencia,
de necesidad y libertad. La historia es el continuo proceso humano en el que acaece la
develacion del ser. El ser se manifiesta, se day se dice en la historia. A cada generacion le
corresponde re/interpretar su sentido.



60
6.2.7 La trascendencia de la persona

El ser humano se auto y hetero/realiza con el t0 dejando abierto su saber y su
querer ante el horizonte del ser como ambito de sentido. Esta apertura posibilita una
decision epistemoldgica respecto a la cuestion filoséfica de Dios. La trascendencia del ser
deja abierta la posibilidad de un si o de un no. Cada uno debe tomar personalmente esa
decision epistemoldgica. En ambos casos, la persona se sitla ante su propia trascendencia,
sea metafisica o teoldgica. Gracias a ello, los &mbitos moral, social e histérico adquieren
su sentido definitivo. Quien dice si, deja que el torrente de la metafisica desemboque en el
océano de la trascendencia. Deja ser al ser y deja ser a Dios, asi como el ser y Dios le
dejan ser a él. Quien dice no, decapita la metafisica y acalla el sentido del ser en si mismo.
Deja ser al ser pero no deja ser a Dios. No obstante la negativa, el ser y Dios le dejan ser a
él. Esta Gltima opcion no implica necesariamente la pérdida del sentido de la propia vida
ni la renuncia al sentido trascendente de la persona. Muestra de ello son dos grandes
pensadores de nuestro tiempo: Paolo Flores d’Arcais y Fernando Savater.

El primero escribe: «Aunque los egipcios sabian acerca de las causas de la muerte mucho
menos de lo que nosotros sabemos, al menos conocian el sentido de sus vidas. Sin
embargo, “ésta es precisamente nuestra irrenunciable superioridad sobre ellos: que no
conocemos el sentido de nuestra vida. Y que no podemos saberlo. Que debemos
inventarlo, si somos capaces de hacerlo”®».

Por su parte, Fernando Savater escribe: «No es absurdo que la vida en su conjunto no
tenga sentido. La pregunta por el sentido carece de sentido. Lo realmente absurdo no es
que la vida carezca de sentido, sino empefiarse en que deba tenerlo. Mi propuesta
alternativa es la siguiente: El hombre cuerdo no se conduce éticamente a fin de conseguir
algin premio o retribucion eterna, porque le basta saberse mas razonablemente humano y
libre. En pocas palabras, no vive para la muerte o para la eternidad sino para vivir
plenamente en la brevedad del tiempo. La certeza de la muerte no aniquila la certeza de
estar vivo ahora. Todos hemos derrotado ya a la muerte. ;Cémo? Naciendo. “No habra
muerte eterna para nosotros, puesto que ya estamos vivos™® y aun vivimos. La muerte
podra algun dia impedir que sigamos viviendo, pero nunca que ahora estemos Vvivos ni que
hayamos vivido. EI mundo y la vida no tiene ningun sentido propio. El sentido es algo que
los humanos damos a la vida y al mundo. ¢La prueba? Que resiste todos los sentidos, por
diversos que sean. La filosofia ni salva ni resucita a nadie, solo pretende llevar hasta donde
sea posible la aventura de vivir humanamente ahora». Segin Savater este ateismo de los
nuevos tiempos transmodernos sostiene que la finitud de la existencia no es una carencia a
compensar, sino una condicion a explorar y a reivindicar teéricamente ante las personas
religiosas intolerantes que podrian ser acusadas de antiateistas.

%2 FLORES D’ARCAIS, Paolo, Etica senza fede (Giulio Einaudi, Torino 1992) [trad. cast. de JORDA,
Joaquin, El desafio oscurantista: ética y fe en la doctrina papal (Anagrama, Barcelona 1994) 227]. El
subrayado y las negritas son mias.

% SAVATER, Fernando, Las preguntas de la vida (Ariel, Barcelona 1999) 279.



61

En breve: Quien opte epistemoldgicamente por un no a Dios, pone punto final a la
sistematizacion metodica de la metafisica al final de este enunciado. En cambio, quien
opte epistemoldgica por un si a Dios, barrunta algunos indicios de su existencia en el
siguiente capitulo. Antes de bifurcarse los caminos de ambas posturas deben justificar la
respuesta a la siguiente pregunta: ¢Es demostrable y refutable la existencia de Dios?

VII. EL SER EN LA REALIZACION ORIGINARIA

La cuestién de Dios ha ido apareciendo a lo largo del desarrollo metddico y
sistematico de la metafisica. La anticipacion atematica del ser absoluto también debe ser
explicitada por la metafisica a partir de los entes finitos. La teologia filosofica necesita un
punto de partida ontico y una mediacion ontoldgica y metafisica. Gracias a ello, la teologia
filosofica es también una teologia metafisica. En este sentido la accién de ser de Dios es la
realizacion originaria del ser. Sin embargo Dios no es el ser, ni el ser es Dios. El ser es
creado, no subsiste totalmente en si mismo, ni es personal. En cambio, Dios es creador,
netamente «actus in seipso subsistens», y de caracter personal.

7.1 Existencia de Dios

7.1.1 La necesidad y la contingencia de ser: plenitud y menesterosidad

El principio de identidad, explicado en el tercer capitulo (en el inciso 3.3.1), se
enuncia asi: «el ser es necesariamente él mismo». En cambio, la formulacién del principio
de no contradiccion se propuso asi: «el ser no puede no ser». Gracias al primer principio,
ser es necesariamente ser, aunque el ser no sea necesario por antonomasia. Entonces, ¢por
qué existe algo y no mas bien nada? Si la necesidad condicionada de la accién de ser
permanece abierta a una necesidad incondicionada es posible entonces formularse la
siguiente pregunta: ¢Existe un ser absolutamente necesario e incondicionado? Esta
apertura estd implicita y atematica en la necesidad condicionada de la accion de ser. Esta
paradojica necesidad condicionada patentiza la plenitud y la menesterosidad del ser, su
necesidad y contingencia. En otras palabras, la necesidad de ser y la necesidad del ser,
porque ser es necesario «condicionadamente», y, por tanto, el ser estd necesitado: «de los
entes para ser, y de una explicacion». ¢Por queé el ser necesita de los entes? ¢Porqué el ser
esta tan necesitado de una explicacion?

La metafisica invita inexorablemente a plantearnos explicitamente la cuestion de Dios. Si
existe alguna necesidad incondicionada que explique la necesidad condicionada del ser,



62

entonces esa necesidad incondicionada podria ser Dios. Solamente el ser absoluto puede
ser el horizonte de validez incondicionada de la accion de ser. Dado que se puede
preguntar por todo, también se puede preguntar por lo incondicionado. La pregunta por lo
incondicionado exige una respuesta relacionada con lo incondicionado. Lo incondicionado
es preguntable, interrogable y cuestionable. El saber y el querer no se agotan en el ser,
pueden barruntar acerca del ser absoluto e infinito. Si se puede preguntar por Dios, es
porque se sabe algo acerca del ser absoluto, al menos se sabe que es preguntable y
cuestionable; sin embargo, no se sabe todo, por eso sigue siendo interrogable. Evadir la
cuestion de Dios, implica no ser consecuente con el mas radical punto de partida de la
metafisica: la pregunta por la pregunta. Si todo es preguntable y todo es cuestionable,
también lo es Dios.

7.1.2 La causa del mundo

Segun el principio de causalidad «todo efecto tiene necesariamente una causa». Ni
el ente ni el ser son la causa originaria de todo. No son absolutamente necesarios y, por lo
tanto, son contingentes, eventuales y circunstanciales. La contingencia implica estos tres
rasgos: flujo del devenir (Taivto pel), temporalidad (durée, Sein und Zeit) y finitud®. Si
el ente es declaradamente contingente, y si el ser no es absolutamente necesario, entonces
requieren una causa originaria que los expligue.

Toda causa contingente ofrece una explicacion circunstancial. La serie potencialmente
infinita de causas no logra explicar el porqué definitivo del ente y del ser. Es preciso que
exista una causa originaria 0 «prima causa» que no sea a su vez causada, ni contingente y
finita. Este requisito lo cumple Gnicamente un ser absoluto que origine la serie de «causas
segundas» contingentes, y, por ello, no esta incluido como una causa mas en el mismo
plano, sea en linea recta o circular. S6lo una causa originaria y absolutamente necesaria
puede ser la «causa primera» del ser en cuanto ser.

7.1.3 La meta del espiritu humano

El «principio de finalidad» ha sido formulado en los siguientes términos: «siempre
gue un ente obra, obra por razén de un fin» (omne agens agit propter finem). Si este fin no

® Richard Rorty y Paolo Flores d’Arcais son dos filosofos han ayudado al ser humano a reconciliarse con la
contingencia y con la finitud, sobre todo con sus libros: RORTY, Richard, Contingency, irony and
solidarity (Cambridge University Press, New York) [trad. cast. de SINNOT, Alfredo Eduardo,
Contingencia, ironia y solidaridad (Paidds, Barcelona 1996); id., Objetividad, relativismo y verdad
(Paidés, Barcelona 1996); FLORES D’ARCALIS, Paolo, Etica senza fede (Giulio Einaudi, Torino 1992)
[trad. cast. de JORDA, Joaquin, El desafio oscurantista: ética y fe en la doctrina papal (Anagrama,
Barcelona 1994)].



63

existe, hay que inventarlo. Pero si existe hay que justificarlo filos6ficamente. Este fin
realmente existente o inventado, ayuda a darle sentido al horizonte de lo existente o, al
menos, a la propia existencia y a la propia accién. Buscamos el sentido porque no
queremos que todo desemboque en el vacio de la nada. Por lo menos ha de ser posible
preguntarnos por esta meta de nuestro espiritu.

Algunos consideran que la finalidad de su existencia es «vivir plenamente en la brevedad
del tiempo». Esta propuesta, y sobre todo las personas que la sostienen, son respetables por
su modestia y honestidad intelectual. Otros, en cambio, orientan el sentido de su
existencia, de su accion y de todo lo existente hacia un ser absoluto e infinito considerado
como Dios. Consideran que la existencia de Dios no sélo es posible, sino actualmente real.
Dios es para ellos la meta Gltima e incondicionada de su espiritu humano. También esta
propuesta y las personas que la sostienen son respetables por su intrepidez y esfuerzo
intelectual. Gracias a su aporte se puede elaborar un «argumento trascendental de la
existencia de Dios»®.

Brevemente, este argumento consiste en lo siguiente: Todo es preguntable, cuestionable e
interrogable. También Dios. Por lo tanto, la cuestién de Dios puede ser planteada por el
ser humano. Para que la pregunta acerca de la existencia de Dios pueda ser planteada al
menos se debe saber que Dios es preguntable. Entonces se sabe algo acerca de Dios pero
se quiere saber mas, y para eso es necesario seguir preguntando, incluso acerca de su
existencia. Dado que la cuestion acerca de Dios puede ser planteada por el ser humano, es
posible buscar argumentos acerca de la existencia o no existencia de Dios.

Este argumento s6lo muestra que la cuestion de Dios es posible. No muestra su existencia
ni su no existencia. El aporte consiste en dejar el camino despejado para buscar ulteriores
argumentos® que estén al alcance del ser humano y que reflexionen acerca de la existencia
0 no existencia de Dios.

% Asi lo nombran Joseph Maréchal y Emerich Coreth.

% Por ejemplo las cinco vias tomasianas, cuyos puntos de partida son los siguientes: 1) el movimiento
metafisicamente considerado como paso de la potencia al acto, 2) la serie de causas eficientes
subordinadas que concurren en la produccion de un efecto, 3) la limitacion en la duracion en los entes, 4)
la graduacién —magis et minus-- de las perfecciones trascendentales que vemos, 5) los entes finitos
desprovistos de inteligencia, que actlan hacia un fin. Otros puntos de partida posibles son los siguientes:
la verdad y la bondad del ente (K. Rahner), la incondicionalidad auténoma de la deber moral (I. Kant), la
trascendencia de la sociedad e historia humanas (J. Maritain), la experiencia religiosa personal y de la
mayoria de la humanidad (C. Diaz, R. Panikkar), la exigencia de que lo posible Ilegue a ser real (E.
Coreth), relacién entre lo condiconado y lo incondicionado (E. Coreth), la necesidad de Dios para la
coherencia racional de la ética discursiva (A. Cortina), la coherencia entre el si a Dios y el si a la realidad
(Hans Kiing), ambiguiedad de la presencia de Dios en el mundo porque Dios no quiso crear una evidencia
empirica para que su existencia fuera irrefutable (L. Kolakowski), la cuadruple diferencia (H.U. von
Balthasar), «Amor, ergo sum» y existe Alguien que me ama (C. Diaz), la pericia de Dios para esconderse
(J. Gaarder), el atractivo femenino (A. Tarelo), la relacion con la persona amada (R. Garcia Glez.), la
opcidn epistemoldgica (R. Garcia Glez.). La base de la mayoria de estas pruebas es la exigencia de una
condicion a priori de posibilidad universal y necesaria para que algo exista y no mas bien nada.



64

En conclusion: El principio de identidad exige un ser necesario incondicionado. El
principio de causalidad remite a una causa primera. Y el principio de finalidad orienta todo
hacia una meta definitiva de todo lo existente. Estas tres conclusiones sirven de base a la
mayoria de las pruebas de la existencia de Dios, y se complementan con la condicién a
priori de posibilidad universal y necesaria para que algo exista y no mas bien nada®.

7.2 Esencia de Dios
7.2.1 Conocimiento anal6gico de Dios

¢Es posible un conocimiento positivo y conceptual del contenido esencial del ser
de Dios? ¢Qué lenguaje es valido para hablar de Dios? ¢ Tiene sentido hablar de Dios? Es
posible una respuesta a esta pregunta con la ayuda de la «filosofia del conocimiento acerca
de Dios» y la «filosofia del lenguaje teoldgico». El principio fundamental que ayuda
elaborar una respuesta correcta es la «analogia» ya explicado anteriormente (en el inciso
4.3).

Los entes son el punto de partida para intentar decir algo sobre Dios. Sin embargo, el
lenguaje cifrado de los entes es ambiguo. Si no se quiere errar, entonces hay que
interpretar los indicios analégicamente, evitando la obsesion de un lenguaje univoco y las
aventuras equivocas de la total diferencia. La relacion gnoseoldgica y linglistica ente el
ente y el ser absoluto es analégica. Por un lado, la analogia de proporcionalidad acentla la
diferencia mayor en el punto limite de similitud entre ambos. Por el otro, la analogia de
atribucién confirma la dependencia existencial del ente respecto al ser absoluto, y la
dependencia gnoseoldgica humana que tiene que partir del ente para hablar acerca del ser
absoluto.

El ser no es Dios, ni Dios es el ser. Tampoco es un ente entre los entes. La palabra «ente»
y la palabra «ser» no se le pueden aplicar univocamente a Dios. Y sin embargo, Dios es, es
decir, es ser y es existente. Por ello mismo, tampoco se le aplican estos términos en
sentido equivoco. Aungue Dios es el totalmente Otro respecto al ente y respecto al ser,
también es el totalmente no Otro. Descartemos la posibilidad de alcanzar un concepto
preciso, directo y definiente acerca de Dios. El Unico lenguaje valido para hablar de Dios
con sentido es el analdgico, con todas sus variantes de tropos literarios: metafora,
oximoro, icono, simil, sinécdoque, paréafrasis y metonimia®. Respetando los limites de este

%7 \/éase la indicacion final de la nota anterior.

% |a analogia indica alguna semejanza en la que se coincide y las diferencias en las que algo diverge; por
ejemplo, todos los entes coinciden en que son, no obstante las diferencias entre todos. La metéafora es
expresa literariamente una semejanza, a menudo nueva y sorprendente, entre dos realidades; por ejemplo,
un erudito es un hombre o una mujer con una inteligencia de pura sangre que conduce su mente al galope
a campo traviesa en persecucion de una idea. ElI oximoro es el recurso literario para unir dos rasgos
contrarios en una sola construccion haciendo que uno y otro queden penetrados mutuamente (oxys
«agudo, penetrante»; méros «romox); por ejemplo, vivo sin vivir en mi, y tan alta vida espero que muero



65

tipo de lenguaje, es aceptable decir que se sabe algo acerca de Dios, pero no se sabe todo.
Desde esta perspectiva, parece inapropiado pensar que Dios sea de indole material y
corporea puesto que no lo hemos percibido sensiblemente. Por ello, si Dios existe debe ser
de caracter espiritual, y para ser Dios tiene que ser «espiritu absoluto».

7.2.2 El ser absoluto

Aunque Dios trasciende lo finito de una manera infinita, se sabe algo acerca de él,
al menos que es preguntable y cuestionable. Gracias al lenguaje analégico se puede decir,
si Dios existe es «el ser por si mismo subsistente» (ipsum esse subsistens) y de modo total.
Quien afirma la existencia de Dios dice: Dios es y no puede no ser, es decir, Dios es
completamente en si (a se) y por si (per se). De ahi se deriva su primer atributo esencial: la
«aseidad» o «perseidad». Por ello, la esencia de Dios es existir en si y por si. En Dios se
identifican totalmente la esencia y la existencia, por eso Dios es «simple». Este es el
segundo atributo esencial de Dios. La simplicidad de Dios indica también que Dios es
accion pura, sin ninguna potencialidad que necesite ser actualizada.

Si Dios no necesita nada porque lo tiene actualmente todo de modo simultaneo, entonces
es «inmutable». Es decir, no le afectan las categorias de espacio y tiempo cémicos. Por
ello, es completamente «trascendente» a los entes, no es un ente entre otros. Su
trascendencia no excluye necesariamente una actividad inmanente y providente. Gracias a
lo anterior, también se le puede decir que Dios es esencialmente «eterno»® y actualmente
«infinito». El significado de cada uno de estos atributos debe interpretarse de modo
analégico y dentro de los limites del lenguaje apofatico y katafatico acerca de Dios.

porque no muero. lcono es un simbolo que apresa a quien lo contempla para indicarle lo que es
inefablemente invisible; por ejemplo, las imé&genes de Dios son simbolos de lo divino que es inefable.
Simil es una comparacion literaria que utiliza la nocion del «como si»; la diferencia entre la metéafora y el
simil consiste en que aquélla descubre una semejanza implicita, y éste simplemente presenta la semejanza
explicita ya patente; por ejemplo, se fue corriendo como si le fueran a entregar una herencia. Sinécdoque
es la forma literaria que toma la parte por el todo; por ejemplo, decir que la Iglesia es jerarquica. La
paréafrasis se vale de una idea semejante expresada con otras palabras; por ejemplo, las palabras sin
accion estan vacias, y la accién sin palabras esta ciega (parafrasis de la célebre expresion kantiana).
Metonimia es la forma literaria que consiste en designar algo con otro nombre basandose en la relacién
que existe entre ambos (metd-6noma, cambio de nombre); por ejemplo, los apodos de las personas.
Todas estas formas literarias estan relacionadas con la analogia y con la metafisica. Dos autores que han
incursionado en este tema son Donald Davidson y Paul Ricoeur. Cfr., DAVIDSON, Donald, Inquires
into truth and interpretation (Oxford University Press) [De la verdad y de la interpretacion:
fundamentales contribuciones a la filosofia del lenguaje (Gedisa, Barcelona 1995°%) 245-262]. Para el
segundo autor cfr., RICOEUR, Paul, La métafore vive (Du Seuil, Paris) [La met&fora viva (Europa,
Madrid 1980) 348-425]. Paul Ricoeur ha insistido sobre todo en la relacidn entre lo meta-forico y lo
meta/fisico.

% La eternidad fue definida en el medioevo por Boecio como «interminabilis vitae tota, simul et perfecta
pOSSessio».



66
7.2.3 El espiritu absoluto

En la simplicidad de Dios se funden ser y actuar. La accion de ser infinita de Dios
es originariamente inmanente. Desde la perspectiva filosofica a la actividad inmanente,
auto/dindmica y espontanea se le llama vida, por tanto, la vida se le puede atribuir a Dios,
y dado que la accion inmanente del ser de Dios es infinita, entonces la vida divina es
infinita. Ya se preciso anteriormente que si Dios existe debe ser de caracter espiritual, y
para ser Dios tiene que ser «espiritu absoluto». Ahora sélo hace falta agregar que su vida
infinita es espiritual. En cuanto espiritu, Dios debe ser inteligente y capaz de actuar
voluntariamente. Si es espiritu infinito, entonces es infinitamente inteligente y volitivo.
Por tanto, sujeto de un saber infinito y un actuar voluntario infinito. El saber infinito de
Dios es auto/conocimiento de su infinitud, y su actuar voluntario una auto/donacion
querida de todo su ser. El saber y el querer divino deben ser infinitos. Dios es inteligencia
subsistente en si y por si misma, y voluntad subsistente en si y por si misma. El saber de
Dios es saberse, y su querer quererse a si mismo.

A raiz de lo anterior, se puede decir analégicamente que Dios es «persona» infinitamente
inteligente y volitiva. O sea, que a Dios se le puede atribuir ilimitadamente la nocion de
«persona» y de «TU absoluto»™. Y por tanto, Dios es capaz de entrar en relacién, consigo
mismo, en su interioridad espiritual, y con otros que no sean igual que él mismo. Esta
doble relacion, de «ser consigo» (selbst Sein) y «ser con otros» (mit Sein), ayuda a
interpretar el caracter personal de Dios como un «s6lo» Dios, pero no como un Dios solo,
y por ello se puede decir que s6lo hay un Dios, pero Dios no esta solo, se hace acompafar.
Esta apertura de Dios es un acto de su libertad infinita que posibilita la existencia de lo
otro y del otro. La presencia del ente finito ha sido posibilitada por la libertad infinita de
Dios. Y dado que la nada fue abandonada, el «no-ser» devino ser, y el ente finito fue
recibo en el ser. A esto se le puede llamar creacion en sentido estricto, no simplemente
produccion o generacion en sentido aristotélico. No hay ningln principio cientifico o
filosofico que justifigue la creacion con una demostracion ldgica concluyente
prescindiendo de la intervencion mediata de Dios. Esto se debe a que la creacion es un
asunto religioso en el cual la «razon pura/tedrica» de la ciencia y la «razon practica» de la
filosofia encuentran sus propios limites. En este asunto la razén sélo se puede permitir a si
misma decir lo siguiente: si se acepta la creacion ésta solo puede ser una accion mediata
del querer infinitamente libre de Dios; y si algo fue creado y todavia permanece en el ser
¢como se ha conservado aun en el ser? Al respecto es posible aceptar un acompafiamiento
mediato y providente por parte de Dios.

" La filosofia puede esclarecer la nocion de un Dios personal. El Dios de los fildsofos no es sélo una
primera causa, un motor inmdvil o un principio absoluto impersonal. La filosofia puede hacer una
interpretacion deista, atea, panteista y panenteista. Y también entre sus posibilidades esta el teismo. Sin
embargo, la filosofia es distinta de la religion, por ello, no le corresponde establecer una relacién mutua y
personal entre el Dios de la fe y el ser humano religioso. Esa es tarea de aquellas religiones que estan
convencidas de que Dios ha salido libremente al encuentro del ser humano revelandose, salvando o
liberando.



67
7.3 Ser humano y Dios
7.3.1 La relacion esencial de cada ente con Dios

Si Dios es el creador de todo, entonces todo ente finito estd referido
originariamente a Dios. Entre los entes y Dios hay una dependencia causal triple: Dios es
el prototipo originario, la primera causa agente y el fin Gltimo de todo; es decir, la causa
ejemplar, eficiente y final de todos los entes. Esta triple causalidad instaura una relacion
real entre los entes y Dios a tal punto que es esencial para cada uno, ser como Dios,
proceder de y volver a Dios, es decir, «ser de Dios» y «ser para Dios».

7.3.2 La relacion espiritual con Dios: hablar a Dios y hablar con Dios, no sélo hablar de
Dios

La relacion esencial de dependencia se convierte en una relacion espiritual con
Dios gracias al ser humano, que es espiritu finito. Su auto/realizacion personal desemboca
en una hetero/realizacion que se abre a la trascendencia personal de Dios. El ser humano
es espiritu en el mundo. Su encarnacion histdrica, personal e inter/subjetiva, y su
trascendencia espiritual trascendente le posibilitan este tipo de relacion con Dios. Sin
embargo, la apertura del hombre a Dios se actualiza libremente o no se realiza. El ser
humano decide libremente si se abre a si se cierra a esta relacion mediante el conocer y el
querer. EI querer libre consuma el conocer. La accion moral confirma el querer libre. Y la
auto/entrega religiosa corrobora la accion moral.

Por ello, la religion posibilita las relaciones més intimas con Dios. La esencia de la
religion “consiste en una realizacion libre y personal del hombre frente a Dios”". Esto
supone un elemento tedrico/intelectivo, practico/moral, y afectivo/emocional. Es decir, la
religion puede responder a las exigencias humanas de auto/realizacion de las estructuras
antropoldgicas denominadas inteligencia sentiente o sensacion inteligente, volicién
tendente y sentimiento afectante. Y dado que en el amor se conjugan estas tres estructuras,
el amor a Dios es la forma suprema de religion. Esta relacion inter/personal requiere
hablar a Dios y hablar con Dios, no sélo hablar de Dios.

7.3.3 Filosofia y religion

La religion es mas que una filosofia. Sin embargo, la religion necesita la filosofia.
La religion puede motivar un estilo de filosofar, y éste puede desembocar en una religion.
Toda religion necesita de una reflexion filosofica. La esencia de la filosofia no excluye la
esencia de la religion. Ambas buscan la auto/realizacion humana. La filosofia cumple esta
tarea planteando correctamente las preguntas acerca del horizonte total de la existencia.

"t CORETH, Emerich, Metafisica: una fundamentacion..., 431.



68

Por ello, la filosofia alcanza su meta si configura metafisicamente la existencia humana en
el horizonte total del ser, y si remite méas alla de si misma, a una relacién religiosa con
Dios. Por su parte, el contenido religioso creido es fecundado por el ejercicio intelectivo
de la filosofia. Al respecto Carlos Diaz escribe: ‘Toda filosofia que no se decapita
desemboca en el océano de la trascendencia’; y Balthasar agrega: ‘Sin filosofia, ninguna
teologia’.

7.3.4 La pregunta formulada a Dios

La pregunta acerca de la pregunta ha sido considerada como el punto de partida de
la metafisica. La pregunta por el ser no puede ser decapitada y acallada en si misma. Esta
pregunta solo es planteada con radicalidad cuando se convierte en pregunta por Dios
trascendiendo el horizonte total del ser. Pero Dios sigue siendo inefable, enigmatico y
desconocido. EI mismo lenguaje analdgico es incapaz de definir con toda precision lo que
Dios es y lo que Dios no es. No puede haber un saber exhaustivo acerca de Dios. Por ello,
la pregunta por Dios sigue en pié. Esta pregunta puede ser respondida por Dios sélo si él
mismo nos sale al encuentro.

En estas circunstancias, el ser humano nunca terminaria de formular una respuesta
definitiva a la cuestion de Dios. Es decir, que la pregunta por Dios se convertiria en una
pregunta a Dios, y Dios es libre de responderla sin que el ser humano tenga porqué
exigirla. De esta manera, la metafisica deja abierta la posibilidad religiosa de una
revelacion que responda a la pregunta humana por Dios y a la pregunta formulada a Dios.
Si Dios decide revelarse tiene que respetar las condiciones de posibilidad humanas para
una recepcién adecuada, especialmente las exigencias intelectivas, volitivas y afectivas. La
revelacion de Dios debe respetar inclusive los criterios humanos de la sensibilidad como
punto de partida para todo conocimiento, de la comprensibilidad y de la aceptacion
voluntaria y sentimental.

Si Dios se quiere revelar debe hacerse parcialmente perceptible, comprensible, aceptable y
atractivo para el ser humano. Por ello, el escenario del mundo, la historia, la existencia
humana, el otro, la corporeidad sensible y la palabra pueden ser vehiculos privilegiados
para la revelacion del espiritu infinito y trascendente de Dios. Mientras tanto, el ser
humano es libre de abrirse a la expectativa de una posible revelacion de Dios que salga al
encuentro del hombre en el mundo y en la historia. Y en el caso de que Dios libremente no
quisiera revelarse, sino guardar silencio, el hombre alcanzaria su auto/realizacion
prestando oido al silencio de Dios™.

2 Cfr., RAHNER, Karl, Horer des Wortes (Késel Verlag, Munich 1963) [trad. cast. de LATOR ROS,
Alejandro Esteban, Oyente de la palabra: fundamentos para una filosofia de la religién (Herder,
Barcelona 1967) 30].



69

EPITOME

VIIl. VALIDACION INTER/SUBJETIVA DE UNA
METAFISICA PROCEDIMENTAL DESDE UNA
POSTURA POST/ILUSTRADA: METAFISICA Y
TRANSMODERNIDAD

Para concluir este curso hagamos una mirada retrospectiva que condense los
lineamientos fundamentales de una metafisica metodica y sistematicamente fundamentada.

La transmodernidad exige una metafisica fundamentada metddica y sistematicamente
mediante un procedimiento intersubjetivo de argumentacion que garantice la validez de las
acciones comunicativas de cada uno de los participantes que interactian como
interlocutores validos dentro de una comunidad ilimitada de comunicacion sin fronteras
ideologicas. A continuacion se ofrecen los lineamientos fundamentales de una metafisica
procedimental desde una postura post/ilustrada a la altura de la transmodernidad.

1) El punto de partida metafisico mas radical que no supone acriticamente nada es la
pregunta acerca de la pregunta. La pregunta amplia sus horizontes cuando supera la
estrechez: a) del ingenuo objetivismo premoderno, b) de la conciencia subjetivista
moderna que se encapsuld enquistada y autopoiéticamente, c) y del hiperindividualismo
narcisista de la postmodernidad emotiva. Por ello, es necesario que la pregunta sea
dialogante, y el dialogo preguntante. Esto es posible gracias a un estilo intersubjetivo que
anime los procedimientos comunicativos de argumentacion entre todos los interlocutores
validos que forman parte de una comunidad ilimitada de comunicacién interactiva sin
fronteras ideoldgicas. Gracias a este tipo de procedimientos se puede llegar a un consenso
racional acerca de las condiciones de posibilidad universales y necesarias para poder
preguntar. Los diversos interlocutores estarian de acuerdo en aceptar que dichas
condiciones de posibilidad son: saber algo y no saberlo todo. Es decir, es posible preguntar
porque se sabe algo atematicamente, y porque no se sabe todo exhaustivamente.

Si es posible preguntar, entonces se puede preguntar por todo, y por tanto, todo es
cuestionable e interrogable. Para preguntar necesito saber algo, al menos que existe y, por
tanto, es cuestionable. Por un lado, la cuestionabilidad se funda en el hecho de saber
atematicamente algo. En cambio, la interrogabilidad se funda en el hecho de no saberlo
todo exhaustivamente. La mayoria de las personas se hacen muchas preguntas particulares.
Sin embargo, el conjunto de todas las preguntas particulares no es la pregunta explicita
acerca del todo. Para abarcarlo de una sola vez es necesario preguntarse explicitamente por
el todo més 0 menos de esta manera: ¢qué es ese todo? Esta es la pregunta por el horizonte
total de todo lo existente y de todo lo preguntable, cuestionable e interrogable. A este



70

horizonte se le llama el horizonte total del ser. Si se puede preguntar por todo, entonces se
puede preguntar por cada uno de los existentes en concreto. Por ello, el horizonte total del
ser constituye la condicion de posibilidad para poder preguntar por cada ente, aunque se
llega explicitamente al ser a partir de cada ente.

2) El método trascendental de la metafisica implica una doble actividad: reduccion y
deduccion. EIl aspecto reductivo tematiza las condiciones de posibilidad del saber, del
querer y del preguntar. En cambio, el aspecto deductivo consiste en inferir las
consecuencias derivadas de las condiciones de posibilidad obtenidas gracias a la
reduccion. En sintesis, pregunto porque quiero saber: pregunto porque ya sé algo y para
saber mas y mejor acerca de todo, y por ello, también acerca del horizonte total del ser,
aunque mi inteligencia finita nunca podra saber todo exhaustivamente sobre la
complejidad del ser. Es decir, mi saber limitado y el horizonte total del ser no se
identifican. Mi saber es limitado, soy un ente finito y temporal similar a los otros
existentes.

3) Realizacion finita y temporal del ser en el ente. Preguntando me doy cuenta de mi
propia finitud. Sé que soy, pero no soy todo ni sé todo. Soy un ente finito y temporal.
También lo son los otros. El conjunto de todos los entes estd necesitado de una
explicacion. El ser de los entes esta delimitado por su propia esencia, y su esencia por una
existencia individual. El ser y la esencia constituyen la substancia de cada ente. La
substancia es afectada por los accidentes. La constitucion metafisica del ente estéa integrada
por los siguientes principios: esse et essentia, quidditas et existentia, ser y accion, accién y
pasién, acto y potencia, substancia y accidentes. Los axiomas fundamentales del ser son
estos: identidad, no contradiccion, tercer excluso, causalidad y finalidad.

4) Realizacion espiritual del ser del ente. Soy un ente finito y temporal, pero también soy
consciente de mi mismo y de mi propia finitud. Esto es posible gracias a la auto/reflexién
que exige en mi la existencia de una interioridad espiritual. Gracias a ello puedo abrirme
inteligente y voluntariamente a la trascendentalidad del ser.

5) La trascendentalidad del ser. Mi espiritu se abre a las propiedades trascendentales del
ser que se manifiesta como perceptible, bueno, verdadero y uno. Ante mi el ser aparece, se
da, se dice y se configura. Siguiendo una via procedimental los diversos interlocutores
validos podrian cuestionar dialégicamente toda la propuesta anterior, y ponerse de acuerdo
en lo siguiente: a) todo es preguntable, cuestionable e interrogable, b) se puede preguntar
por algo y también por todo, c) ese todo es el horizonte de sentido de cada uno de los
existentes, d) al horizonte total que configura el sentido de la constelacion de cada uno de
los existentes se le puede Ilamar «ser», €) algo existe, f) es verdad que existe, g) que bueno
que exista, h) si podemos configurar la unidad de lo existente, entonces podemos darle
sentido, g) el ser humano no puede soportar el sinsentido por largo tiempo, por eso
interpreta, busca, inventa, pregunta, dialoga y argumenta, h) la metafisica es una busqueda
inteligente y una interpretacion creativa inventada por el ser humano para darle sentido a
cada uno de los existentes en el todo.



71

6) Realizacion del ser en el mundo. El ser se realiza en el mundo gracias al universo
material y al universo personal. La esencia de los entes materiales esta constituida por
materia y forma, o materialidad y formalidad. La materialidad es pura indeterminacion que
es actualizada por la formalidad. El universo personal es un entramado de relaciones entre
el yo y el tu para instaurar un nosotros. Las relaciones inter/personales pueden abrirse al
Tu absoluto que es simultdneamente el totalmente Otro y el totalmente no Otro.

7) Si Dios existe €l es la realizacion originaria y absoluta del ser. La apertura del
espiritu humano a la trascendencia del ser y a una potencial relacion personal con el Tu
absoluto es un indicio de la posibilidad de que exista un Dios en el cual se realice
originaria y absolutamente el ser. La filosofia exige la elaboracion explicita y tematica de
una argumentacion sobre la existencia o no existencia de Dios. En cualquier caso, toda
argumentacion filoséfica sobre Dios exige una metafisica del ser que justifique la
mediacion entre los entes y Dios. Sin embargo, la cuestién de Dios exige una opcion

con Dios debe hacerse con plena libertad personal.

Quien dice no a Dios, puede encontrar su auto/realizacion y hetero/realizacion viviendo
plenamente en la brevedad del tiempo, y por lo tanto, sentirse suficientemente feliz. A
largo plazo, la vida compartida con quien le ama podria ayudarle a reconciliarse no sélo
con su propia finitud, sino también eventualmente con todo lo existente, incluso con la
posibilidad de la existencia de un Dios que le ama, y que se lo manifiesta a través de quien
le ama. En este sentido, el amor humano se puede convertir en una via privilegiada para
optar epistemoldgicamente por la existencia de Dios. Sin embargo, el ser humano sigue
siendo libre adn asi para decir no. Quien dice si a una relacién religiosa con Dios posibilita
el cumplimiento de la realizacion de su esencia trascendente dejando que sea fecundada
por Dios. Este tipo de seres humanos consuman su pensamiento filosofico en la religion.
Este tipo de filosofia se abre a un plus religioso que no aniquila el pensamiento humano.
La metafisica se abre a la filosofia de la religion y es fecundada por una relacion religiosa
con Dios.

La metafisica ayuda a la auto/realizacion humana, por ello ayuda a plantear una
antropologia trascendental metafisica. Ayuda también a encontrar el sentido de todos los
entes; por ello fundamenta una ontologia trascendental metafisica. Y esta abierta al ser
absoluto de Dios, por ello desemboca en una teologia trascendental metafisica. Los tres
aspectos estan unidos indisolublemente.

Para una cabeza bien constituida que
no se ha dejado ensuciar el corazon.

3 Cfr., KOLAKOWSKI, Leszek, Si Dios no existe..., 79.



72



73

ESQUEMAS
PARA UNA SINTESIS DE
METAFISICA

PROLOGO

Joseph Maréchal (1878-1944), André Marc (1892-1961), Johannes Baptist Lotz
(1903-1992), Karl Rahner (1904-1984), Bernhard Lonergan (1904-1984), Hans Urs
von Balthasar Pietzcker (1905-1988), Emerich Coreth (1919) y Erasmo Baustista
Lucas (1954).

0. INTRODUCCION
0.1 Para una historia del concepto de metafisica

1) (Qué es metafisica? Pensamiento griego:
Platon (427-347 a.C.)
Aristoteles (384-322 a.C.): Eotw €miotriun Tig 1 dewpel 10 dv 1 Ov
Kol Tol TOVTW LIOP) LRTA Kod® ovTo.

2) Toméas de Aquino (1224 6 1225-1274)
Francisco Suarez (1548-1617)
Francis Bacon (1561-1625)

3) Christian Wolff (1679-1754)
4) Immanuel Kant Reuter (1724-1804)

5) Idealismo aleman posterior a Kant
Johann Gottlieb Ficthe (1762-1814)
Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1775-1854)
Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831)

6) Siglo XIX.
Edmund Husserl (1859-1938)
Nicolai Hartmann (1882-1950)
Karl Jaspers (1883-1969)



74
7) Martin Heidegger (1889-1976)

8) Heidegger dejé pendiente la sistematizacién metddica de la metafisica

0.2 El problema del método de la metafisica

1) ¢ Qué método hay que utilizar para fundamentar y sistematizar la metafisica?
El método mas exigente que puede ser empleado en la metafisica consiste en
preguntar por absolutamente todo.

2) Otros métodos posibles para la metafisica

3) El conocimiento mediato de la metafisica supone un conocimiento inmediato

4) El método trascendental de la metafisica

5) Punto de partida metodoldgico.

¢Por donde hay que empezar? Esta pregunta por el punto de partida se da a si

misma la respuesta: la capacidad de preguntar es el punto de partida buscado.

6) La pregunta es el medio metodoldgico para fundamentar la metafisica.

7) Relacion ente logica y metafisica.

8) Relaciones del método de la metafisica con otros métodos de la filosofia.

* En conclusion: la metafisica no pretende conocer o probar algo completamente

nuevo, del todo desconocido. Por el contrario, trata de explicitar

el saber implicito ya alcanzado atematicamente desde siempre,
pero todavia no comprendido sistematicamente.

. PUNTO DE PARTIDA: TODO ES PREGUNTABLE Y TODO ES
CUESTIONABLE.LA PREGUNTA'Y EL SER
1.1 La pregunta

1.1.1 La pregunta como punto de partida



75

1.1.2 La pregunta acerca de la pregunta: una pregunta dialogante y un didlogo
cuestionante

1.1.3 La pregunta por las condiciones de la pregunta

1.1.4 El pre/saber y la comprehension incompleta como condiciones de la pregunta

1.2 El pre/saber de la pregunta

1.2.1 El pre/saber de la pregunta particular

1.2.2 El pre/saber puro de la pregunta en general

1.2.3 La anticipacion pura hacia lo interrogable en general

1.2.4 La anticipacion pura del ente en general

1.2.5 La anticipacion pura del ser en su totalidad

1.3 El ser como horizonte de la pregunta

1.3.1 El ser como condicién de la pregunta

1.3.2 El ser como lo incondicionado

1.3.3 El ser como lo ilimitado

Il. EL PREGUNTAR COMO REALIZACION DEL DES/CUBRIMIENTO DEL
SER

2.1 Similitud y diferencia

2.1.1 La similitud entre ser y saber

2.1.2 La diferencia de ser y saber

2.1.3 Sujeto y objeto

2.2 Diferencia en la similitud



76

2.2.1 Sujeto y objeto en la realizacion del conocimiento

2.2.2 El objeto en si

2.2.3 Sujeto en si

2.2.4 Sujeto en si, objeto en si e intersubjetividad procedimental
2.2.5 Realizacion del conocimiento, ser en si y realizacion del ser
2.3 Similitud en la diferencia

2.3.1 El ser como similitud formal o general

2.3.2 Objeto material y formal

«objectum materiale intellectus est omne ens; objectum formale intellectus est ens
qua ens».

2.3.3 Similitud relativa y universal

l1l. EL SER EN LA REALIZACION FINITA'Y TEMPORAL

3.1 Ser y esencia (esse et essentia)

3.1.1 La finitud del ente

3.1.2 El ser (esse, existencia 0 accion de existir) como principio indeterminado
3.1.3 La esencia como principio determinativo y limitante

3.1.4 La diferencia entre ser y esencia

3.1.5 Unidad de accion entre ser y esencia

3.1.6 Unidad originaria de ser y esencia

3.2 Ser y accion



77

3.2.1 La accién como autorrealizacion

3.2.2 El ser como fundamento ilimitado de la accion

3.2.3 La esencia como fundamento delimitante de la accién
3.2.4 Accion y reaccion

3.2.5 Substancia y accidente

3.2.6 Posibilidad o potencia como capacidad de accion, y actualizacién o acto como
realizacion activa

3.2.7 Ser absoluto y accién absoluta

3.3 Los axiomas del ser o primeros principios especulativos

3.3.1 El axioma de identidad

«Principio de identidad». La formulacién mas comun: «el ser es necesariamente él
mismo» 0 «el ser es necesariamente ser», es decir, se identifica consigo mismo. La
formulacion negativa de este axioma es la siguiente: el ente no puede ser no ente; el
ser no puede no ser; y lo que es, en cuanto que es, no puede no ser. A esta

formulacion se le conoce como «principio de no contradicciony.

«Principio del tercer excluso» podria ser considerado como un despliegue los otros
dos principios anteriores.

3.3.2 El axioma de causalidad

«Principio de causalidad». Causa es aquello «gue influye sobre el ser o sobre el
devenir de algo, o aquello de lo cual depende su ser o devenir»

3.3.3 El axioma de finalidad

«Principio de finalidad», que se enuncia asi: «siempre que un ente obra, obra por
razon de un fin» (omne agens agit propter finem).

3.3.4 La unidad de los axiomas del ser



IV. EL SER EN LA REALIZACION ESPIRITUAL

4.1 El espiritu en la realizacion

4.1.1 El saber preguntante como auto/realizacion y hetero/realizacion
4.1.2 Realizacién espiritual y conciencia

4.1.3 La esencia del espiritu finito

4.2 Realizacion y horizonte

4.2.1 El espiritu finito y su otro

4.2.2 Horizonte del ser y horizonte del mundo

4.2.3 La inmediatez del mundo

4.2.4 Horizonte del ser y ser absoluto

4.3 Analogia del ser o «analogia entis»

4.3.1 Dialéctica como analogia

4.3.2 Concepto analogo, concepto univoco y concepto equivoco
4.3.3 Analogia y horizonte del ser

4.3.4 La analogia del ser absoluto

4.3.5 La analogia y la posibilidad de un lenguaje teolégico

V. AUTOINTERPRETACION DEL SER

5.1 Ser como unidad
5.1.1 El ser como principio de la unidad



5.1.2 La unidad intrinseca del ser

5.1.3 La unidad extrinseca del ente

5.1.4 Lasingularidad del ente

5.1.5 Unidad y multiplicidad

5.1.6 La analogia de la unidad

5.2 Ser como verdad

5.2.1 La pregunta como saber y querer
5.2.2 La realizacion del espiritu como saber y querer
5.2.3 Verdad éntica y verdad onto/ldgica
5.2.4 Verdad metafisica

5.2.5 Verdad infinita o teoldgica

5.2.6 La analogia de la verdad

5.3 Ser como bondad

5.3.1 Del saber al querer

5.3.2 Bondad o6ntica y ontoldgica

5.3.3 Bondad metafisica

5.3.4 Bondad infinita o teoldgica

5.3.5 La analogia de la bondad

5.3.6 La unidad de los trascendentales

5.4 Ser es estético

5.4.1 El ser se manifiesta: der Sein erscheint

“Ein Sein erscheint, es erfolgt eine Epiphanie: darin ist es schon und
begluckt uns. Erscheinend gibt es sich, was gibt sich uns hin: es ist gut.
Und sich gebend, sagt es sich aus, enthillt sich selbst: es ist wahr (in sich

und im Andern, dem es sich offenbart)”".

79

7 BALTHASAR, Hans Urs von, Versuch eines Durchblicks..., p. 292.[=El ser aparece, deviene como
epifania: por esto él es bello y nos hace felices. Cuando aparece se da, se nos da: el ser es bueno. Y al
darse, se dice terminado, se devela a si mismo: el ser es verdadero (en si y en otro, al que el ser se




80

5.4.2 El ser se da: der Sein erscheinend gibt es sich
5.4.3 El ser se dice: Und sich gebend, sagt es sich aus, enthullt sich selbst

5.4.4 El ser se configura: tiene sentido la epifania, la auto/donacién y la locusién
del ser

5.4.5 El ser uno, verdadero, bueno y ‘estético’
“Was wirklich wahr ist, muf3 auch gut und schon und eins sein””.

5.4.6 Otros trascendentales
5.5 Libertad y posibilidad
5.5.1 Libertad de la voluntad
1) Argumentos de tipo a posteriori.

2) Argumentos de tipo a priori.
3) Prueba fenomenoldgica.

5.5.2 Libertad fundamental
5.5.3 Posibilidad
5.5.4 El ser absoluto como fundamento Gltimo de la posibilidad

5.5.5 Libertad infinita

VI. EL SER EN LA REALIZACION DEL MUNDO
6.1 El universo material: el ser del mundo
6.1.1 Pregunta y percepcion de lo otro

6.1.2 Receptividad y materialidad

manifiesta)]. Cfr. id., Intento de Resumir..., p. 286. El verbo aleman ‘aussagen’ significa declarar, decir,
afirmar; por esta razon la construccion ‘sagt es sich aus’ también se podria traducir simplemente como
‘él se dice’.

> 1d., Versuch eines Durchblicks..., p. 292. [=Lo que es efectivamente verdadero, debe ser también bueno y
‘estético’ y uno]. Cfr. id., Intento de Resumir..., p. 286.




6.1.3 Materialidad como principio

6.1.4 Materia y forma: VAT Kol Lopen
6.1.5 La determinacién particular de lo material
6.1.6 Vida organica

6.1.7 Corporeidad y sensibilidad

6.1.8 Conocimiento espiritual en el mundo
6.2. El universo personal: el ser humano
6.2.1 Yo y t0: el si mismo y el otro

6.2.2 Libertad y comportamiento personal
6.2.3 Necesidad de una relacion personal
6.2.4 Moralidad

6.2.5 Sociabilidad

6.2.6 Historicidad

6.2.7 La trascendencia de la persona

VII. EL SER EN LA REALIZACION ORIGINARIA

7.1 Existencia de Dios

7.1.1 La necesidad y la contingencia de ser: plenitud y menesterosidad
7.1.2 La causa del mundo

7.1.3 La meta del espiritu humano



82

7.2 Esencia de Dios

7.2.1 Conocimiento analdgico de Dios

7.2.2 El ser absoluto

7.2.3 El espiritu absoluto

7.3 Ser humano y Dios

7.3.1 La relacion esencial de cada ente con Dios

7.3.2 La relacion espiritual con Dios: hablar a Dios y hablar con Dios, no sélo
hablar de Dios

7.3.3 Filosofia y religién

7.3.4 La pregunta formulada a Dios

EPITOME

1) El punto de partida metafisico

2) El método trascendental

3) Realizacidn finita y temporal del ser en el ente
4) Realizacion espiritual del ser del ente

5) La trascendentalidad del ser

6) Realizacion del ser en el mundo

7) Dios es la realizacion originaria y absoluta del ser



=

N

w

o

1

o

11.
12.
13.
14.
15.
16.
17.

18.
19.

20.

21.

22.
23.

83

GUIA DEL EXAMEN FINAL
DE METAFISICA

¢Cuales filésofos han ensayado la propuesta de una fundamentacién
metodoldgica y sistematica de la metafisica?

. Menciona al menos siete autores que son relevantes para una historia del

concepto de metafisica.

. ¢ Qué método hay que utilizar para fundamentar y sistematizar la metafisica?
. ¢Cuadl es el punto de partida metodoldgico de la metafisica? Es decir, ¢por donde

hay que empezar sin presuponer absolutamente nada?

. Explica que significa la siguiente frase: «No se puede preguntar ni por lo

absolutamente incognoscible ni por lo absolutamente desconocido».

. ¢Por qué la pregunta acerca de la pregunta debe ser una pregunta dialogante y un

dialogo cuestionante?

. ¢Cudles son las preguntas mas importantes que el ser humano puede formular

cuando se esfuerza por tematizar reflejamente los limites de lo preguntable?

. ¢, Cuales son las dos condiciones de posibilidad de toda pregunta?
. ¢ Por qué algo es cuestionable y porqué es interrogable?
. ¢QuE tipo de preguntar es propio de la metafisica: un preguntar especifico o un

preguntar general? ;Por qué?

Explica que significa la frase: «Todo lo existente constituye una unidad en
cuanto que es y en cuanto que es interrogable».

¢Por qué el ser es el horizonte general y la condicion de posibilidad de toda
pregunta particular?

¢Por qué el preguntar es la realizacion del des/cubrimiento del ser?

¢Cual es la similitud y la diferencia entre ser y saber?

¢ Cudl es el objeto material y el objeto formal de la metafisica?

¢ Cudles son los co/principios de la realizacion finita y temporal del ser? Precisa
en qué consiste cada pareja de esos principios

¢Cudles son los axiomas del ser o primeros principios especulativos? Enuncia
cada uno de los axiomas.

¢Por que el saber preguntante auto/realiza y hetero/realiza?

Explica que significa la frase: «El auto/conocimiento se realiza gracias al
conocimiento del otro y de lo otro».

¢Cuales tipos de analogia se pueden distinguir? Escribe un ejemplo de cada
uno.

Si el ser humano es un ente que realiza finita y temporal al ser, ¢cuales son los
principios metafisicos que explican su constitucion estatica y dindmica?

¢Por que el ser (esse 0 accion de existir) es principio indeterminado?

¢Por queé la «esencia» es un principio determinativo y limitante del ser del ente?



24,
25.
26.
27.
28.

84

¢ Qué tipo de diferencia hay entre ser y esencia?

¢Por qué el ser es el fundamento ilimitado de la accion?

¢Por qué la esencia es el fundamento delimitante de la accion?
¢ Cudles son la diez categorias?

¢Qué es la potencia y el acto?

29 ;/Segun Coreth en que consiste la esencia del espiritu finito?

30.

31.
32.

33.

34.

35.
36.

37.
38.
39.
40.
41.

42.
43.
44,

45.
46.
47.
48.
49.
50.

51.
52.
53.

¢Qué significa la frase: «El conocimiento de la alteridad es condicion de

posibilidad para el autoconocimiento del espiritu finito y para su

autorrealizacion autoconsciente».

¢ Qué es un concepto analogo, un concepto univoco y un concepto equivoco?
¢Qué tipo de analogia es la fundamental desde un punto de vista

«onto/légico/metafisico»?

¢Qué tipo de analogia es la fundamental desde una perspectiva «cronoldgica,

pedagdgica y gnoseoldgica»?

¢Cudles son los seis trascendentales que Tomas de Aquino enumera, y en qué

obra?

¢Qué es la unidad trascendental?

¢En qué se distinguen la unidad intrinseca del ser y la unidad extrinseca del

ente?

¢Qué es la verdad trascendental?

¢En qué se distinguen la verdad éntica, ontoldgica, metafisica y teoldgica?

¢Qué es la bondad trascendental?

¢En qué se distinguen la bondad 6Ontica, ontoldgica, metafisica y teoldgica?

¢Por qué la teodicea no necesita disculpar a Dios de la presencia del mal en el

mundo?

¢Qué garantiza la unidad de los trascendentales?

¢Por qué el ser es estético?

¢Cudles son los cuatro rasgos que muestra atematicamente el encuentro de la

primera infancia entre madre e hijo?

¢Especifica filoséficamente en qué consiste la cuadruple diferencia?

¢Qué significa: «el ser se manifiesta»?

¢Qué significa: «el ser se da»?

¢Qué significa: «el ser se dice»?

¢Qué significa: «el ser se configura»?

(Qué significa: «lo verdadero, lo bueno y lo ‘estético’ estdn tan intimamente

unidos»?

¢ Coémo se clasifican los trascendentales?

¢ Cuéles son las cuatro condiciones de un trascendental?

¢Se puede argumentar filosoficamente la libertad de la voluntad? ¢Con qué tipo

de argumentos?



54.
55.

56.
57.

58.
59.
60.
61.
62.
63.
64.
65.
66.

67.
68.

69.
70.
71.
72.
73.
74.
75.
76.

77.
78.

79

85

¢ Cudl es la esencia de la libertad fundamental del ser humano?

¢Cuales son los dos tipos de universo que se pueden distinguir cuando se
atiende al ser realizado en el mundo?

¢ Cuales son los dos co/principios explicativos del universo material?

¢Cuales son los dos tipos de vida? ¢Qué grados admite el primer tipo? ;Cémo
se despliega el segundo tipo?

¢Cuales son las tres dimensiones que se pueden distinguir en el ser humano?
Utiliza las diversas acepciones

¢Cuales son los tres modos en que se despliega la sensacion inteligente o
inteligencia sentiente?

¢Por qué el ser humano es persona? Especifica el fundamento Gltimo de la
persona.

¢Cuales son los tres o cuatro aspectos que describen la nocion de persona?

¢ Cuales son los cuatro rasgos de la nocién de persona que aporta Paul Ricoeur?
¢Por qué la relacion personal es necesaria para el ser humano?

¢ Cudles son los tres &mbitos fundamentales en los que se desarrolla la persona?
¢ENn qué consiste la opcidn espistemoldgica ante la cuestion de la existencia de
Dios?

¢El no a Dios implica necesariamente la pérdida del sentido de la propia vida y
la renuncia al sentido trascendente de la persona? ¢Por que?

¢ Es demostrable y refutable la existencia de Dios? ¢Por qué?

¢Qué aporte dan los tres axiomas del ser para plantear la cuestion de la
existencia de Dios?

¢En que consiste brevemente el «argumento trascendental de la existencia de
Dios»?

¢Qué tipo de lenguaje es valido para hablar acerca de Dios?

¢Qué atributos se pueden decir acerca de Dios?

¢En qué consiste la relacion esencial de dependencia de todo ente respecto a
Dios? ¢Y en qué consiste la relacion espiritual del ser humano con Dios?

¢Qué relacion existe entre filosofia y religion?

¢Por que la pregunta por Dios se convierte en una pregunta formulada a Dios?
En caso de que Dios libremente no quisiera revelarse ¢cémo alcanzaria el
hombre religioso su auto/realizacion?

¢ Qué significa: «un creyente es impotente para quebrar la resistencia justificada
de una ateo coherente, pero también un ateo es impotente para destruir la
tenacidad de un creyente coherente»?

¢ Qué relacion existe entre filosofia y religion?

¢Por que la pregunta por Dios se convierte en una pregunta formulada a Dios?
En caso de que Dios libremente no quisiera revelarse ¢cémo alcanzaria el
hombre religioso su auto/realizacion?



80.

81.
82.

83.
84.
85.
86.
87.
88.

89.
90.
91.

metafisica? Escribe al menos seis
92.
93.

94.
95.

96.
97.
98.
98.
99.

86

¢ Qué significa: «un creyente es impotente para quebrar la resistencia justificada
de una ateo coherente, pero también un ateo es impotente para destruir la
tenacidad de un creyente coherente»?

EXCLUSIVAMENTE SOBRE LA PRIMERA PARTE DE LOS APUNTES

¢ Qué intenta la metafisica?

¢Qué autor y en qué libro se desgarra la filosofia en tres secciones que tratan
respectivamente de Dios, de la naturaleza y del ser humano?

¢Qué intenta la metafisica gracias a Friedrich Wilhelm Joseph Schelling?

¢Cual es el ébice de la filosofia heideggeriana?

¢Por qué el método trascendental de la metafisica lleva ese adjetivo?

¢ Qué significa trascendental?

¢Qué autor utiliza por primera vez la palabra «Ontologia» en la modernidad?
¢Qué disciplina filosofica sustituye a la metafisica en el panlogismo de Georg
Wilhelm Friedrich Hegel?

¢ Qué dejo pendiente Martin Heidegger respecto a la metafisica?

¢Cudl es la doble actividad que implica el método trascendental?

¢Qué filosofos han ensayado una fundamentacion metddica y sistemética de la

¢ Cudles son los dos tipos de metafisica que distingue Christian Wolff?

¢Desde qué perspectiva vuelve a ser planteada la metafisica en la propuesta de
Georg Wilhelm Friedrich Hegel?

¢Especifica cinco de los primeros rasgos de la postmodernidad?

¢En qué consiste el aspecto reductivo y el aspecto deductivo del método
trascendental?

¢Qué es el apym molvtwv para el primitivo pensamiento griego?

¢ Cudl es el triple contenido de la Metaphysica specialis de Christian Wolff?
¢Qué promulgé Edmund Husserl en el siglo XIX?

¢ Especifica cinco de los ultimos rasgos de la postmodernidad?

¢Cuando uno se pregunta «por donde hay que empezar» qué respuesta surge
como punto de partida de la metafisica?

100. ¢En qué mundo encontro Platon una respuesta metafisica?
101. (A donde lleva. la formalizacion de la metafisica propuesta por Christian

Wolff?

102. ¢(Es correcto decir que la metafisica fue sistematicamente tematizada en el

siglo X1X? ¢Por que?

103. ¢ Cuél es la critica que Gianni Vattimo hace a la metafisica moderna?



87

104. ;La pregunta es preguntable? ;Por qué?

105. ;Como llamo Aristoteles a la metafisica?

106. ¢Cual es la pregunta fundamental que plantea Immanuel Kant Reuter acerca de
la metafisica?

107. ;/Quién representa el primer gran esfuerzo del siglo XX por restaurar la
metafisica?

108. ;Qué método hay que utilizar para fundamentar y sistematizar la metafisica?

109. /Qué implica cada pregunta conscientemente elaborada?

110. ;Cual es la definicion aristotélica de la metafisica?

111. ;En qué tipo de metafisica se encierra el pensamiento kantiano?

112. ;Qué reprocha Martin Heidegger a la moderna filosofia occidental?

113. ;En qué consiste el primer paso para fundamentar la metafisica?

114. ;Qué aporte ha hecho Karl Rahner acerca de la capacidad humana de
preguntar?

115. ;/Cuéles son las tres acepciones de la nocion aristotélica de metafisica?

116. ;Desde un enfoque deconstructivo qué impulsé Kant?

117. ;Segun Martin Heidegger quién es el Unico que plantea la pregunta por el ser?

118. (En qué consiste el método mas exigente que puede ser empleado en la
metafisica?

119. ;Qué intenta la metafisica?

120. ¢(Por qué Toméas de Aquino lleva mucho méas lejos el desarrollo del

planteamiento metafisico de Aristdteles?

121. ¢ Desde un enfoque afirmativo qué nos ha heredado Kant?

122. ;Como se devela el ser segin Martin Heidegger?

123. ; Qué métodos quedan descartados en la fundamentacion de la metafisica?

124. ; Qué significa trascendental?

125. ¢Qué libro de Francisco Suarez ofrece la primera metafisica sistemética de la
escolastica?

125. ¢Qué disciplina ocupa el lugar de la metafisica en la filosofia de Johann
Gottlieb Fichte?

126. ;Cuél es el hogar y la patria de la verdad del ser segun Martin Heidegger?

127. ;Que exige la sistematizacion de la metafisica respecto al pre/saber atematico
y respecto al coexistir ante/predicativo?

128. ¢ Qué filésofos han ensayado una fundamentacion metodica y sistematica de la
metafisica? Escribe al menos seis



