
 1 

 

CUESTIÓN EPISTÉMICO- ANTROPOLÓGICA 

Los sentidos y la razón 

 

 

FILOSOFÍA DE LA INTELECCIÓN 

Y TEORÍA DEL CONOCIMIENTO 
 

 
A los nuevos personajes de Mi ataúd rojo, porque 

han sido mi único consuelo. 

 

Gracias, Señor, porque te lo llevaste antes de que 

nosotros lo hiciéramos malo. Será feliz a tu lado 

porque lo quieres más que nosotros, tanto que 

nunca te fue difícil mostrárselo. Se fue pronto 

contigo, antes de que pudiéramos decirle cuanto le 

necesitábamos. Se fue, y ni siquiera le dijimos 

«gracias». 

 
Palabras iniciales de la homilía de mi funeral 

 

 

 
FACULTAD DE FILOSOFÍA 

 

 

UNIVERSITÄT INNSBRUCK 

Nivel: Licenciatura 3er Semestre 
 

Profesor: 

Pbro. Dr. Roberto García González 

 

 

 

 

 

Collegium Canisianum, Innsbruck, 2015 



 2 

FILOSOFÍA DE LA INTELECCIÓN 

Y TEORÍA DEL CONOCIMIENTO 

FACULTAD DE FILOSOFÍA 

UNIVERSITÄT INNSBRUCK 

3er Semestre: 2015 

Rob. G. Glez. 
 

1. EL PROBLEMA CRÍTICO  

 
 La primera cuestión que la filosofía de la intelección debe resolver es el problema 

crítico. Éste consiste en plantear adecuadamente el problema del conocimiento en base a 

estas tres preguntas cardinales: a) ¿Es capaz el ser humano de conocer la verdad?, b) ¿Con 

cuáles medios?, c) ¿Qué es lo que se conoce? En la historia del pensamiento ha habido 

diversas corrientes filosóficas que responden a estas preguntas.  

 
 

1.1 La posibilidad del conocimiento 
 

 Cuando alguien pregunta ¿es capaz el ser humano de conocer la verdad?, se busca 

una respuesta acerca de la posibilidad del conocimiento humano. Las dos corrientes que han 

respondido a esta pregunta son los escépticos y los dogmáticos. Mientras éstos responden 

afirmativamente a la pregunta, aquéllos lo niegan.  

 
 

1.1.1 Escépticos 
 

Los escépticos dicen: «No, el ser humano no es capaz de conocer la verdad, y por ello 

el conocimiento no es posible».  

 

El escepticismo es una postura filosófica que enfrenta los problemas con desencanto e 

impotencia. Un ejemplo ilustrativo lo recuerda Raissa Oumançoff la esposa de Jacques 

Maritain, cuando ambos eran novios en París. Raissa escribe: ‘Durante una tarde de verano 

paseábamos Jacques y yo por el Jardín Botánico. Aquel día acabábamos de decirnos que, si 

nuestra naturaleza era tan desgraciada que sólo poseía una pseudointeligencia, capaz de 

llegar a todo menos a la verdad, nosotros no podíamos ni pensar ni actuar con dignidad. 

Antes de abandonar el Jardín tomamos una solemne decisión que nos devolvió la paz: no 

queríamos aceptar ningún disfraz. Por lo tanto, decidimos seguir confiando en lo 

desconocido durante algún tiempo más. Y si no tenía éxito aquella experiencia, la solución 

habría consistido en el suicidio. Queríamos morir con un rechazo libre, si no era posible vivir 

ajustándose a la verdad’. Afortunadamente ambos encontraron después a un filósofo que les 

infundió confianza en la vida: Henri Bergson. Jacques Maritain y Raissa Oumançoff no son 



 3 

escépticos, pero estuvieron tentados por ese aciago demiurgo, como tantas otras personas lo 

han estado alguna vez en la vida. 

 

En la historia del problema del conocimiento ha habido algunos personajes que han 

profesado en sus doctrinas filosóficas algunas ideas escépticas. Por ejemplo: la sofística, el 

escepticismo postaristotélico…. 

 

1) Sofistas. Enseñaban el arte del discurso para convencer y imponerse a los demás. 

Habitualmente hacían que el argumento más débil apareciera como el más fuerte. 

 

 Protágoras defendió un relativismo escéptico afirmando que «el hombre es la medida de 

todas las cosas; de las que son en cuanto que son, y de las que no son, en cuanto que no 

son». Según él, todo es relativo y depende de los acuerdos estratégicos que se establecen 

en función de las necesidades sociales del momento. «Todas las ocurrencias y opiniones 

son verdaderas, y la verdad es algo relativo». 


 Gorgias defendió el escepticismo ante la imposibilidad de llegar a la verdad absoluta. Lo 

expresa diciendo: ‘nada existe’; ‘si algo existiera, no sería cognoscible y si pudiéramos 

conocerlo, no podríamos expresarlo’. 

 

2) Escepticismo postaristotélico. En el ámbito teórico, los escépticos defienden que la razón 

no puede conocer la esencia de las cosas y sólo sabemos cómo se nos presentan. La 

percepción no es tampoco garantía de validez objetiva; por tanto, no existe un saber seguro. 

Si esta actitud se aplica al ámbito práctico, la única manera de llegar a la felicidad y a la 

tranquilidad o paz interior es absteniéndose de juzgar o emitir juicios de valor, realizar una 

e)poxh/ (abstención de juicio), no adherirse a ninguna opinión ni adoptar decisiones, porque 

nunca se puede estar seguro de nada. El escepticismo postaristotélico se desarrolla en cuatro 

etapas: escepticismo extremo, Academia media, escepticismo clásico y el último 

escepticismo antiguo.  

 

a) El escepticismo extremo fue iniciado por Pirrón de Elis (años 360-270 a.C.). Pirrón no 

escribió nada, sólo se limitó a vivir su escepticismo extremo. Su propuesta básica fue: «no 

creer en nada, abstenerse de juzgar, desconfiar de los sentidos, vivir en la apatía ataráxica, es 

decir, en completa indiferencia: en esto consiste la sabiduría escéptica». La duda es la 

verdadera sabiduría.  

 

b) La Academia media estuvo representada por Arcesilao (315-241 a.C.) y Carnéades (214-

129 a.C.). Ambos profesan un probabilismo escéptico. Decían: «Ninguna representación es 

evidente. Nunca estamos seguros de estar en posesión de la verdad. Algunas 

representaciones son verosímiles o probables, y eso basta para vivir».  
 

c) El escepticismo clásico estuvo representado por un seguidor de Pirrón: Enesidemo (s. I 

d.C.), que es un fenomenista escéptico. Según Enesidemo los seres humamos pueden creer 



 4 

en las apariencias en tanto que están inmediatamente presentes a la conciencia y se le 

imponen. Pero se puede dudar de todo lo demás. 

 

d)  El último escepticismo antiguo fue desarrollado por Sexto Empírico (s. I-II d.C.) quien 

propugnó un fenomenismo escéptico. Admite sólo aquellos fenómenos observables, cuyas 

sucesiones constantes y regulares los hace previsibles para actuar sobre ellos. 

 

* En el Renacimiento, Montaigne (1533-1592) llegará a considerar que la duda es 

una blanda almohada sobre la que debe reposar toda cabeza bien constituida.  

 

 

3) Argumentos escépticos 

 

a) Las contradicciones que hay entre las diversas propuestas de los filósofos. No existe 

ningún asunto en la que todos los filósofos estén de acuerdo. Y mucho menos cuentan con 

criterios eficaces que sean suficientemente claros para resolver los problemas filosóficos y 

permitir un acuerdo racional acerca de la verdad. No lo ha habido y nunca lo habrá. 

 

b) Los diversos datos que nos ofrecen los sentidos externos e internos con mucha frecuencia 

son erróneos. ¿Cómo se puede estar seguro de que lo que nos parece verdadero en verdad lo 

sea necesariamente? 

 

c) La relatividad del conocimiento. Cada conocimiento es relativo a otros. No se puede 

conocer algo aislándolo de su contexto u horizonte. Pero es imposible conocerlo todo. Por 

tanto, no conocemos la verdad íntegra acerca de nada.  

 

d) El diadelo: es un argumento puramente lógico. Si una proposición no es demostrada, 

entonces no hay ninguna razón para admitirla. Para demostrarla se tiene que apelar a un 

principio formal, que a su vez necesita ser demostrado. De manera que surge una cadena 

ilimitada de principios que no se pueden demostrar. Y a fin de cuentas nada queda 

demostrado, porque no se puede conocer la verdad. 

 

 

4) Examen de los argumentos escépticos 

 

a) Las contradicciones entre las diversas propuestas de los filósofos son innegables. Los 

escépticos están en lo cierto. En esto podemos estar de acuerdo con ellos. Por lo tanto, existe 

al menos un punto acerca del cual no hay contadicciones. Esta verdad es conocida y aceptada 

incluso por los escépticos. Es decir, que hay al menos una verdad que el ser humano es capaz 

de conocer y, por consiguiente, el conocimiento es posible. Si de hecho los escépticos ya lo 

saben entonces su postura anti/gnoseológica resulta inconsistente y no consecuente. El 



 5 

mismo Richard Rorty escribe: «es más difícil que los filósofos se pongan de acuerdo, porque 

los problemas filosóficos son más complejos y difíciles que los científicos»
1
. 

 

b) Sí, los diversos datos que nos ofrecen los sentidos externos e internos con mucha 

frecuencia son erróneos. Los escépticos tienen razón. La historia humana nos atestigua 

todos los errores que los seres humanos hemos cometido. Por ello, los escépticos nos han 

ayudado a descubrir una segunda verdad además de la expuesta en el inciso anterior. La 

aceptación de nuestros múltiples errores es la proclamación de una verdad conocida por el 

ser humano. Por lo tanto, el ser humano es capaz de conocer esta segunda verdad y, por 

consiguiente, el conocimiento es posible. Si algún escéptico se negara a aceptarlo, parecería 

más honesto decir: ‘Yo no soy capaz ni puedo conocer la verdad’. Y si en este caso su 

locución no fuera falsa respetaríamos su modestia intelectual. Pero si fuera verdadera, ese 

descubrimiento sería el conocimiento de una verdad, y por lo tanto, su postura 

anti/gnoseológica resultaría inconsistente y no consecuente. 
 

c) Cierto, la relatividad del conocimiento es patente. Los seres humanos sólo conocemos 

algo, y nunca podremos conocerlo todo exhaustivamente. Pero que bueno que conozcamos 

algo, al menos las características más indispensables. Que bueno que no conozcamos todo, 

porque se nos presenta el reto inextinguible de seguir preguntando. La relatividad del 

conocimiento nos invita a exponer nuestros puntos de vista dentro de una comunidad 

intersubjetiva de comunicación para que, a través de los procedimientos de diálogo, podamos 

alcanzar un consenso racional en los mínimos indispensables que nos ayuden a convivir 

como seres humanos.   

 

d) Es cierto que el cocimiento humano está constituido por una cadena ilimitada de 

principios, muchos de los cuales no se demuestran en cada caso ni por todos los 

investigadores porque su demostración no es necesaria siempre. Es razonable confiar en el 

trabajo hecho por otros y a largo plazo sería desgastante dudar de todo. Por eso hay opciones 

epistemológicas que pueden ser inteligentemente tomadas por los investigadores honestos, 

sobre todo cuando las pruebas y las argumentaciones no son concluyentes para demostrar ni 

el sí de la verdad ni el no de la falsedad de un dato. Además, hay que tener en cuenta que no 

todos los principios son indemostrables y que algunas proposiciones se pueden probar, sea 

por verificación o por falsación. Por lo tanto, el ser humano es capaz de conocer la verdad, 

aunque estos logros no sean victorias definitivas. 

 

 

5) Conclusión 

 

 El error y la probabilidad sólo tienen sentido en el marco de lo verdadero y lo cierto. 

La verdad y la certeza acreditan los errores y lo que es probable. Así pues, si nada es verdad, 

nada es erróneo; y si nada es cierto, tampoco nada es probable. Donald Davidson escribe al 

                                                           
1
 Cfr., RORTY, Richard, El giro lingüístico: dificultades metafilosóficas de la filosofía lingüística 

(Paidós/I.C.E., Barcelona 1990) 53. 



 6 

respecto: “Los lineamientos generales de nuestra visión del mundo son correctos; 

individualmente y grupalmente podemos equivocarnos mucho, pero sólo a condición de que 

a grandes rasgos vayamos por buen camino”
2
. La meta de la búsqueda hermenéutica e 

intersubjetiva de la verdad no persigue el absurdo de hacer desaparecer el disenso y el error. 

Más bien hay que reconocer que sólo el consenso racional acerca de la verdad da el marco 

dentro del cual pueden interpretarse las controversias y los errores. “Ver un exceso de 

sinrazón en los otros es simplemente socavar nuestra capacidad de comprender a qué se debe 

que sean tan poco razonables”
3
. Es irracional creer que los demás son siempre irracionales. 

 

En conclusión, hay que agradecer al escepticismo sus óbices porque nos invitan a reflexionar 

críticamente acerca de la capacidad humana para conocer la verdad, es decir, acerca de la 

posibilidad del conocimiento. El escepticismo pretende destruir todo fundamento que tenga 

rasgos de dogmatismo. Los aportes del escepticismo son fundamentalmente verdaderos, pero 

insuficientes. Sus errores no están tanto en lo que dicen, cuanto en lo que intentan callar. 

 
 

1.1.2 Dogmáticos 
 

Los dogmáticos aseveran enfáticamente: «Sí, el ser humano es capaz de conocer la 

verdad, y por ello el conocimiento es posible». La propuesta dogmática se bifurca en dos 

corrientes denominadas «dogmatismo ingenuo» y «dogmatismo crítico».  

 

1) Ante la pregunta «¿es capaz el ser humano de conocer la verdad?», el dogmatismo 

ingenuo afirma: «Sí, siempre y sin esfuerzo». El término do/gma significa una doctrina fija, 

una resolución dictaminada o un edicto decretado. Para el dogmatismo ingenuo ni siquiera 

existe problema del conocimiento, porque ignora olímpicamente el planteamiento crítico de 

la posibilidad del conocimiento. La ingenuidad de esta postura se sustenta en una confianza 

en la razón humana, todavía no acechada por ninguna duda. Dicho con sarcasmo, un 

dogmático ingenuo tiene un cerebro tan pequeño, que no le cabe ni la menor duda. La 

confianza ingenua de este dogmatismo ignora la mediación cognoscitiva entre lo real y lo 

conocido por el sujeto. No tiene en cuenta los límites de la percepción y de la inteligencia 

humanas. El dogmático primero habla y luego piensa, porque su lengua es más rápida que su 

inteligencia. En palabras kantianas: este tipo de dogmatismo es el proceder gnoseológico que 

«no hace crítica de su propio poder». El dogmatismo ingenuo es una postura pre/crítica, y en 

muchos casos pre/filosófica. Se asemeja a la ingenuidad del vulgarmente llamado «sentido 

común», y subyace en la credulidad ordinaria del hombre de a pié que dice «nomás porque lo 

veo lo creo». Al respecto ni siquiera se le ha ocurrido preguntarse si esa expresión significa: 

«sólo debo creer lo que veo», o «sólo porque lo veo, lo he creado».  

 

2) Por su parte, el dogmatismo crítico, ante la pregunta inicial acerca de la posibilidad del 

conocimiento responde: «Sí, el ser humano es capaz de conocer la verdad, aunque con 

                                                           
2
 DAVIDSON, Donald, De la verdad y de la interpretación: fundamentales contribuciones a la filosofía del 

lenguaje (Gedisa, Barcelona 1995
2
) 22. 

3
 Ibid., 162. 



 7 

esfuerzo y de modo limitado, no obstante los errores». La actitud dogmática crítica es una 

postura más coherente que el escepticismo y que el dogmatismo ingenuo porque al menos 

toma conciencia del esfuerzo continuo que el ser humano debe ejercitar para conocer 

limitadamente la verdad, dejando un margen de error en cada conocimiento humano. Sin 

embargo, no es suficientemente crítico porque le falta plantear con precisión reflexiva las 

preguntas del origen y el contenido del conocimiento humano acerca de la verdad. Estas 

cuestiones han sido respondidas por otras corrientes filosóficas distintas al dogmatismo.  

 
 

1.2 El origen del conocimiento 
 

 

Quien pregunta «¿cuáles son los medios para conocer la verdad?», intenta llegar al 

origen del conocimiento humano. Las dos corrientes que han respondido esta cuestión son el 

empirismo y el racionalismo. Estas corrientes confrontan los sentidos y la razón de modo 

antagónico. ¿De cuál de estas dos fuentes parte el conocimiento humano? ¿Dónde reside el 

origen decisivo del conocimiento? 
 

 

1.2.1 Empirismo cientificista o naturalismo 
 

 

La palabra procede etimológicamente de e)mpeiri\a, es decir, «experiencia sensible». 

Cuando esta corriente se pregunta «¿cuáles son los medios para conocer la verdad?», asegura 

con firmeza: «Sólo los sentidos son los medios y el origen decisivo del conocimiento 

humano. La única fuente del conocimiento humano es la experiencia sensible». El empirismo 

es una corriente que ha ido evolucionando a lo largo de la historia. Sus metamorfosis son 

proteicas, como el personaje griego. En los siglos XVIII y XIX se convirtió en cientificismo, 

materialismo y positivismo. En el siglo XX devino neo/positivismo, pragmatismo, 

utilitarismo e instrumentalismo. Todas ellas son propuestas filosóficas de inspiración inglesa 

y francesa en cuya base se encuentra el empirismo.  

 

 

1) Declaraciones de los filósofos 

 

Heráclito de Éfeso (544-484 a.C. ca.) es un pensador griego que propone un sensimo 

al afirmar: pa/nta r(ei= (=todo fluye), nada permanece; nadie puede bañarse dos veces en el 

mismo río. Epicuro de Samos (341-270 a.C.) enseñaba en El Jardín que el bien del hombre 

es lo que los sentidos disfrutan, es decir, «el palcer (h(donh/), que es el principio y el fin de 

una vida feliz». Guillermo de Ockham (1298-1349) niega la existencia de conceptos 

universales y acepta que sólo hay individuos singulares observables a los que percibimos 

sensiblemente. 

 

Al empirismo inglés pertenecen: Francis Bacon (1561-1626), Thomas Hobbes (1588-1679), 

John Locke (1632-1704), George Berkeley (1685-1753) y David Hume (1711-1776) que fue 



 8 

el más célebre. Hume consideraba que no hay ideas innatas ni conceptos abstractos, pues el 

conocimiento se reduce a impresiones sensibles; éstas son subjetivas, y el conocimiento 

encuentra sus límites en el ámbito de los fenómenos. El sensismo francés está representado 

por Condillac (1715-1780), quien afirma que sólo existe una fuente de conocimiento, a 

saber, la sensación; el pensamiento no es más que una facultad sofisticada que experimenta 

las sensaciones. El positivismo francés de Auguste Comte (1798-1857) es un despliegue del 

empirismo, al igual que el utilitarismo de John Stuart Mill (1806-1873) y Herbert Spencer 

(1820-1903), el pragmatismo de William James (1842-1910) y Charles Sanders Peirce 

(1839-1914), y el instrumentalismo de John Dewey (1859-1952). 
 

 

2) Argumentos empíricos 

 

a) El primer argumento proviene del positivismo francés de Auguste Comte. El progreso 

histórico de la humanidad demuestra que el pensamiento positivo es la forma más 

desarrollada que ha alcanzado la inteligencia humana. Después de haber superado los 

estadios mítico/teológico y filosófico/metafísico la humanidad ha llegado por fin al estadio 

científico/positivo que ha renunciado a toda explicación abstracta de la naturaleza para 

limitarse a conocer los fenómenos y las leyes que los rigen, de manera que sea posible saber, 

prever y poder controlar.  

 

b) Un segundo argumento se inspira en Berkeley, quien sostiene: «Es un hecho constatable 

que no poseo una maravillosa facultad de formar ideas abstractas. No puedo representarme 

en abstracto a un hombre que no sea  ni alto, ni bajo, ni blanco, ni negro. La abstracción es 

imposible dado que no podemos concebir las cualidades separadas del sujeto en el que 

subsisten». Por consiguiente, todos nuestros conceptos, incluso los más abstractos, proceden 

de la experiencia sensible; y por lo tanto, nada hay en nuestros conceptos que no que no 

proceda de la experiencia sensible. 

 

c) El argumento más consistente procede de Hume, y se dirige contra el principio de 

causalidad: «Éste principio no es evidente, pues por más que analicemos el efecto nunca 

encontraremos empíricamente su causa. El principio de causalidad no es un dato de la 

experiencia sensible. No es perceptible el vínculo entre dos fenómenos a los que 

habitualmente se les denomina efecto y causa por costumbre. Lo único que se percibe es un 

contacto y una sucesión entre esos fenómenos». 

 

 

3) Examen de los argumentos empiristas 

 

a) Hay que agradecer al pensamiento positivo el amplio desarrollo científico y tecnológico 

que nos permite saber, prever y controlar los fenómenos de nuestro mundo y las leyes que los 

rigen. Sin embargo, la ciencia y la tecnología han propiciado un deterioro ambiental de 

nuestro planeta como alto precio que hay que pagar por el progreso. Cabría preguntarnos si la 

ciencia y la tecnología han contribuido a que los seres humanos seamos significativamente 



 9 

más felices que en otras épocas, o si sólo vivimos de modo más confortable. Pero el núcleo 

fundamental de la contra/argumentación es el siguiente: No son los órganos sensibles los que 

perciben; el sujeto es quien percibe a través de sus sentidos. Los sentidos sin la inteligencia 

son torpes y es fácil engañarlos. Además, todos los hechos empíricos necesitan una 

interpretación inteligente; sin ella, los hechos son estúpidos.  

 

b) De acuerdo, todos nuestros conceptos proceden de la experiencia sensible, incluso los más 

abstractos. La existencia de estos conceptos es un hecho innegable. Al proceso por el cual 

llegamos a formarlos se le llama abstracción, y consiste en descubrir lo esencial a partir de lo 

particular, prescindiendo de los datos accidentales. Si de hecho logramos abstraer, entonces 

existe una facultad no maravillosa, sino limitada y modesta de acuerdo a las posibilidades 

humanas.  

 

c) Efectivamente, el principio de causalidad, en cuanto principio, no es un dato de la 

experiencia sensible, sino una exigencia de la inteligencia humana. Sin él la misma ciencia 

sería imposible porque no habría manera que prever y controlar la rebeldía de los hechos. Sin 

embargo, el principio de causalidad no se reduce al contacto y a la sucesión entre dos 

fenómenos. Así pues, el día sigue a la noche, y la noche al día; sin embargo, ninguno es 

causa del otro ni su efecto. El empirismo debe ampliar su noción de causa de la siguiente 

manera: causa es aquello que influye sobre el ser o sobre el devenir de algo, o aquello de lo 

cual depende su ser o devenir.  

 

 

4) Conclusión 

 

 

 El empirismo es valioso porque constata que nada hay en el intelecto que no haya 

pasado por los sentidos. Por ello no hay ideas innatas; éste es un acierto laudable del 

empirismo. Por otro lado, la sensación es valiosa, pero sola es torpe. La percepción es 

condición indispensable en cuanto origen del conocimiento, pero no es causa suficiente. Sin 

los sentidos no se conoce la verdad, pero con los puros sentidos tampoco. Por ello, queda 

claro que el empirismo es un buen punto de partida, pero no basta para explicar el origen del 

conocimiento. Si se recurre sólo a los sentidos, se degrada la actividad cognoscitiva del ser 

humano inteligente.  

 

Con cuanta razón José Antonio Marina escribe: «Los animales disponen de una inteligencia 

cautiva, en cambio, los seres humanos empleamos una inteligencia libre. El hombre ha 

dejado los cacareos, berridos y bramidos, y ha inventado diecinueve mil lenguas, el canto y 

la ópera. Por naturaleza somos miopes, en comparación con el águila. Sin embargo, por la 

inteligencia hemos llegado a ver lo que parecía invisible»
4
.   

 
 

                                                           
4
 Cfr., MARINA, José Antonio, Teoría de la inteligencia creadora (Anagrama, Barcelona 1996) 19-20. 



 10 

1.2.2 Racionalismo apriorista o intelectualismo 

 

 

 Cuando a los racionalistas se les pregunta «¿cuáles son los medios para conocer la 

verdad?», responden: «Sólo la razón es el medio y el origen decisivo del conocimiento 

humano. La única fuente de nuestro conocimiento es la razón». En la Antigüedad griega 

Parménides (540 a.C. ca.) puso un precedente de apriorismo racionalista. La Modernidad fue 

testigo del desarrollo de esta corriente representada por René Descartes (1596-1650), Nicolás 

Malebranche (1638-1715), Baruch Spinoza (1632-1677), Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-

1716) y Christian Wolff (1679-1754). Además hay que incluir otros dos autores que llevaron 

a su plenitud la empresa de la razón moderna: a) Immanuel Kant Reuter (1724-1804), que es 

un filósofo idealista heredero del empirismo de Hume; b) y Georg Wilhelm Friedrich Hegel 

(1770-1831), que culminó la apoteosis de la razón con su idealismo absoluto. 

 

 

1) Declaraciones de los filósofos 

 

 Parménides considera que la vía de los sentidos nos lleva a aceptar la multiplicidad y el 

cambio, que las cosas son y al mismo tiempo no son. La sensibilidad muestra un mundo 

ilusorio de apariencias. 

 

 Descartes duda de los sentidos porque nos llevan a confundir el sueño y la realidad. 

Después de ponerlo todo en duda, se da cuenta de que lo único de lo que no se puede 

dudar es del hecho de estar dudando, y si estamos dudando significa que estamos pensan-

do. Por tanto, podemos afirmar una primera evidencia: «pienso, luego existo», (cogito, 

ergo sum). También podemos afirmar con certeza que el pensamiento contiene ideas 

«innatas», como Dios y el alma, presentes en el pensamiento sin mediación de la 

experiencia sensible. 

 

 Spinoza intenta construir una moral geométricamente demostrada con base en la pura 

razón. Leibniz rastrea una ciencia integral basada en el álgebra y el cálculo. Wolff elabora 

una metafísica deductiva a partir de puras nociones abstractas. 

 

 Kant citó a juicio a la razón para determinar su alcance y sus límites. De Kant es la célebre 

expresión escrita en la Lógica trascendental de su Crítica de la Razón Pura: «Los 

conceptos, sin contenido intuitivo, están vacíos; las intuiciones, sin conceptos, están 

ciegas». Esto significa que sin el a posteriori de la percepción, el a priori de la razón está 

vacío; y sin el a priori de la razón, el a posteriori de la percepción está ciego. Kant 

representa un hito histórico de la síntesis entre empirismo y racionalismo. Sin embargo, 

posteriormente Hegel va a propugnar su panlogismo con este famoso slogan escrito en su 

Filosofía del Derecho: «Todo lo real es racional, y todo lo racional es real». 

 

 

2) Argumentos racionalistas 



 11 

 

a) El método de la filosofía cartesiana exige como primera regla de evidencia «no aceptar 

como verdadera ninguna cosa que no se presente ante la razón de manera clara y distinta». 

Ninguna evidencia clara y distinta puede proceder de la sensibilidad corpórea (res extensa) 

que con cierta frecuencia nos engaña. Por el contrario, el saber verdadero procede de la razón 

(res cogitans) que es capaz de llegar a la primera evidencia que fundamenta el conocimiento, 

a saber: «pienso, luego existo», (cogito, ergo sum). Además, es posible descubrir con certeza 

la existencia de ideas «innatas», como Dios y el alma, presentes en el pensamiento sin 

mediación de la experiencia sensible. 
 

b) Desde una perspectiva leibniziana, el ser humano es una mónada, es decir, un pequeño 

universo cerrado. Para conocer no necesita la sensibilidad, le basta reflexionar. Cada vez que 

conoce una verdad el espíritu humano la saca de sí mismo por auto/reflexión. 

 

c) La filosofía kantiana busca un conocimiento universal como el saber científico de la Física 

y de la Matemática. Este conocimiento no puede fundarse en la experiencia sensible que es a 

posteriori, es decir, particular y probable. Los juicios analíticos a posteriori no sirven ni a la 

ciencia ni a la filosofía, porque son repetitivos y particulares. Sólo deben ser admitidos los 

juicios sintéticos a priori porque hacen avanzar a la ciencia con conocimientos nuevos, y 

porque son universales y necesarios. Estas dos últimas características se deben a que los 

juicios sintéticos a priori no proceden de la sensibilidad, sino de la razón. 

 

d) La filosofía hegeliana sostiene que «todo lo real es racional, y todo lo racional es real».  

 
 

3) Examen de los argumentos racionalistas 
 

a) La falla fundamental del primer argumento es de carácter antropológico. No es correcto 

separar la sensibilidad corpórea (res extensa) y la razón (res cogitans), porque el ser humano 

es una unidad coherencial primaria. La sensación es inteligente, y la inteligencia es sentiente. 

La razón es un modo de intelección, no una facultad separada de los sentidos, es razón 

sentiente. Por otra parte, la filosofía personalista ha «descarte/ado» el cogito y el ego como 

solitario punto de partida para el conocimiento, dado que el tú y el yo son congéneres. 

Conocer es «co/nacer». Por último, hay que desechar categóricamente la existencia de ideas 

innatas, porque nada hay en el intelecto que no haya pasado por los sentidos, excepto el 

mismo intelecto. 

 

b) El segundo argumento desatiende el hecho de la interacción entre el ser humano y los 

elementos del universo. No tiene en cuenta que realmente todo el universo interactúa como si 

no supiese estar solo, y que esto es válido con mayor razón para el ser humano. Además, 

supone la existencia de ideas innatas, ya desautorizadas por el argumento precedente. La 

mayor dificultad de este argumento es la siguiente: quien rompe las amarras con lo real 

sumergiéndose en el océano inconmensurable del yo difícilmente volverá al puerto; lo arduo 



 12 

no es acceder a la conciencia subjetiva, sino salir de ella. Son muchos los náufragos que se 

han ahogado ya. 

 

c) El tercer argumento confunde el saber científico y el saber filosófico. La filosofía no 

necesita ser ciencia al estilo de la Física y de las Matemáticas. Le basta ser una disciplina con 

un método reflexivo. Por lo demás, el mismo Kant intentó una síntesis conciliadora entre el 

empirismo de Hume y el racionalismo de Wolff. Con cuánto acierto escribió aquella célebre 

expresión en los primeros párrafos de la Lógica trascendental de su Crítica de la Razón 

Pura: «Los conceptos, sin contenido intuitivo, están vacíos; las intuiciones, sin conceptos, 

están ciegas». Esto significa que sin el a posteriori de la percepción, el a priori de la razón 

está vacío; y sin el a priori de la razón, el a posteriori de la percepción está ciegamente 

estúpido. Por tanto, al igual que la filosofía, la misma ciencia exige un elemento a priori y 

otro a posteriori para el conocimiento de la verdad. 

 

d) El cuarto argumento supone un panlogismo filosófico, es decir, supone que todo es razón 

o que todo es pensamiento. Lo real es engullido por la razón. Nuestra experiencia, por el 

contrario, nos muestra que a veces lo real se presenta de modo disonante y ‘negativo’; que 

algunas veces, lejos de estar estructurado de modo inteligible y armónico, el mundo se 

presenta como la ‘casa del horror’ y como contradictorio. Por ello, sería preferible afirmar: lo 

real suele ser razonable, y a veces lo razonable se hace realidad, pero no siempre.  

 

 

4) Conclusión 

 

 En primer lugar, el gran mérito del racionalismo consiste en valorar la inteligencia 

humana en su modalidad racional. Sin embargo, exagera sus alcances rompiendo su unidad 

originaria con la sensibilidad. Las exageraciones de la razón serán criticadas por la 

postmodernidad. En segundo lugar, el racionalismo no justifica críticamente la existencia de 

las ideas innatas. En tercer lugar, el papel de la razón es importante en el proceso del 

conocimiento, pero la sola razón está vacía sin el contenido aportado por la sensibilidad. 

Razón y sensación son congéneres. Sin la razón no se conoce, pero con la pura razón 

tampoco. En fin, que algunos de los argumentos racionalistas son lógicamente correctos, 

pero su base demostrativa es frágil. Otros tienen una base demostrativa sólida, pero su 

conclusión rebasa las premisas. 

 

 

1.2.3 Síntesis conclusiva a la cuestión del origen del conocimiento 
 

Parafraseando a Kant es correcto decir: «una razón sin sensibilidad estaría vacía, y 

una sensación sin razonamiento estaría miope y animalizada». El empirismo no percibe que 

los sentidos son condición necesaria del conocimiento, pero no son causa suficiente. Y el 

racionalismo no comprende que «nada hay en el intelecto que no recibamos por medio de los 

sentidos excepto el mismo intelecto». El problema fundamental de ambas posturas es de 

origen antropológico porque separan el intelecto racional de la sensibilidad humana. Esta 



 13 

deficiencia es colmada si se acepta que el hombre es una unidad coherencial primaria,  que 

conoce como una unidad substancial, integral y originaria, de inteligencia sentiente o 

sensación inteligente. 

 

 

1.3 El contenido del conocimiento 
 

 

Después de haber respondido a las preguntas acerca de la posibilidad y el origen del 

conocimiento, faltaría plantearse la cuestión acerca del contenido del conocer, cuya 

formulación es la siguiente: ¿Qué es lo que se conoce? Hay tres corrientes de pensamiento 

que responden a esta pregunta: el fenomenismo, el idealismo y el realismo. 

 
 

1.3.1 Fenomenismo  
 

 El término aino/menon significa, «apariencia, fenómeno», como algo opuesto a 

ou/menon, es decir, «esencia, fundamento». El fenomenismo sostiene que no podemos 

conocer las cosas como son en sí, sino como nos aparecen, sólo como son para nosotros. Si 

alguien pregunta «¿qué es lo que se conoce», esta postura filosófica responde: sólo 

fenómenos o imágenes sensibles que se relacionan entre sí, éstos son el contenido del 

conocimiento. No se niega que exista un fundamento real, pero se considera que no se puede 

conocer su esencia. Se puede conocer que el ou/menon existe, se sabe «que es», pero no se 

sabe «qué es», es decir, lo que es. En breve, el fenomenismo sostiene lo siguiente: 1º) El 

conocimiento humano se limita al aino/menon, 2º) la esencia del ou/menon es 

incognoscible, 3º) los fenómenos proceden del ou/menon real o de las condiciones a priori 

del sujeto; en el primer caso el fenomenismo es sensista a posteriori, y en el segundo caso es 

un fenomenismo apriorista.  

 

La mejor solución al fenomenismo ha sido inspirada por Kant, aunque supera la misma 

propuesta de Kant: el aino/menon sin el ou/menon está ciego, y el ou/menon sin el 

aino/menon está vacío. Por lo mismo, el a priori y el a posteriori son congéneres; la 

conjunción de ambos da contenido al conocimiento. 

 

 

1.3.2 Idealismo 
 

 Cuando el idealismo se pregunta «¿qué es lo que se conoce?», responde 

reflexivamente: El ser humano conoce puras ideas que el sujeto elabora a partir de sus 

propias categorías, ése es el contenido del conocimiento. Platón  (427-347 a.C.) propuso la 

teoría de la Ideas en la Grecia Antigua. Al comienzo de la Modernidad René Descartes 

(1596-1650) supuso la existencia de ideas innatas, y los otros racionalistas aceptaron 

explícitamente esta propuesta cartesiana. Sin embargo, el idealismo propiamente dicho es un 

producto alemán. Fue Immanuel Kant Reuter (1724-1804) quien lo patentó en plena 



 14 

Ilustración. A la postura kantiana se le conoce como «idealismo trascendental». Después 

llegó Johann Gottlieb Fichte (1762-1814) con su «idealismo ético o subjetivo», Friedrich 

Wilhelm Joseph von Schelling (1775-1854) con su «idealismo estético u objetivo 

‘real/idealismo’ e ‘ideal/realismo’», y Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) con su 

«idealismo absoluto o ‘panlogismo’». 

 

 

1) Declaraciones de los filósofos 

 

 Platón se pregunta cómo obtiene la mente las ideas universales, si los conocimientos que 

nos proporcionan los sentidos sobre la realidad son particulares. La única respuesta 

posible es postular la existencia de otro mundo, diferente al mundo sensible, el mundo 

inteligible, constituido por las ideas eternas, inmutables, esencias puras. En el Menón 

Describe el conocimiento como un proceso de reminiscencia (a)nalamba/nein… 

e)pisth/mhn) por el cual el alma recuerda las ideas. Las cosas no son más que copias o 

imitaciones de las ideas.  


 Kant considera que las cualidades de los objetos se nos dan como un «caos de 

sensaciones», pero la sensibilidad, mediante sus formas «a priori», espacio y tiempo, 

ordena y sintetiza dicho caos y nos proporciona una intuición empírica del objeto, que es 

intuido como fenómeno. El espacio y el tiempo no son propiedades reales, sino a prioris 

subjetivos de nuestra sensibilidad. A continuación el entendimiento eleva esta intuición 

empírica a concepto, con lo cual hace posible el conocimiento del objeto. 


 Fichte toma como punto de partida el «Yo», que es el sujeto libre y moral. La tesis 

fichteana es: «el Yo se pone a sí mismo»; esto implica la afirmación de la subjetividad en 

un acto de libertad del sujeto. La antítesis es: «el Yo pone al no/Yo»; consiste en la 

afirmación de la auto/limitación del Yo frente a todo lo que no pertenece a él, la 

naturaleza objetiva. Y la síntesis es: «conciliación del yo y no-Yo» en un Yo trascendental 

entendido como subjetividad originaria que comprende en sí mismo lo que es subjetivo y 

objetivo. 


 Schelling defiende una filosofía de la Identidad en la cual espíritu y naturaleza son 

manifestaciones de lo único que existe: lo Absoluto. El espíritu es la naturaleza invisible, 

y la naturaleza es el espíritu visible. 


 Hegel considera que la dialéctica es la ley que rige la automanifestación de la Idea, el 

proceso o despliegue fenomenológico por el cual sale de la identidad de «sí misma» 

(Lógica o Idea en sí misma) desplegándose para ser «lo otro» (Filosofía de la Naturaleza o 

Idea fuera de sí)  y retornar a la identidad total y absolutamente congregada (Filosofía del 

Espíritu o Idea en sí y para sí) conquistando la autoconciencia del saber absoluto. Sólo 

después de este proceso dialéctico el Espíritu Absoluto llega a su autorrealización 

sistemática y es resultado. Este «panlogismo» representa una apoteosis de la idea. 

 



 15 

 

2) Argumentos idealistas 

 

a) El tiempo y el espacio son dos condiciones de posibilidad universales y necesarias para el 

conocimiento de lo sensible, es decir, son a prioris subjetivos de la sensibilidad. Por ello, 

estas dos ideas condicionan todo el conocimiento que es fruto de la organización del 

entendimiento humano de acuerdo a sus propias categorías. 

 

b) El conocimiento es fruto del siguiente proceso: primero el «Yo» se pone a sí mismo, 

después el Yo pone al «no/Yo» que es lo otro y los otros, y finalmente se da la «conciliación 

ideal del Yo y no-Yo» como síntesis de lo subjetivo y lo objetivo. 

 

c) El espíritu y naturaleza son manifestaciones de lo único que existe: lo Absoluto ideal.  

 

d) La Idea se despliega procesualmente a lo largo de estos tres momentos: 1º) primero la Idea 

sale de «sí misma» (Lógica o Idea en sí misma) desplegándose para ser «lo otro» (Filosofía 

de la Naturaleza o Idea fuera de sí)  y retornar a la identidad total y absolutamente 

congregada (Filosofía del Espíritu o Idea en sí y para sí) conquistando la auto/conciencia del 

saber absoluto. Sólo después de este proceso dialéctico el Espíritu Absoluto llega a su 

auto/realización sistemática. La verdad está sólo dentro del sistema.  

 

 

3) Examen de los argumentos idealistas 
 

a) Es aceptable que haya un tiempo y un espacio antropológicos vivenciados en la existencia 

humana y de carácter cualitativo; gracias a ellos guardamos memoria de los que nos parece 

significativo. No obstante, también hay un tiempo y un espacio cosmológicos de carácter 

cuantitativo, y que son coordenadas de todos los cuerpos. Este tipo de tiempo y espacio no 

son aprioris subjetivos sino accidentes objetivos que existen independientemente del sujeto 

cognoscente. El conocimiento no depende exclusivamente de la categorías del sujeto, 

también depende de las condiciones de cognoscibilidad del objeto.  

 

b) El error fundamental del segundo argumento es su refugio en la inmanencia del Yo. No es 

difícil acceder al Yo, lo difícil es salir de él. Desde el punto de vista existencial, lo otro y los 

otros preceden al yo. Y desde el punto de vista gnoseológico el yo y el tú son congéneres, del 

mismo modo que lo son el yo y lo otro. 

 

c) El tercer argumento anula la contingencia del espíritu finito y de la naturaleza para 

sacrificarla en favor de la idealidad de lo Absoluto, es decir, exagera la negatividad de lo 

real. 

 

d) El cuarto argumento propone un «panlogismo» que desemboca en una apoteosis de la 

idea. Además, considera que la verdad existe sólo dentro del sistema y reduce la exterioridad 

a nada. Contra esta pretensión totalitaria, hay que reconocer que lo real frecuentemente 



 16 

desacredita al sistema, porque el sistema no puede absorber la verdad; ésta nunca puede ser 

una conquista definitiva. Somos exploradores permanentes, nunca propietarios del 

monopolio de la verdad. 

 

 

4) Conclusión 

 

 El idealismo tiene en alta estima las ideas, la teoría y el espíritu humano. Sin 

embargo, comente un grave error: pretende hablar de lo absoluto sin comprender la 

fragilidad de la existencia humana. Por ello, se parece al cuervo que perdió el queso por 

querer demostrar su elocuencia. Las ideas proceden de la humilde cuna de la sensibilidad, y 

cuando han alcanzado los niveles más altos de abstracción tienen que descender al polvo 

humilde de la sensibilidad a través de la expresión lingüística perceptible. 

 
 

1.3.3 Realismo 
 

 Si ni los puros fenómenos ni las solas ideas son el contenido del conocimiento, 

entonces ¿qué es lo que se conoce? El realismo filosófico responde: El ser humano conoce lo 

real, ése es el contenido del conocimiento.  

 

 

1) Modalidades del realismo 

 

Esta corriente filosófica ha tenido diversas modalidades en la historia del 

pensamiento occidental, a saber: realismo ingenuo, realismo natural, realismo crítico y 

realismo hermenéutico. 

 

a) Realismo ingenuo. Esta postura pre/filosófica carece de una reflexión crítica acerca del 

conocimiento. Cree que lo real existe exactamente tal cual como es percibido. Supone que el 

color, el sabor, el olor, la dureza o suavidad percibidas existen tal cual en lo real como 

propiedades sin que el sujeto intervenga para interpretarlas. 

 

b) Realismo natural. Esta postura distingue entre lo percibido y lo real. Sin embargo, sostiene 

que lo percibido corresponde exactamente a lo real. Que la interpretación perceptiva es una 

representación exacta de lo real. Considera que es absurdo que el cielo no sea azul, ni la 

sangre roja. 

 

c) Realismo crítico. Esta postura hace crítica reflexiva del conocimiento. No acepta que las 

propiedades percibidas sean tal como aparecen, sino que son una construcción de las 

facultades del sujeto. Esta construcción se realiza cuando determinados estímulos externos 

actúan sobre nuestros sentidos. Sin embargo, estas representaciones constructivas están 

fundadas en los estímulos de lo real.  

 



 17 

d) Realismo hermenéutico. Esta postura intermedia afirma el conocimiento de lo real de 

modo objetivo/subjetivo, dado que lo percibido es una interpretación (postura 

hermenéutica) de los datos objetivos de lo real, elaborada por el ser humano con sus 

sentidos inteligentes. Las propiedades perceptibles están en lo real, pero sólo son percibidas 

gracias a los sentidos inteligentes y de acuerdo con las facultades del sujeto, es decir, al 

modo del cognoscente. Lo perceptible no existiría tal como es percibido por nosotros sin la 

sensación inteligente, con la que interpretamos lo real. 

 

 

2) El realismo y el problema de los universales 

 

El realismo fue tematizado a partir del siglo X  a raíz del «problema de los 

universales» que cuestiona la procedencia de la universalidad de los conceptos. Al respecto 

se han dado tres respuestas a este problema: una realista pero exagerada, otra nominalista, y  

otra moderadamente realista. 

 

 Realismo exagerado. Esta respuesta se inspiró en Platón y el neoplatonismo, fue asumida 

por San Agustín de Hipona (354-430) y Juan Escoto Eriúgena (810 ca.-877), y está 

representada por San Anselmo de Canterbury (1033-1109) y San Buenaventura (1221-

1274). Acepta que conocemos lo universal por medio de lo real. Pero además sostiene que 

los universales existen en sí mismos en un mundo distinto al mundo de las cosas reales y 

que son previos a ellas (universalia ante rem). A ese mundo distinto en el que existen los 

universales se le llama mundo de las ideas o la mente de Dios. 

 

 Nominalismo. Es respuesta, preparada por Roscelino de Compiègne (1050-1120 ca.) y 

Pedro Abelardo (1079-1142), está representada por los seguidores de Guillermo de 

Ockham (1298-1349). En el siglo XI Roscelino defendía un nominalismo terminista, que 

reduce los conceptos a términos o palabras vacías de contenido (flatus vocis), las  cuales 

no significan nada por sí mismas, y sólo adquieren sentido cuando se refieren a los 

individuos. Por su parte, Ockham sólo admite la existencia de los individuos particulares 

y reduce los universales a simples nombres o términos por medio de los cuales 

designamos diferentes individuos de una misma especie. Si los individuos no existiesen, 

tampoco existiría el concepto a partir del cual los definimos. Por ello los universales no 

existen en las cosas, sino en los nombres que hemos convenido posteriormente 

(universalia post rem) para entendernos unos y otros con mayor facilidad. 

 

 Realismo moderado. Esta respuesta, preparada por Gilbert de la Porré (1154) y Juan 

de Salisbury ( 1180), está representada por Santo Tomás de Aquino (1224 ó 1225-1274). 

El realismo moderado considera que conocemos lo universal por medio de lo real. Lo 

universal no está en un ámbito diferente al de las cosas sensibles, sino en las cosas 

mismas (universalia in re). Recoge la tradición aristotélica, considerando que los 

conceptos son producto de un proceso de abstracción que lleva a cabo el entendimiento 

cuando separa la forma, que es la parte universal de la substancia, de la materia. La 



 18 

captación de la forma o esencia proporciona el concepto. Esta fue la mejor solución que 

nos legó el Medioevo al problema de los universales. 

 

Otros filósofos realistas que han fecundado la solución moderada con sus nuevos aportes 

son: 1º) los representantes de la fenomenología existencial como Edmund Husserl (1859-

1938), Martin Heidegger (1889-1976), Max Scheler (1875-1928) y Maurice Merleau Ponty 

(1908-1991), entre otros; 2º) Los neo/escolásticos como Jacques Maritain (1882-1973), 

Étienne Gilson (1884-1978), Karl Rahner (1904-1984), Emerich Coreth (1919-  ) y  

Erasmo Bautista (1954- ); 3º) algunos filósofos de inspiración cristiana como Xavier Zubiri 

Apalategui (1898-1983), Karol Jozef Wojtyla (1920- ) y Hans Urs von Balthasar Pietzcker 

(1905-1988); 4º) y finalmente las propuestas realistas de Donald Davidson (1917- ), Edgar 

Morin (1921- ), Hilary Putnam (1926- ) y José Antonio Marina (1939- ). 
 

 

3) Afirmaciones fundamentales 

 

La doctrina fundamental del realismo puede resumirse en estas afirmaciones: 1º) El 

contenido del conocimiento es lo real. Esta palabra proviene del término latino «res», que 

significa directamente la esencia en cuanto unida a la existencia. 2º) Lo real se conoce de 

modo 'objetivo-subjetivo' de acuerdo con las capacidades del cognoscente. 3º) El contenido 

de lo conocido no es lo real tal como existe en sí mismo, independientemente del sujeto, sino 

una interpretación antropomórfica y verdadera basada en lo real; por ello, se puede sostener 

que en todo lo conocido «el rastro de la serpiente humana se encuentra por todas partes» 

(Putnam). 4º) El conocimiento es pasivo-activo. No puede ser puramente pasivo porque el 

ser humano interpreta los datos; ni puramente activo, porque entonces el sujeto crearía el 

objeto de conocimiento. 

 

 

2. EL PROCESO DEL CONOCIMIENTO SEGÚN LA FILOSOFÍA 

TRADICIONAL 
 

 

 La filosofía tradicional aristotélico/tomasiana, tanto escolástica como neo/escolástica, 

describe el proceso del conocimiento atendiendo a sus rasgos psico/antropológicos. La 

distinción de estos rasgos es solamente formal, por ello sería incorrecto separarlos como si 

estuvieran cronológicamente yuxtapuestos. La unidad de estos rasgos está fundada en la 

unidad antropológica integral y originaria de las diversas facultades del sujeto cognoscente.  

 

Esta propuesta filosófica describe un «proceso ‘epistemológico’ estricto con una 

adecuación exigitiva», es decir, exige una adecuación estricta entre las diversas facultades 

cognoscitivas que participan en el proceso de «abstracción» de los conceptos a partir de lo 

real. La adecuación exigitiva se realiza entre facultades del sujeto, condiciones gnoseológicas 



 19 

del objeto e índole del medio a través del cual el objeto es sentientemente intelegido. Por 

ejemplo, es necesario que haya una adecuación estricta entre la vista, el color y la luz. 

 

A grandes rasgos, este proceso gnoseológico realista consta de: 1º) sensación, 2º) phantasma 

o imagen sensible, 3º) intelecto paciente o pasivo e captación de la species impressa, 4º) 

intelecto agente o activo y simple aprehensión de la species expressa, 5º) conversio ad 

phantasmata o retorno a las imágenes sensibles, 6º) verbum mentis, idea, juicio, raciocinio, y 

verbum oris o verbum prolatum que es la expresión lingüística del verbum mentis. En 

seguida se despliega la explicación filosófica de este proceso gnoseológico.  

 

1º) Sensación. Éste es el punto de partida perceptivo en el que intervienen las potencias 

sensibles que la filosofía tradicional clasificaba en las facultades inferiores juntamente con el 

apetito irascible y el apetito concupiscible. En esta perspectiva filosófica se distinguía la 

sensibilidad externa e interna. Por una parte, se aceptaba la existencia de cinco sentidos 

externos: vista, oído, gusto, tacto y olfato. Por la otra, los internos se diversificaban en 

cuatro: memoria, imaginación o fantasía, sentido común y «fis cogitativa», que sustituía la 

«fis estimativa» del animal. Según esta propuesta filosófica, la adecuación exigitiva entre 

facultad, medio y objeto se desplegaría de la siguiente forma.  

 

facultad    medio     objeto 

 

vista     luz     color o  
longitud de honda luminosa 

oído     ondas sonoras    sonido 

gusto     alimentos    sabor 

tacto     contacto    consistencia 
y temperatura 

olfato     aire    olor o aroma 

 

memoria    recuerdo    pasado 

imaginación    creatividad    imágenes 
o fantasía     y proyectos    futuro 

sentido común    significatividad   lo significativo 

 «fis cogitativa»   atención    lo presente 
placentero o doloroso 

 

 

Mientras la memoria parecía ser el enlace entre la sensibilidad externa e interna, el sentido 

común unificaba la experiencia sensible de todos los sentidos. En cambio, la «fis cogitativa» 

y la imaginación eran consideradas el punto de contacto entre la sensibilidad y la facultad 

superior llamada intelecto o inteligencia. 

 

 

2º) Phantasma o imagen sensible  

 



 20 

 Las imágenes sensibles percibidas permanecen en la memoria. Gracias a ella se 

pueden recordar. La imaginación o fantasía puede reconstruirlas con ingenio para diseñar 

nuevas imágenes a partir de las que se encuentran en la memoria. El sentido común puede 

asociar las diversas imágenes para unificar la percepción. Y la fis cogitativa acepta las 

imágenes placenteras y rechaza las repulsivas. Este cúmulo de imágenes son simples 

phantasmata, especies sensibles (species sensibilis) o formas sensibles. 

 

 

3º) Intelecto paciente o pasivo y captación de la species impressa 

 

 Las imágenes sensibles no permanecen sólo en la sensibilidad interna, sino que son 

recibidas por el intelecto paciente o pasivo, en el cual se imprimen para ser depuradas de sus 

rasgos singulares y anecdóticos. Este primer esbozo intelectivo es captación elemental de los 

rasgos sensibles más generales. Gracias a ello las imágenes sensibles (phantasmata) se 

convierten en especies inteligibles (species inteligibilis) impresas en el intelecto paciente, 

que no es una facultad distinta al intelecto agente, sino una función pasiva de la inteligencia. 

 

 

4º) Intelecto agente o activo y simple aprehensión de la species expressa 

 

 El intelecto agente es la función activa de la inteligencia que abstrae la especie 

expresa a partir de la especie impresa ya recibida por el intelecto paciente. Estas dos 

especies, formas o representaciones son inteligibles. La abstracción es una actividad del 

intelecto agente que gracias a la luz natural de la razón universaliza los datos procedentes de 

la sensibilidad por mediación del intelecto paciente, apropiándose la esencia. A esta 

universalización se le llama abstracción. Por ello, en sentido estricto, el proceso de 

abstracción inicia con la intervención del intelecto agente, aunque en sentido amplio se le 

denomina así a todo el proceso iniciado con la percepción sensible. 

 

El intelecto y la voluntad operan conjuntamente porque el saber y el querer son congéneres. 

Por eso conviene especificar la adecuación exigitiva entre facultad, medio y objeto sea del 

intelecto o de la voluntad, en cuanto facultades o potencias superiores. 

 

facultad    medio     objeto 

 

intelecto             intelección     verdad 

voluntad    volición              bondad 

 

 

5º) Conversio ad phantasmata o retorno a las imágenes sensibles 

 

 

 El intelecto está abierto a la posibilidad de un retorno a las imágenes sensibles, que la 

filosofía tradicional llamó «regressus» «reditio» o conversio ad phantasmata. Este vínculo 



 21 

entre el intelecto y la sensibilidad asegura la unidad entre los datos a priori y a posteriori, de 

manera que los conceptos puedan remitirse a su base sensible. Por ello, los conceptos son 

abstraídos a partir de un contenido sensible, y las imágenes sensibles son utilizadas 

inteligentemente en la abstracción
5
.  

 

 

6º) Verbum mentis, idea, juicio, raciocinio y verbum prolatum 

 

 

 El verbo mental es la especie expresa, forma o representación abstraída por el 

intelecto agente. Es la representación mental que una vez universalizada se convierte en 

concepto o idea, es decir, en esencia pensada. Cuando el intelecto relaciona dos ideas entre 

sí, una como sujeto y otra como predicado vinculados por un verbo conjugado, se forma un 

juicio. Si el intelecto relaciona dos juicios que tienen algo en común, utilizando uno como 

premisa mayor y el otro como premisa menor, y si el intelecto infiere una conclusión a partir 

de los dos primeros, entonces se articula un raciocinio. La simple aprehensión, el juicio y el 

raciocinio son las tres operaciones mentales o actividades del intelecto. En cambio, la idea, el 

juicio y el raciocinio son los tres tipos de pensamientos. Y la palabra, la proposición y la 

argumentación son las tres expresiones del pensamiento. Por ello, éstas últimas son el 

verbum prolatum o lenguaje expresado, sea de forma simbólica, oral o escrita. 

 

 

7º) Tipos de conocimiento 

 

Sólo resta indicar los tipos de conocimiento que el ser humano puede ejercitar: el 

conocimiento intuitivo y el discursivo. A diferencia del conocimiento abstractivo, la 

intuición intelectual es un conocimiento que no necesita posteriormente de un procedimiento 

discursivo de la razón, porque de repente el intelecto llega a una conclusión  inmediata, 

contundente y categórica sin hacer explícitamente un raciocinio silogístico. Las personas que 

no han estudiado filosofía suelen referirse al conocimiento intuitivo con estas expresiones: 

«de repente se me prendió el foco» o «ahora sí me cayó el veinte».  

 

Por su parte, el conocimiento discursivo tiene dos modalidades: la inducción y la deducción. 

La inducción parte de los datos particulares y concretos, para llegar paso a paso a un 

conocimiento universal y necesario. En cambio, la deducción, que parte de un conocimiento 

universal y necesario, saca las conclusiones abstractas y luego las aplica a los casos 

                                                           
5
 La conversio ad phantasmata ayuda a solucionar el problema kantiano acerca de la posibilidad de la 

metafísica, tal como lo ha hecho Karl Rahner en la última parte de su libro Espíritu en el Mundo. Cfr., 
RAHNER, Karl, Geist in Welt: Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin (Kösel Verlag, Münich 

1957) [tr. castellana de ÁLVAREZ BOLADO, Alfonso, Espíritu en el mundo: metafísica del conocimiento finito según 

Santo Tomás de Aquino (Herder, Barcelona 1963) 367-388]. La conversio ad phantasmata reúne los requisitos a 

priori y a posteriori puestos por Kant para fundamentar un saber: «Los conceptos, sin contenido intuitivo, 

están vacíos; las intuiciones, sin conceptos, están ciegas». Cfr. KANT REUTER, Immanuel, Kritik der 

reinen Vernunft (Riga, 1781-1787) [trad. cast. de GARCÍA MORENTE, Manuel, Crítica de la razón pura 

(Porrúa, México 1996
9
) 58].  



 22 

particulares y concretos. Ambas modalidades del conocimiento discursivo son 

complementarias para el conocimiento de la verdad. En efecto, la cuestión de los tipos de 

conocimiento quedaría amputada si no se responde a la siguiente pregunta: ¿qué es la 

verdad?  

 

 

8º) La verdad material y la verdad formal 

 

 La cuestión de la verdad puede ser abordada desde una doble perspectiva: la material 

y la formal. Desde un enfoque onto/metafísico la verdad material es la «inteligibilidad» de 

los entes y del ser. En cambio, desde un enfoque lógico/gnoseológico la verdad formal es la 

correspondencia entre el sujeto y el predicado de un juicio, y la adaequatio rei et intellectus
6
. 

Desde este enfoque onto/metafísico material es correcto decir: el ser es verdadero y todo ente 

es verdadero, es decir inteligible. Desde una perspectiva lógico/formal, también sería 

correcta aquella afirmación tomasiana: «la verdad está formalmente en el juicio». Y desde un 

punto de vista gnoseológico formal sería correcto afirmar: la verdad depende de la 

adecuación entre lo real y el intelecto.  

 

 

9º) Observaciones críticas a la teoría tradicional del conocimiento 

 

 La filosofía tradicional puede cumplir las exigencias del problema crítico porque 

superó el escepticismo, el dogmatismo ingenuo, el empirismo cientificista, el racionalismo 

apriorista, el fenomenismo, el idealismo, el realismo ingenuo, el realismo natural, el realismo 

crítico, el realismo exagerado y el nominalismo. Sin embargo, históricamente el problema 

del conocimiento no fue planteado sistemáticamente y de modo suficientemente crítico en el 

Medioevo. Han sido los filósofos tomistas y neo/escolásticos quienes lo han tematizado ante 

el reto de la filosofía moderna y contemporánea. La principal insuficiencia de la teoría 

tradicional del conocimiento es haber reducido el problema del conocimiento a una 

descripción psico/antropológica del proceso del conocimiento. 

 

Por otra parte, es necesario subsumir los aportes de la teoría tradicional del conocimiento 

dentro de un panorama más amplio de manera que se proponga una síntesis válida para 

nuestro tiempo, dialogando con los autores más relevantes que se han esforzado por 

reflexionar acerca de la cuestión del conocimiento. Esta nueva propuesta filosófica tendrá 

que ubicar el problema del conocimiento dentro del contexto más amplio que corresponde a 

una filosofía de la inteligencia y de la intelección, enmarcada a su vez por una antropología 

filosófica, porque el conocer es una tarea compleja en la que intervienen las otras estructuras 

antropológicas: la volición tendente y el sentimiento afectante. El problema crítico ya ha sido 

planteado correctamente, y se ha concluido que la gnoseología realista es la solución más 

convincente a esta problemática. Ahora hay que reflexionar acerca del valor del 

                                                           
6
 Cfr. AQUINO, Tomás de, Summa thelogica, I, q. 16, a.1; I, q. 21, a. 2. (Ed. B.A.C., Madrid 1951) 136 y 

179). 



 23 

conocimiento antes de abordar el amplio panorama de la filosofía de la inteligencia y de la 

intelección en el que se reubica más coherentemente el problema del conocimiento. 

 

 

 

3. EL VALOR DEL CONOCIMIENTO SEGÚN LA 

FENOMENOLOGÍA EXISTENCIAL (3 hrs.) 
 

 

El valor del conocimiento es de gran importancia para una filosofía de la inteligencia. 

La filosofía tradicional resulta insuficiente para resolver este asunto, por eso ahora se acude a 

la fenomenología existencial que es una corriente contemporánea que ha hecho grandes 

aportes al respecto. El valor del conocimiento se descubre al desarrollar una descripción 

fenomenológica del hecho del conocimiento, tomando conciencia de los prejuicios para que 

éstos no deformen la descripción. La descripción fenomenológica nos aporta los siguientes 

rasgos fundamentales del valor del conocimiento  que se descubre mediante  la 

auto/reflexión.  

 

1º En el conocimiento hay un objeto y un sujeto: todo conocimiento de un sujeto es 

conocimiento de un objeto.  

2º Entre ambos se establece una relación real: esta relación es la intencionalidad  (tendere in) 

del sujeto y del objeto.  

3º Esta relación es una correlación: el sujeto lo es ante el objeto, y el objeto lo es ante el 

sujeto. 

4º El objeto cognoscible es noema, el sujeto cognoscente es noesis. 

5º La relación real que actualiza la intencionalidad es el elemento noérgico del conocimiento. 

6º El objeto, o noema, está intencionalmente presente en el sujeto cognoscente, o  noesis. 

7º No es el ojo quien ve, ni el oído quien oye…, es el ser humano en su integridad el que 

siente, conoce, piensa, ama,...  

8º Todo conocimiento consciente es conocimiento de algo distinto del sujeto en cuanto 

sujeto; por ello, todo conocimiento tiene un contenido.  

9º El conocimiento opera un cambio en el sujeto que conoce.  

10º El objeto determina al sujeto, y el sujeto determina al objeto: lo determinado no es el 

sujeto pura y simplemente, sino la esencia del objeto en el sujeto. En otras palabras, el 

conocimiento es receptivo y espontáneo.  

11º Lo conocido significa intencionalmente un objeto de conocimiento, cuya existencia 

puede ser real o ideal. La existencia real puede ser material o espiritual. En cambio, la 

existencia ideal puede ser formal o moral.  

12º Lo que se conoce, se conoce dentro de un contexto, campo u horizonte de sentido.  

13º Lo conocido se puede articular por medio del lenguaje.  

14º Entre el intelecto y el lenguaje hay una mutua co/relación de primacía e influjo. 

15º Interpretamos lo percibido desde lo que sabemos. 

16º Interpretar es comprender, y comprender es ponernos de acuerdo dialógicamente. 



 24 

17º Hemos comprendido realmente sólo aquello que hemos podido cambiar mejorándolo. 

18º El único diálogo efectivo es aquél que está orientado a la comunicación inter/activa 

mediante el mutuo reconocimiento de la competencia comunicativa y el compromiso 

solidario en la acción. 

19º La hermenéutica amplía sus horizontes inter/subjetivos con la crítica de las ideologías y 

la ética cívica. 

 

 

4. VISIÓN SISTÉMICA DE LA INTELECCIÓN Y  DEL 

CONOCIMIENTO 
 

4.1 INTELIGENCIA Y REALIDAD: INTELIGENCIA SENTIENTE Y 

ESTÉTICA DE LA PERCEPCIÓN (10 hrs.) 
 

Introducción 
 

Abstract. La realidad es una interpretación formal o una formalidad de lo real. La 

realidad es el carácter formal de lo real existente que es actualizado por la inteligencia 

humana. La intelección es la actualización intelectiva de lo real. Realidad e intelección son 

inseparables porque son respectivas. La intelección de lo real es posible porque la 

inteligencia humana es una inteligencia sentiente. La inteligencia humana intelige la 

realidad actualizándola de acuerdo a tres modos distintos de intelección: aprehensión 

primordial, logos y razón. 

 

El saber y la realidad son en su misma raíz estricta y rigurosamente congéneres. Es 

imposible una prioridad gnoseológica del saber sobre la realidad y de la realidad sobre el 

saber. El problema del conocimiento se ubica dentro de una filosofía de la intelección 

porque el conocimiento está incluido dentro del tercer modo de intelección. Intelegir y sentir 

en el ser humano están íntimamente unidos porque el hombre es inteligencia sentiente y 

sensación inteligente. Si la intelección en cuanto sentiente es impresión pasiva y receptiva, 

entonces en cuanto intelectiva es aprehensión activa y espontánea. La intelección humana es 

actualización presencializadora de lo real. Los tres modos de intelección o de actualización 

presencializadora de lo real se clasifican en dos incisos: 1) la aprehensión primordial de lo 

real es el «modo primario y radical», 2) y la re-actualización sentiente de lo real desplegada 

en logos «campalmente» sentiente  y razón «mundanalmente» sentiente.  

 

4.1.1 LA INTELECCIÓN COMO ACCIÓN: LA APREHENSIÓN 
 

 ¿Qué es intelegir? Considerando este asunto, no desde la perspectiva de la facultad, 

sino desde el enfoque de la acción misma,  intelegir es una acción espontánea a la que se 

denomina aprehensión. La aprehensión no es sólo una teoría, sino un hecho: el hecho de 



 25 

darme cuenta de algo que me está presente captándolo. En primer lugar hay que buscar el 

modo primario de aprehensión intelectiva: la aprehensión sentiente.  

 

4.1.2 LA APREHENSIÓN SENTIENTE 
 

 ¿Qué es la aprehensión sentiente? Es sentir inteligentemente. Pero ¿qué es sentir? 

«Sentir» es un proceso perceptivo que implica tres aspectos esenciales: 1º) suscitación 

operada por lo real, 2º) modificación tónica que afecta al receptor; 3º y respuesta. El proceso 

del sentir es estrictamente unitario con una estructura impresiva que tiene tres aspectos: 1º 

afección del sentiente por lo sentido, 2º presencia de la alteridad de lo real, 3º la fuerza de 

imposición noérgica de lo real. La unidad intrínseca de estos tres aspectos hace que la 

sensación humana no sea una simple impresión animal, sino percepción (Wahrnehmung). La 

aprehensión sentiente es sentir impresivo, es decir, impresión sentiente. 

 

4.1.3 MODOS DE APREHENSIÓN SENTIENTE 
 

 Hay dos modos distintos de aprehensión sentiente: sentir la estimulidad y sentir la 

realidad. a) La aprehensión de estimulidad es propia del animal que se deja impresionar 

instintivamente por los simples estímulos. b) En cambio, la aprehensión de realidad es 

propia del ser humano que es capaz de interpretar inteligentemente los estímulos de lo real.  

 

4.1.4 LA ESTRUCTURA FORMAL DE LA APREHENSIÓN DE REALIDAD: LA 

INTELECCIÓN SENTIENTE 
 

4.1.4.1 Aspectos de la impresión 

 

La impresión de realidad implica dos aspectos: sentir y realidad. a) El «sentir» 

humano percibe la impresión de realidad. b) La realidad sentida es la interpretación 

intelegida de lo real. Aprehender la realidad es una acción exclusiva de la inteligencia 

humana. La distinción entre sentir e intelegir es solamente formal porque ambos constituyen 

una impresión unitaria de realidad. Para el ser humano sentir e intelegir son dos aspectos de 

una sola acción: la aprehensión primordial de realidad. Gracias a ella, el ser humano siente 

inteligentemente la realidad de la misma manera que intelige lo real sentientemente.  

 

 

* La inteligencia sentiente es una sola facultad constituida por dos potencias distintas: 

sentir e intelegir.  

 

 

4.1.4.2 Estructura de la impresión de realidad 

 



 26 

 La estructura de la impresión de realidad es la estructura de la inteligencia sentiente. 

Esta estructura es comprensible desde un doble acercamiento: en cuanto estructura modal 

diversificada y en cuanto estructura trascendental unitaria. 

 

4.1.4.2.1 Estructura modal diversificada de la impresión de realidad 

 

4.1.4.2.1.1 Diversidad de los sentires como modos de intelección 

 

 Se han identificado once órganos receptores de la sensibilidad: vista, oído, olfato, 

gusto, tacto (suavidad, dureza), sentido térmico (calor, frío), sensación de placer o dolor, 

sentir de contacto/presión, sensibilidad laberíntica y vestibular, kinestesia (sentido muscular, 

tendinoso y articular) y cenestesia (o sensibilidad visceral). Esta clasificación de los sentires 

se basa en la diversas cualidades percibidas, es decir, en el contenido (=en lo que es sentido) 

de lo percibido. Sin embargo, hay que acentuar más la forma o modo (=el cómo es 

percibido) en que se nos presentan estas cualidades del contenido de la realidad. La 

estructura modal diversificada de la impresión de realidad está constituida por estas formas o 

modos que pueden ser abordados desde una doble perspectiva: desde el sentir intelectivo y 

desde la intelección sentiente. 

 

A) Los modos de presentación de la realidad: perspectiva del sentir intelectivo. El modo 

como la vista aprehende lo real es como algo que está eidéticamente «delante», «ante mí»; el 

modo correspondiente al oído es la presentación «notificante»; al olfato le es propia la 

presencia como «rastro», por ello el olfato es el sentido del rastreo; la realidad le está 

presente al gusto como «fruible»; al tacto le pertenece la «nuda» presentación de la realidad; 

la kinestesia capta la realidad como algo «hacia» lo cual se dirige el sentir intelectivo, es 

decir, como «presentación direccional»; el sentido térmico capta la realidad como 

«temperante»; la sensación de placer o dolor, como «afectante»; el sentido de 

contacto/presión capta la fuerza de imposición de la realidad como algo «junto» a mí; la 

sensibilidad laberíntica y vestibular, como «posición»; la cenestesia capta la realidad propia 

del hombre como presente a sí mismo, capta su «intimidad», por ello es el sentido de «sí 

mismo». Por tanto, desde esta perspectiva los modos de impresión de realidad son: la 

presencia eidética, noticia, rastro, fruición, nuda realidad, hacia, atemperamiento, 

afectamiento (influjo), proximidad, posición, intimidad. Estos modos constituyen una 

estructura unitaria  que también se puede considerar desde la perspectiva de la intelección 

sentiente. 

 

B) Los modos de presentación de la realidad: perspectiva de la intelección sentiente. Los 

modos de presentación de la realidad a la intelección sentiente son: la videncia, auscultación 

(escucha), rastreo, aprehensión fruitiva (sabor, saber, sabiduría), el tanteo, la tensión 

dinámica (kinestesia), atemperación, afección, aproximación, orientación, intimación con lo 

real (o penetración íntima en lo real). Todos estos modos son aspectos de una unidad 

estructural.     

 



 27 

* A esta lista de  sentires pueden sumarse los sentidos internos de la filosofía 

tradicional: memoria, imaginación o fantasía, sentido común y fis cogitativa. 

 

4.1.4.2.1.2 Unidad de los sentires como modos de intelección 

 

 La unidad de los sentires tiene caracteres pecualiares: a) no están yuxtapuestos, sino 

que se recubren total o parcialmente (sentido común) por la unidad coherencial, originaria e 

integral del ser humano; b) la unidad de los sentires está ya constituida por el mero hecho de 

ser sentires «de realidad», su unidad no es una síntesis derivada sino una unidad 

originaria. Por ello, los sentires son más bien analizadores diversificadores de la 

aprehensión de la realidad. Por tanto, el horizonte originario es la mutua relación entre el ser 

humano y el mundo. Este horizonte posibilita la unidad originaria de los sentires que se 

diversifican analíticamente para sentir inteligentemente la realidad. 

 

 

* La intelección sentiente es intelección de realidad modalmente estucturada y 

originariamente unitaria. 

 

 

4.1.4.2.2 Estructura trascendental unitaria de la impresión de realidad 

 

 La estructura unitaria de la impresión de realidad es una estructura trascendental 

porque trasciende todos los modos diversificados de los sentires intelectivos unificados 

originariamente. La unidad originaria trascendental procede de la realidad horizóntica 

cosmo/antropológica.  

 

4.1.4.2.3 Unidad estructural de la impresión de realidad 

 

 La estructura modal configura internamente los diversos modos de sentir 

intelectivamente la impresión de realidad. En cambio, la estructura trascendental asegura la 

apertura respectiva a la exterioridad mundanal. Ambas estructuras constituyen la unidad de 

la impresión de realidad. 

 

 

4.1.5 LA ÍNDOLE ESENCIAL DE LA INTELECCIÓN SENTIENTE 
 

Ya se ha explicado que la intelección sentiente es la aprehensión impresiva de 

realidad, y cuál es su estructura. Sin embargo, falta por preguntar en qué consiste el 

intelegir en cuanto tal, no en razón de su estructura, sino en su esencia formal. Lo real está 

presente sentientemente a la inteligencia como realidad gracias a la aprehensión impresiva. 

Pues ahora interesa reflexionar acerca de esa presencia en cuanto tal. En efecto, la esencia 

formal de la intelección sentiente es la sola actualidad de la presencia de lo real, como 

realidad interpretada, en la inteligencia sentiente. Por lo anterior, interesa preguntarse ¿qué 



 28 

es actualidad?, ¿qué es actualidad como intelectiva?, ¿qué es actualidad como sentiente?, 

¿qué es sinópticamente la actualidad en la inteligencia sentiente? 

 

 

1. ¿Qué es actualidad? 

 

 La actualidad (= carácter de actual) es distinta de la actuidad (= carácter de acto); es 

decir, actualidad es una especie de presencia de lo real. La esencia de la actualidad es la 

presencia (aspecto extrínseco) de lo real desde sí mismo (aspecto intrínseco) en la 

intelección sentiente.  

 

 

2. La actualidad como intelección 

 

 La intelección sentiente es actualidad o actualización de lo real inteligentemente 

sentido como realidad interpretada. ¿Qué es la actualidad intelectiva? 

 

a) Gracias a la intelección, en cuanto actualidad o actualización, lo intelegido está presente 

en la intelección.  

b) La actualidad intelectiva. La realidad en la inteligencia sentiente no puede hacer otra 

cosa que ser actualizada intelectivamente. 

 

 

 

* Lo formalmente propio de la actualidad intelectiva es ser pura actualidad. 

 

 

 

3. La actualidad como impresión sentiente 

 

Ahora hay que responder qué es actualidad como impresión sentiente o impresión 

sentida. La intelección es pura actualización de lo real como realidad. Esta actualización es 

intelectivamente sentiente, es decir, impresión de realidad.  

 

4. Unidad formal de la intelección sentiente 

 

 La actualidad constituye la unidad formal de la intelección sentiente. Lo intelegido 

y de la intelección coexisten. Antes de la dualidad gnoseológica entre objeto y sujeto existe 

la unidad coexistente de ambos. «La intelección está tan presente en lo intelegido, como lo 

intelegido en la intelección». a) La actualidad común es co-actualidad. b) gracias a la 

actualidad común la intelección sentiente es actualidad de lo intelegido y actualidad de la 

intelección. c) La actualidad común es formalmente actualidad trascendental por la 



 29 

apertura intencional entre sujeto y objeto. d) La aprehensión primordial de lo real está 

trascendentalmente abierta. 

 

 

4.1.6 ¿QUÉ SIGNIFICA ‘REALIDAD’ DE LO SENTIENTEMENTE 

INTELEGIDO? 
 

 Ahora hay que estudiar la noción de ‘realidad’ en y por sí misma. Es necesario 

distinguir entre la realidad, lo real y el ser; dichas nociones se ubican en la frontera entre 

filosofía de la intelección y metafísica. 

 

1) La realidad: ‘Realidad’ es una formalidad de lo real aprehendido sentientemente. Es la 

interpretación sentientemente intelectiva de lo real. La realidad existe en lo real.  

 

2) Lo real: Caracteres de lo real: a) lo real es ser constitucional y constelable; b) lo real es 

sustantividad totalizable, coherente y durativa. Lo real es la esencia existiendo. El ente es la 

existencia esencial. 

 

3) El ser de lo real: El ser, la realidad y lo real no se confunden ni se separan; están 

íntimamente unidos, pero son diferentes. El ser es aprehendido sentientemente en lo real de 

la realidad. «Ser» es la acción de todo lo existente siendo. 

 

 

4.1.7 LA REALIDAD EN LA INTELECCIÓN SENTIENTE: LA VERAD REAL 
 

 ¿Qué es la realidad «en» la intelección? La realidad en la intelección, en cuanto 

interpretación de lo real, es la verdad real o verdad sentida inteligentemente. Pero ¿qué es la 

verdad real? ¿y cuáles son sus dimensiones? 

 

1) La verdad real: La verdad es respectiva a la realidad. La verdad real es la ratificación 

actualizada intelectivamente de la realidad. Es la verdad sentida inteligentemente. 

 

2) Dimensiones de la verdad real: Las dimensiones de la verdad real son éstas: a) la 

posibilidad de configurar un todo, una totalización holística, b) de ser coherente, c) y 

durable. 

 

 

* No somos nosotros lo que vamos a la verdad real, sino que la verdad real nos tiene en su 

seno. No poseemos la verdad real sino que la verdad real nos tiene poseídos por la 

fuerza de la realidad que nos atrae hacia otros modos de intelección, además de la 

aprehensión primordial.  

 

 



 30 

4.1.8 EL MODO PRIMARIO DE INTELECCIÓN: LA APREHENSIÓN 

PRIMORDIAL DE REALIDAD 
 

 Este capítulo responde a las siguientes preguntas: ¿qué es intelegir?, ¿cuáles son los 

modos de intelección? ¿y cuál es el modo primario y radical del intelegir? 

 

1. ¿Qué es intelegir? 

Intelegir es la actualización presencializadora de lo real interpretándolo como 

realidad. Por ello, intelegir y realidad son respectivos y congéneres. La intelección está 

modalizada. 

 

2. ¿Cuáles son los modos de intelección? 

Aunque hay distintos modos de actualización de lo real, forman una sola intelección 

humana. El modo primario y radical del intelegir es la aprehensión primordial de realidad; 

los modos ulteriores del intelegir son el logos y la razón. 

 

3. ¿Cuál es el modo primario y radical del intelegir? La aprehensión primordial de 

realidad. La aprehensión primordial sirve de base y punto de referencia para los modos 

ulteriores de intelección. La esencia de la aprehensión primordial es la atención 

retentiva e impresiva de la realidad de lo real. Esta impresión retentiva posibilita la 

memoria. 

 

4.1.9 LOS MODOS ULTERIORES DE INTELECCIÓN 
 

1. ¿Qué es ulterioridad? 

 

 Ulterioridad es la «re-actualización» intelectiva de lo ya actualizado «como 

realidad» por la aprehensión primordial. En esta reactualización no hay más realidad, pero la 

realidad queda reactualizada más cresamente, es decir, la interpretación intelectiva de lo 

real es más profundamente comprendida. 

 

2. Los modos ulteriores de actualización  

 

 La realidad aprehendida primordialmente es reactualizada como realidad respectiva 

campalmente y mundanalmente. Por lo cual, la realidad aprehendida primordialmente está 

abierta a una comprensión más profunda dentro de un campo y en el horizonte total del 

mundo. 

 

 

 

* La reactualización campal y mundanal son otras dos distintas modalidades de la  

intelección denominadas: logos y razón. 

 



 31 

 

3. Modos ulteriores de intelección 

 

 El logos es el modo ulterior de intelección propio de la actualización campal. El 

logos es formalmente logos sentiente. La razón es el modo ulterior de intelección propio de 

la actualización mundanal. La razón es formalmente razón sentiente. 

 

 

* Ni el logos ni la razón tienen que alcanzar la realidad, sino que por el contrario, la realidad 

está ya actualizada por la aprehensión primordial. El logos y la razón sólo reactualizan lo 

ya sentido inteligentemente. 

 

 

4.1.10 LA INTELECCIÓN SENTIENTE Y OTRAS ESTRUCTURAS 

ANTROPOLÓGICAS 
 

 La intelección sentiente influye profundamente en las otras dos estructuras humanas 

y en sus procesos, configurándolas en una unidad antropológica de sentido. 

 

1) La intelección influye en los afectos y sentimientos, y en la volición, es decir, en 

estructuras antropológicas conocidas como sentimiento afectante y voluntad tendente. La 

importancia de esta influencia  no se debe a un intelectualismo, sino a un inteleccionismo. 

 

2) Existe una unidad intrínseca y radical entre las diversas estructuras antropológicas, entre 

los tres modos de intelección, y entre los tres aspectos del sentir: «suscitación-modificación 

tónica-respuesta», «afección-alteridad-fuerza noérgica de imposición».  

 

 

* Conclusión: El hombre es la unidad coherencial, originaria e integral que asume 

formalmente la estructura del sentir animal, vertiéndose en la realidad; por ello el 

hombre es el animal de realidades: su intelección es sentiente, su sentimiento es 

afectante y su volición es tendente.  

* No es la vida lo que nos fuerza a pensar, sino que es la intelección lo que nos fuerza a vivir 

pensando. 

 



 32 

4.2 INTELIGENCIA Y LOGOS: LOGOS SENTIENTE Y 

AFIRMACIÓN INTELECTIVA  
 

 

4.2.1 INTRODUCCIÓN 
 

 Después de haber estudiado el sentir intelectivo conviene analizar el logos sentiente, 

que es un modo ulterior de intelección. Lo propio de este modo de intelección es la 

aprehensión campal de la realidad. El campo es un ámbito de realidad que aloja 

determinados aspectos de lo real. Gracias a esta intelección no sólo se intelige lo real, sino 

que lo real se afirma en realidad. Los dos temas de interés al respecto son: la intelección de 

lo real en el campo de realidad y la estructura formal del logos sentiente. 

 

 

SECCIÓN 1. LA INTELECCIÓN DE LO REAL EN EL CAMPO DE 

REALIDAD 
 

 

4.2.2 EL CAMPO DE REALIDAD 
 

 El campo es un ámbito de realidad que aloja determinados aspectos de lo real. El 

campo es el medio del segundo modo de intelección. La triple dimensión del campo está 

constituida por: primer plano, fondo y periferia. a) El primer plano del campo son los 

grandes relieves que son directamente aprehendidos. b) El fondo o tapiz cósmico es el 

panorama sobre el cual se aprehenden las cosas del primer plano. c) La periferia es la 

perspectiva gracias a la cual las demás cosas reales del campo adquieren una dimensión de 

proximidad o alejamiento. 

 

 

4.2.3 LO REAL CAMPALMENTE INTELEGIDO: EL LOGOS SENTIENTE 
 

 Intelegir algo real campalmente es intelegirlo «en» el campo de realidad, intelegirlo 

de modo ulterior «en realidad» respecto a otras cosas campales. 

 

1) La intelección campal en cuanto tal: «logos» es la re-actualización campal de la 

intelección primordial. 

 

2. La estructura básica y originaria del logos 

 

La estructura básica del logos es ser una intelección campal de carácter dual, dinámico y 

medial. 

 



 33 

a) La dualidad de la intelección propia del logos sentiente está constituida por lo real y la 

realidad unidos intrínsecamente. 

 

b) La dinamicidad de la intelección propia del logos sentiente consiste en un movimiento 

intelectivo que parte de la cosa ya aprehendida como real por la aprehensión primordial, y 

retorna desde lo intelegido ulteriormente por el logos hacia lo ya aprehendido en la 

aprehensión primordial. A este movimiento se le llama impelencia revertiente y retracción 

revertiva. 

 

 

* No vamos hacia la realidad, sino que estamos ya en ella y retenidos por ella. La realidad 

nos impele revertientemente para ser intelegida campalmente.  

  

 

c) La medialidad  de la intelección propia del logos sentiente es posible gracias al campo 

que es el medio de la intelección del logos.  

 

 

* La estructura básica y originaria del logos es dual, dinámica y medial. En cambio, su 

estructura formal tiene dos aspectos: es una estructura dinámica y medial. A esta 

estructura formal se dedican las dos siguientes secciones. 

 

 

 

SECCIÓN 2. ESTRUCTURA FORMAL DEL LOGOS SENTIENTE I: EL 

LOGOS COMO MOVIMIENTO, COMO ESTRUCTURA 

DINÁMICA 

 
 La intelección del logos implica un movimiento intelectivo en dos fases: a) el 

movimiento de impelencia a partir de la cosa real hacia un campo de «la» realidad, b) y el 

movimiento retractivo para intelegir desde el campo lo que la cosa real es en realidad. Éstas 

son las dos fases polares del movimiento intelectivo: la primera consiste en una 

distanciación impelente de la cosa, la segunda en una intelección distanciada retractiva.   

 

 
4.2.4 DISTANCIACIÓN IMPELENTE A PARTIR DE LO REAL 
 

 La distanciación impelente de la cosa consiste en que lo real nos remite a un campo 

de realidad para intelegir en él lo que dicha cosa real es en realidad: hay que tomar cierta 

distancia de la singularidad y particularidad de lo real. 

 

1) Este tipo de distancia implica permanecer en lo real que remite a un campo de realidad. 



 34 

 

2) Se «toma distancia» porque se es impulsado por lo real hacia un campo de realidad. Nos 

mantenemos en lo real como punto de apoyo para un repliegue intelectivo retractivo.  

 

 

 

* La distanciación conduce a la afirmación. La distanciación de la cosa se transforma en 

intelección afirmativa. Intelegir lo real en distancia hace posible afirmar. 

 

 

 

 

4.2.5 INTELECCIÓN AFIRMATIVA: INTELECCIÓN DISTANCIADA 

RETRACTIVA DE LO QUE LO REAL ES EN REALIDAD 

 
 El movimiento de la intelección afirmativa tiene dos fases: a) movimiento de 

impelencia y, b) movimiento de retracción o de reversión. Esta intelección es un 

discernimiento acerca de qué es «en realidad» lo real. En este apartado hay que responder a 

tres preguntas: ¿qué es afirmar? ¿cuáles son las formas de afirmación? ¿cuáles son los modos 

de afirmación? 

 

1) ¿Qué es afirmar? 

 

Afirmación significa aquí una intelección «firme» con intención afirmativa. No es una 

aseveración expresada, ni simplemente formular un juicio concreto que relacione un sujeto a 

un predicado mediante un verbo. La afirmación es un movimiento intelectivo (de impelencia 

y reversión) que sólo es posible gracias al logos sentiente. 

 

La afirmación consiste en estar firmes en la realidad inteligiendo, por el discernimiento, si lo 

real es en realidad. No es sólo la afirmación espontánea del sujeto activo, sino también la 

afirmación de lo real en la intelección receptiva por la imposición noérgica de lo real. 

 

 

 

* Afirmar además de ser una acción mía, es un modo de estar ya firmemente en lo real. 

 

 

 

2) ¿Cuáles son las formas de afirmación? 

 

Hay tres formas de afirmación: posicional, proposicional y predicativa. La primera y la 

segunda son antepredicativas. La tercera se apoya en la segunda y la segunda en la primera. 

 



 35 

a) Afirmación posicional: es antepredicativa y anteproposicional porque está simplemente 

puesta. Se afirma con un solo nombre sustantivo en connotación exclamativa. Por ejemplo: 

¡Fuego! ¡Agua! ¡Luz! 

 

b) Afirmación proposicional: es antepredicativa. Por ejemplo: Todo lo excelente, escaso; 

genio y figura, hasta la sepultura; conmigo, poco y malo; al inteligente, pocas palabras. 

 

c) Afirmación predicativa: es el juicio cuyo esquema simple consiste en «A es B». 

 

Estas tres formas de afirmación son tres formas de intelegir lo que algo es en realidad. Pero 

en cada una de estas formas la afirmación puede tener modos distintos.  

 

3) ¿Cuáles son los modos de afirmación? 

 

En la afirmación intelectiva del logos sentiente hay fuerza y hay firmeza. Las diferencias de 

firmeza constituyen los diferentes modos de afirmación. Los modos de afirmación son 

modos de firmeza de la afirmación intelectiva. 

 

a) La afirmación es afirmación de nuestra ignorancia. Por ejemplo: la docta ignorancia de 

Nicolás de Cusa, y la expresión de Sócrates «Yo sólo sé que no sé nada». El hombre debe 

aprender a ignorar. La ignorancia es distinta de la nescencia. De la ignorancia nace la 

pregunta. 

 

b) El progreso en la afirmación intelectiva lleva a una definición más precisa de los rasgos de 

lo aprehendido primordialmente; entonces van surgiendo: el indicio y el barrunto. Los rasgos 

del indicio son: clarescencia, borrosidad e indicación. Y el barrunto se caracteriza por el 

vislumbre, la confusión y la sospecha. La sospecha es la transición hacia el próximo modo 

de afirmación intelectiva ya presente de manera incoada. 

 

c) La duda se presenta ante una multiplicidad definida y ambigua de datos.  

 

d) La opinión es una afirmación de pre/ponderancia que puede tener tres grados: la 

inclinación, la probabilidad y la convicción. La pre/ponderancia es aquello que nos inclina a 

asumir más bien lo uno que lo otro. Lo gravemente preponderante es probable. Un peso que 

vence francamente uno de los extremos de la balanza posibilita la convicción. 

 

e) La obviedad: ocurre cuando lo real manifiesta por sí mismo sus propios aspectos. La 

afirmación de lo obvio acuña la plausibilidad.  

 

f) La certeza: es el modo de afirmación constitutiva y efectiva provocada por la firmeza total 

de lo real. La certeza es el grado supremo de firmeza de la intelección afirmativa, no es la 

máxima probabilidad. 

 

 



 36 

 

SECCIÓN 3. ESTRUCTURA FORMAL DEL LOGOS SENTIENTE II: EL 

LOGOS COMO ESTRUCTURA MEDIAL 
 

 

 Ahora interesa reflexionar acerca la estructura medial del logos sentiente. La 

estructura medial es la determinación misma de la afirmación intelectiva. Por ello, hay que 

preguntar: ¿Qué es la determinación en sí misma? ¿Cuál es el carácter del logos en cuanto 

determinado? La respuesta a esta última pregunta implica considerar la relación entre el 

logos y la verdad. 

 

 

4.2.6 LA DETERMINACIÓN DEL LOGOS EN SÍ MISMA 
 

¿Qué es la determinación del logos en cuanto tal? La determinación de la intelección 

afirmativa es en sí misma evidencia de lo real. Por ello, la determinación procede de lo 

real. La evidencia es distinta de la obviedad. La evidencia es intelección exigencial 

proveniente de lo real por su fuerza de imposición que determina la intelección afirmativa 

del logos. Aunque la evidencia es exigencia noérgica de lo real, también supone un ámbito 

de libertad, porque la intelección es constitutivamente libre. La evidencia es una línea 

trazada en un espacio de libertad intelectiva finita.   

 

 

* La evidencia es siempre noérgica, es una exigencia impuesta por la fuerza impositiva de lo 

real. 

 

 

 

4.2.7 LOGOS SENTIENTE Y VERDAD AFIRMADA INTELECTIVAMENTE 
 

 Hay que investigar la relación entre afirmación y verdad, la relación entre verdad y 

realidad, y entre realidad y ser. 

 

1) ¿Qué es la verdad afirmada? Es la  re/actualización intelectiva de la verdad real. 

 

2) Verdad y realidad. Lo real (=verdad material) está intelectivamente actualizado de modos 

distintos, por ello hay distintos modos de verdad (formal): a) la verdad real, b) la verdad 

afirmada y la verdad racional. a) La verdad real es aquella actualización de lo real intelegido 

por la aprehensión primordial. Este modo es, desde el punto de vista intelectivo, el modo 

originario y primario de verdad. b) La verdad afirmada campalmente. Es aquella 

re/actualización de lo real en realidad intelegida por el logos sentiente a partir de lo real 

dentro de un campo. c) La verdad racional es propia del tercer modo de intelección. d) La 

unidad de la verdad. Los distintos modos de verdad no están juxtapuestos, sino que tienen 



 37 

una interna articulación. Los tres modos son verdad, son sentientemente intelectivos y son 

modos de actualización intelectiva.  

 

3) Verdad, realidad y ser. La aprehensión primordial intelige lo real (verdad real); el logos 

sentiente intelige lo real en realidad (verdad afirmada); la razón abre el horizonte mundanal 

de la realidad al ser (verdad racional). Éste está incluido de manera oblicua, atemática e 

implícita en toda intelección.  

 

 

* Al aprehender primordialmente lo real oblicuamente se intelige lo real siendo en un 

campo, por la re-actualización intelectiva de logos sentiente, y se intelige racionalmente 

el horizonte mundanal de la realidad que remite a una explicación metafísica del sentido 

de toda la realidad existente.  

 

 

 

El logos es movimiento intelectivo; en cambio la razón es una marcha desde el campo al 

mundo. El campo sentido es un ámbito específico del mundo.  

 

 

 

 



 38 

4.3 INTELIGENCIA Y RAZÓN: RAZÓN SENTIENTE Y 

CONOCIMIENTO (10 hrs.) 
 

 

4.3.1 INTRODUCCIÓN 
 

 Lo real está abierto: a) a la aprehensión primordial, de modo sentiente, b) al logos 

sentiente que intelige lo real en realidad dentro de un campo, c) a la razón sentiente que 

intelige la realidad de lo real en el horizonte del mundo. Precisamente ahora se desarrolla el 

tercer modo de intelección llamado razón sentiente.  

 

Razón es más que el acto del razonamiento o del raciocinio, es un modo de intelección que 

va en marcha, desde lo real (aprehendido primordialmente) y desde el campo (intelegido 

por el logos), hacia el horizonte del mundo para intelegir la configuración total de la 

realidad. Esta dinamicidad intelectiva es denominada «marcha». Las dos cuestiones 

fundamentales que hay que tratar en primer lugar son: la marcha y el conocer. A ellas se 

dedican las dos secciones de este capítulo. 

 

 

SECCIÓN 1: LA MARCHA MISMA DEL INTELEGIR 
 

 Se trata de una marcha intelectiva que es una «re/actualización» de lo real. 

 

 

4.3.2 ¿QUÉ ES MARCHA? 
 

Lo real es solidariamente respectivo, por ello constituye el mundo que es la unidad 

de todo lo real en el horizonte total de la realidad. El mundo es la interpretación 

trascendente del campo y de nuestro cosmos
7
. La razón sentiente marcha desde lo real y 

desde un campo hacia el horizonte total del mundo. 

 

¿Qué es esta marcha? Es la «re-actualización» intelectiva que va desde lo real y desde un 

campo hacia el horizonte total del mundo, es decir, se orienta hacia la configuración total de 

la realidad.  

 

 

* «Marcha» es la actividad pensante de la razón. 

 

 

 

                                                           
7
 Zubiri distingue entre «mundo» y «cosmos»: “no confundamos pues mundo y cosmos. Puede haber muchos 

cosmoi en el mundo, pero no hay sino un solo mundo”. Id., Inteligencia y razón, Ed. Alianza, Madrid, p. 20. 



 39 

4.3.3 LA MARCHA EN CUANTO INTELECCIÓN 
 

 La marcha intelectiva es la actividad pensante de la razón. Por ello, se le llama 

«pensar» a la actividad de la marcha de la razón. «Pensar» es la actividad intelectiva de la 

marcha de la razón. 

 

1) La actividad del intelegir: el pensar 

 

a) ¿Qué es actividad? La actividad es continua y continuada, no es simplemente una acción 

aislada.  

 

b) ¿Qué es actividad pensante? Pensar es la actividad intelectiva de la razón.  

 

* Lo real «se da», es «dato-para» pensar. Lo real «da» que pensar.  

 

2) El modo de intelección que posibilita la actividad pensante: la razón 

 

a) ¿Qué es «razón»? 

 

La razón es el modo de intelección que posibilita la actividad pensante.  

 

 

* La razón es el modo de intelección en la que la realidad se re/actualizada en el horizonte 

total del mundo. La razón es la búsqueda intelectiva del sentido configurador del mundo. 

 

 

A partir de esta descripción de la razón se puede superar la noción reductiva utilizada por 

la modernidad. La razón es simultáneamente mía y es de lo real, que no sólo da que pensar, 

también da algo más: da razón. En la marcha intelectiva las cosas reales comienzan dando 

que pensar, y terminan por dar razón.  

 

 

 

* Realidad y ser no son lo mismo. Ser es la actualidad de lo real en el mundo (acento 

metafísico). Realidad es la formalidad de lo real (acento intelectivo). El ser se funda 

intelectivamente en la realidad y tiene su razón en ella. La última instancia intelectiva 

de lo real es la realidad. La realidad se funda metafísicamente en el ser y tiene su 

sentido en él. La última instancia metafísica de lo real es el ser. 

 

 

 

* El ser es la razón metafísica de la realidad. La realidad es la razón intelectiva del ser. 



 40 

 

 

 

* Lo real en sí mismo no es ni racional ni irracional; es pura y simplemente real. Más bien es 

inteligible y razonable. Aunque no siempre sea razonado.  

 

 

b) Razón y realidad 

 

La razón no busca la realidad, sino bucea ya en ella. El ser humano y la razón están 

poseídos por la realidad.  

 

b1) El «problema» de la razón  

 

El problema de la razón no consiste en averiguar si es posible que la razón llegue a lo real, 

sino justamente al revés: cómo habremos de mantenernos en la realidad en la que ya 

estamos. No se trata de alcanzar la realidad, sino de no salir de ella.  

 

b2) El punto de partida de la marcha de la razón 

 

El punto de partida que sirve de apoyo a la marcha de la razón es la intelección campal de lo 

real. 

 

b3) El ámbito de la intelección racional 

 

El ámbito (abierto y respectivo) de resonancia de la intelección racional es el mundo.  

 

4.3.4 EL OBJETO FORMAL DE LA ACTIVIDAD RACIONAL 
 

1) ¿Cuál es el carácter formal del objeto de la razón? 

 

 La posibilidad es el carácter formal del objeto de la razón. Aquello en lo cual se 

mueve la razón es lo real con sus múltiples posibilidades.  

 

2) La posibilidad se inscribe positivamente en lo real 

 

 La posibilidad está estrechamente vinculada a lo real porque: 1) la posibilidad es lo 

real incoado; 2) la posibilidad tiene múltiples rutas hacia lo real; 3) las múltiples 

posibilidades se co-implican. La razón debe intelegir qué posibilidades son realizables 

tensionando los polos de la facticidad y la validez. 

 

3) Lo real conduce a la posibilidad 

 



 41 

 Lo real mismo seduce a la razón para que descubra qué posibilidades se pueden 

descubrir en el seno de lo real. Estas solicitaciones de lo real son las sugerencias que invitan 

a la razón a continuar con su marcha intelectiva. La inventiva de la razón es posible gracias a 

las sugerencias posibilitantes de lo real.  

 

 

SECCIÓN 2: ESTRUCTURA DE LA INTELECCIÓN RACIONAL: EL 

CONOCER 
 

 

El conocer es la estructura y el contenido de la marcha pensante de la intelección 

racional. 

 

 

4.3.5 ¿QUÉ ES CONOCER? 
 

 

 La estructura y el contenido de la marcha pensante de la intelección racional están 

constituidos formalmente por el conocimiento. Conocer es intelegir racionalmente, intelegir 

la realidad profunda y mundanal de lo real. Un intelegir no racional no es conocer. Por ello el 

conocimiento se inscribe dentro del modo de intelección propio de la razón. El conocimiento 

es expansión de los otros dos modos de intelección.  

 

 

 

* Toda teoría del conocimiento ha de fundarse en una previa filosofía de la intelección, y no 

viceversa, como si intelegir fuera sinónimo de conocer. Este giro representa una revolución 

en el planteamiento moderno del conocimiento que ha hecho una amputación devastadora y 

reductiva. A este desplazamiento que va desde una teoría del conocimiento a una filosofía de 

la intelección podría llamársele el giro intelectivo en la filosofía de los siglos XX y XXI. 

 

 

 

4.3.6 ESTRUCTURA FORMAL EL CONOCER 
 

 

 Lo conocido es ubicado sobre un fondo de realidad profunda: el mundo. La estructura 

formal del conocer está constituida por el objeto, el método y la verdad racional. 

 

1) El objeto 

 

 La razón conoce la realidad campal situándola sobre el horizonte del mundo. Lo real 

que está sobre este fondo es denominado «objeto».  



 42 

 

a) ¿Qué es objeto? 

 

 «Objeto» es lo real en cuanto que es re/actualizado sobre el horizonte total del 

mundo. El objeto no es puesto por la razón sino por lo real para que la razón lo re/actualice 

sobre el fondo del mundo.  

 

 

2) El método 

 

 La estructura inquiriente de la marcha de la razón consiste en conocer. El 

conocimiento del objeto es el objetivo de la búsqueda de la razón. El mundo es el horizonte 

en el cual la razón busca conocer. El mundo es la realidad profunda donde los objetos se 

presentan a la razón. El modo como se puede acceder a la profundidad de lo real es la vía de 

acceso que constituye el otro aspecto estructural del conocer denominado «método».  

 

a) ¿Qué es método? «Método» es el modo de abrirse paso en el mundo buscando el 

fundamento de lo real: la realidad profunda mundanal. Por ello, el método es vía del conocer. 

El método es la vía de acceso para actualizar intelectivamente la realidad campal como 

realidad mundanal. El método es la senda para llegar a la verdad racional.  

 

3) La verdad racional 

 

 La «verdad racional» es el fundamento del conocer alcanzado objetualmente por el 

método. La verdad es encuentro: he aquí la meta de la intelección racional.  

 

La verdad en la razón: el encuentro. La verdad racional es el encuentro entre el objeto real y 

la razón en la cita exitosa del conocimiento. Este encuentro no es definitivo y total, porque 

un conocimiento exhaustivo de lo real no sería un conocimiento humano. 

 

* Lo razonable es una forma de lo racional; no es lo racional estrictamente hablando, pero sí 

lo racionalmente viable.  

 

CONCLUSIÓN GENERAL: LA UNIDAD DE LA INTELECCIÓN 

 

CAPÍTULO VII: EL PROBLEMA DE LA UNIDAD DE LA INTELECCIÓN 

CAPÍTULO VIII: LA ESTRUCTURA FORMAL DE LA UNIDAD DE LA INTELECCIÓN 

SENTIENTE 



 43 

4.4 INTELIGENCIA CREADORA 
 

 

 

 La verdad también es divertida, deslumbrante, enigmática, irónica, humorista, 

creativa, ingeniosa y sentimental. 

 

 

4.4.1 PRESENTACIÓN DE LA INTELIGENCIA CREADORA 
 

 

 La noción de «inteligencia» es atribuida a los hombres, animales, computadoras, y 

últimamente se habla también de edificios inteligentes, automóviles inteligentes y hasta de 

electrodomésticos inteligentes. ¿Qué es la «inteligencia»? Es la capacidad de recibir 

información, elaborarla, producir respuestas eficaces, plantear problemas y resolverlos, 

organizar comportamientos, descubrir valores, inventar proyectos y mantenerlos, y capacidad 

para liberarse del determinismo. Además, dos funciones esenciales de la inteligencia son: 

crear la información e inventar los fines. La creación de novedades es una exclusiva 

humana. Los animales disponen de una inteligencia cautiva, en cambio, los seres humanos 

empleamos una inteligencia libre. El hombre ha dejado los cacareos, berridos y bramidos, y 

ha inventado diecinueve mil lenguas, el canto y la ópera. Por naturaleza somos miopes, en 

comparación con el águila. Sin embargo, por la inteligencia hemos llegado a ver lo que 

parecía invisible.  

 

La inteligencia humana es creadora. La inteligencia nos permite conocer lo real e inventar 

nuevas posibilidades, es decir, no sólo conocemos lo que las cosas son, sino que también 

descubrimos lo que pueden ser. Crear es inventar y encontrar posibilidades en lo real. La 

inteligencia creadora es comprobación y ejercicio de la libertad. La inteligencia humana 

está transfigurada por la libertad, es una inteligencia animal y computacional que se 

autodetermina. Aprendemos como el animal, pero también decidimos lo que queremos 

aprender. Estamos obligados a elegir y nada asegura que lo hagamos con acierto. De ahí que 

sea necesario discernir las posibilidades. Para realizar bien esta labor la inteligencia se sirve 

de la ética. La creación de posibilidades le exige a la inteligencia que invente un arte de 

elegir bien. A esta disciplina le llamamos ética. El desarrollo de la inteligencia, de la libertad 

y de la subjetividad humanas confluyen. La mirada, la memoria, la imaginación y el 

movimiento muscular, al ser dirigidos por la libertad se convierten en creadores.  

 

La realidad despliega sus posibilidades al integrarse en un proyecto inteligente. 

Paradójicamente la inteligencia humana maneja la realidad incluyendo las irrealidades que 

todavía son posibles. El hombre habita inteligentemente en la tierra, vislumbrando en ella el 

reino de las posibilidades libres.  

 

 



 44 

4.4.2 LA MIRADA INTELIGENTE 
 

 

 La mirada es transfigurada inteligentemente por la libertad. La percepción humana 

captura lo que le interesa, porque nuestros ojos están dirigidos en su mirar por nuestros 

deseos y proyectos. Hemos inventado instrumentos para ver lo que antes era invisible, lo 

lejano, lo minúsculo, lo oculto y lo fugaz. El ojo vagabundea por lo real. Completamos lo 

visto con lo sabido, interpretamos los datos dándoles significado, la mirada se hace 

inteligente. Por ejemplo: las letras son líneas, pero la mirada inteligente no sólo las ve, 

además las lee. La mirada inteligente anticipa, previene, utiliza la información sabida, 

reconoce e interpreta. El ser humano no es esclavo de su campo perceptivo, aprende a 

planificar, y sus metas e intereses determinan lo que ve. Mirar inteligentemente es asimilar 

los estímulos dándoles libremente un significado. La mirada inteligente inventa posibilidades 

perceptivas en las propiedades reales del estímulo. 

 

Entre la percepción humana y el acto creador de la inteligencia no hay un abismo, porque 

una de las posibilidades de la mirada es ser creadora. La mirada es inteligente y creadora 

cuando se convierte en una búsqueda dirigida por un proyecto. Ver, oír, escuchar, oler 

son exploraciones activas para extraer la información que nos interesa. Por eso miramos, 

observamos, escrutamos, escudriñamos, olemos y olfateamos, oímos y escuchamos, 

gustamos y paladeamos, tocamos y palpamos. Nuestros sentidos son exploradores de lo real. 

El ser humano plantea hipótesis mientras percibe. Toda percepción es una respuesta a una 

pregunta expresa o tácita. La percepción somete lo real a una entrevista permanente. La 

calidad de las respuestas de lo real depende de la sagacidad de nuestras preguntas. No sólo 

percibimos lo real en sí mismo, sino lo real determinado por nuestras preguntas. La 

percepción es imposible sin una hipótesis que le dirija. La sola percepción no sosiega nuestro 

interés; necesitamos comprender y explicar.  

 

Vivimos en un mundo interpretado. La percepción nos proporciona información sobre lo 

real. Todas nuestras afirmaciones sobre la existencia de algo tienen que fundarse directa o 

indirectamente en la percepción. Desde el «percepto» se llega al «concepto» y a la idea. A 

través de la percepción la realidad se nos presenta como una pista de despegue: resiste a 

nuestro impulso y soporta nuestro vuelo. La percepción nos relaciona con la existencia. Por 

ello no podemos abandonarla. 

 

 

4.4.3 IDENTIFICAR Y RECONOCER 
 

 

 Al percibir le damos significado a un estímulo. Vivimos entre los significados que 

damos a lo real. El mundo es la totalidad de los significados que una persona concibe. 

Percibir es capturar la información y darle sentido. Hay dos operaciones básicas de la 

inteligencia: identificar y reconocer. «Reconocer» es una operación de segundo nivel que 

supone un conocer previo. Para reconocer se necesita un patrón o esquema previo que 



 45 

funciona como una matriz asimiladora y productora de información que posibilita la 

generalización de un significado. La diferencia entre la percepción animal y la humana es 

que el animal se estanca, mientras que el ser humano avanza velozmente. El hombre controla 

sus propias actividades, no sólo construye esquemas automáticamente, sino que puede 

manejarlos consciente y voluntariamente. 

 

La calidad de la percepción se mejora de acuerdo con la capacidad de discriminación. Por 

ejemplo, un cardiólogo no tiene mayor agudeza auditiva, pero percibe más información. Es 

sorprendente la actividad de un catador de vinos que puede diferenciar matices que resultan 

imperceptibles para el resto de los mortales. Aprender a discriminar significa aprender a 

reconocer partes de un estímulo. Cuando se escucha una lengua desconocida se percibe como 

un flujo sonoro continuo, en el que no se pueden segmentar las palabras. Cuando se les 

reconoce se aprende a discriminarlas. Al principio se oye un idioma, pero no se entiende; se 

capta el estímulo, pero no se sabe extraer de él la información necesaria. La percepción es 

inteligente cuando por su medio se sabe extraer la información. Cuando la percepción es 

inteligente se convierte en creadora porque extrae más información, identifica nuevos 

aspectos, inventa significados y reconoce similitudes.  

 

Percibimos desde lo que sabemos, percibimos desde el lenguaje, pensamos a partir de la 

percepción. No vemos sólo cosas aisladas, sino conjuntos de cosas. No percibimos un bulto 

moviéndose, sino un niño jugando. Nuestro mundo se va construyendo con estos 

significados.  

 

 

4.4.4 EL MUNDO Y EL LENGUAJE 
 

 

 Es difícil asegurar que el lenguaje sea una capacidad animal transfigurada o un 

exclusiva humana. Lo que sí consta es que a los animales les falta el poder de 

autodeterminación propio de la inteligencia humana. Los animales carecen de la habilidad 

para controlar sus propias actividades mentales, dado que necesitan ser dirigidas por un 

adiestrador. Los animales no saben señalar o apuntar hacia una cosa. El ser humano percibe 

un objeto, lo apunta y le aplica un nombre. Mediante el lenguaje, una madre le enseña a su 

hijo los planos semánticos del mundo que tiene que construir. La realidad en bruto no es 

habitable; es preciso darle significados. El lenguaje transmite el modo de interpretar el 

mundo de una cultura y, sobre todo, la experiencia ancestral que el hombre ha adquirido 

sobre sí mismo.  

 

El  lenguaje es el mapa del mundo que el hombre ha heredado de sus antepasados. Nos 

ayuda a crear significados libres determinando paradójicamente nuestro modo de ver lo real. 

Algunos dicen que nuestra lengua es nuestra cárcel porque sólo podemos pensar lo que ella 

nos permite. Sin embargo, el lenguaje, más que una cárcel, es un apeadero en el que nos 

apoyamos para producir los nuevos significados correspondientes a nuestro mundo. Desde 

un punto de vista objetivo, el lenguaje nos permite construir el mundo; desde un punto de 



 46 

vista subjetivo, el lenguaje nos permite tomar posesión de nosotros mismos como sujetos, 

nos ayuda a convertirnos en autores. Por ejemplo, cuando una madre comienza a hablar, el 

niño deja de mamar porque hay una expectativa anhelante del significado. El niño nace 

esperando el lenguaje que es la voz de alerta de su humanización. El niño aprende su libertad 

escuchando obedientemente la voz de su madre, es decir, la heteronomía es el paso obligado 

para llegar a la autonomía. Después el niño aprende a hablar y a darse órdenes a sí mismo. 

Poco a poco el niño va tomando el control de su propia acción. Cuando alguien comienza a 

hablarse a sí mismo ya no para de comunicarse consigo. Ya nunca desaparecerá el diálogo 

interior del hombre consigo mismo.  

 

El Yo ejecutor se convierte en autor, director y controlador que ordena las propias 

ocurrencias. El hombre conecta el lenguaje, la acción y la conciencia porque se descubre 

lingüísticamente como origen de sus acciones realizadas conscientemente. Gracias al 

lenguaje, el sujeto toma posesión consciente de su autonomía y el control de su propia 

acción. Al aprender un lenguaje el sujeto aprende a dirigir su propia acción, especialmente 

cuando elabora proyectos por medio de su lenguaje. El yo consciente es autor, creador y 

ejecutivo de su acción articulable lingüísticamente en ciertos proyectos.  

 

 

 

4.4.5 EL MOVIMIENTO INTELIGENTE 
 

 

 El movimiento corporal y la creación artística son dos actividades análogas. El 

movimiento muscular es transfigurado por la inteligencia. La inteligencia humana está 

encarnada, por ello el movimiento muscular del hombre es un movimiento inteligente. Éste 

tiene dos características: es voluntario y posee habilidades inalcanzables por el animal. El 

sujeto inteligente no se ve impelido a la acción forzosamente, sino que mantiene un último 

control sobre el comienzo de los movimientos no automáticos ni reflejos. En los 

movimientos intencionados la orden de arranque pone en ejecución un proyecto. Por otro 

lado, la vistosa cúpula de la creación libre se funda en los invisibles cimientos de los 

automatismos. El movimiento inteligente exige planear, ordenar, ejecutar, comparar, 

evaluar y parar. Los mismos automatismos necesitan una orden de marcha y una orden de 

mantenimiento. Una diferencia fundamental entre la inteligencia humana y la inteligencia 

artificial cosiste en que el ordenador no siente que se cansa, y el hombre sí. Al hombre no le 

basta con saber hacer, necesita tener ánimos para hacer. El animal sólo soporta el 

agotamiento cuando está espoleado por impulsos básicos, como el miedo. En cambio, el 

hombre ha multiplicado los motivos para sobreponerse y aguantarse. 

 

La creación artística es un proceso de ocurrencias y selecciones vertiginosas, una mezcla de 

automatismos y libertades. El hombre puede regir su comportamiento por valores pensados, 

y no sólo por valores sentidos. 

 

 



 47 

4.4.6 LA ACTIVIDAD ATENTA 
 

 

 La atención es un tema cardinal para la teoría de la inteligencia. No podemos procesar 

toda la información que recibimos, por ello necesitamos un filtro o canal de selección. 

Seleccionar significa elegir, y elegir es una actividad voluntaria. La atención es la capacidad 

de dirigir la corriente de mi conciencia. La atención exige intencionalidad. La atención no es 

un sustantivo sino un adjetivo de las acciones humanas. La atención no hace nada. Son las 

actividades mentales las que se hacen atenta o desatentamente. Atender es un modo de oír y 

mirar.  

 

Es fácil reconocer que el lenguaje relaciona la atención con la afectividad. Cuando algo atrae 

mi atención aparece dotado de un valor, pues son sus cualidades las que despiertan mi 

interés. Estar atento es estar dispuesto, fascinado, cautivado y secuestrado por aquello que 

parece valioso. Si la «intencionalidad» es la correlación esencial entre la conciencia y un 

objeto, entonces la «atencionalidad» es la relación esencial entre la conciencia y el valor del 

objeto percibido. La atención inteligente es una transfiguración de la atención animal. La 

inteligencia descompone la armonía de las valoraciones preestablecidas por los instintos, por 

ello, el ser humano puede establecer el orden de sus propios intereses. Sobre esta mínima 

grieta de independencia se finca la posibilidad de la libertad humana. Cada uno hemos 

tenido que aprender a ser libres desde la infancia. Cuando un niño siente curiosidad por lo 

que mira su madre, y sigue su mirada, realiza el primer paso de su autoliberación. Poco a 

poco irá aprendiendo la diferencia entre sus propios intereses y los ajenos. El lenguaje le 

ayudará en esta toma de posesión del atender libre. La atención es una función afectiva que 

la inteligencia ha desgajado de la afectividad instintiva para hacerla libre.  

 

Con la libertad la vida se hace más complicada, porque muchas solicitaciones reclaman 

nuestra atención. La conciencia es solicitada polifónicamente por múltiples estímulos entre 

los cuales el Yo ejecutivo hace lo que puede para guiar la atención. Cuando la conciencia 

pierde la atención se distrae vagando de un estímulo a otro, en un vaivén aleatorio, en el que 

se captan todos los estímulos, pero ninguno es mantenido. Distraerse es vagabundear por un 

paisaje donde nada es lo suficientemente atractivo. La distracción flotante no es creadora. La 

pasividad total no es fuente de ingenio. La genialidad es una desmesurada capacidad de 

atender. Toda expectación, aparentemente pasiva, está dirigida por los proyectos esquemas 

activados por el Yo que mantiene una atención flotante. Lo que caracteriza la fertilidad de 

una inteligencia es su habilidad para mantener activado un gran sector de su atención. A los 

grandes hombres es su genio lo que les hace ser desmesuradamente atentos, no su atención lo 

que les hace ser genios. Si pueden atender a un objeto durante mucho tiempo es porque ante 

sus fértiles mentes cualquier asunto resulta sugerente. Los temas se ramifican sin parar, y no 

hay nada aburrido ni monótono. A la gente estúpida, casi todo le parece aburrido.  

 

Una inteligencia eficaz no sólo mantiene vigente un proyecto, sino varios. Estos proyectos se 

realizan atentamente porque en ellos se tiene comprometido el propio interés. Se vigila 

puntualmente su desarrollo y se les asigna toda la propia capacidad de manejar información. 



 48 

El Yo ejecutivo a veces se convierte en un Yo negociador cuando la libertad ejerce su 

capacidad de negociar con las propias limitaciones e invierte bien sus recursos. La 

inteligencia humana muestra sus capacidades al dirigir la motivación, al construir su propia 

libertad y al llevar hábilmente la negociación de acuerdo a las limitaciones del Yo.  

 

 

4.4.7 LA MEMORIA CREADORA E INTELIGENTE 
 

 

 La memoria hizo furor durante muchos siglos y después produjo furor. Durante los 

últimos decenios vivió sus horas más bajas porque se le redujo a la repetición y a la rutina en 

la así llamada «educación bancaria». Por eso hay que replantear su función dentro de la 

pedagogía respecto a la inteligencia. La memoria no debe ser un lastre que hay que tirar para 

ir más ligeros, sino el combustible que nos permite volar. Es un peso que no hunde, sino que 

eleva. Hay que rehabilitar una memoria creadora e inteligente con una función dinámica. 

No debe ser un almacén, ni un cementerio, sino una riquísima fuente de operaciones y 

ocurrencias. La memoria debe ser un proyecto. 

 

Un organismo sin memoria ni siquiera podría percibir. Vemos, interpretamos y 

comprendemos ayudados por la memoria, que ejerce su servicio con tal discreción que 

parece que no sirve para nada. La memoria humana está transfigurada por la libertad, por 

eso el hombre puede utilizar voluntariamente la información para evocar lo ya conocido. La 

inteligencia conserva en la memoria aquello que le interesa, y con esta moneda negociará su 

trato con la realidad. La inteligencia sabe conservar la información y utilizarla. No sólo hay 

que saber, sino también saber utilizar lo que se sabe. 

 

La memoria inteligente se cultiva a lo largo de un lento proceso. Se va organizando como 

una red conceptual, semántica o narrativa que facilitará la pesca de la información que se 

necesite. La memoria y la inteligencia no son independientes. Existe una memoria inteligente 

desde la que contemplamos la realidad. La inteligencia inhabita la memoria, que a su vez 

inhabita el movimiento humano, que a su vez inhabita la mirada, en una colaboración 

circular. 

 

La memoria no se reduce a una base de datos al estilo de la informática. Es mucho más 

eficaz y compleja. El hombre busca la información que necesita. Esta actividad es una 

actividad inteligente regida por un proyecto. La información se busca inmediatamente en la 

misma memoria, o mediatamente en los libros, archivos, vídeos, internet, agendas, entre 

otras fuentes. La realidad es una fuente mediata privilegiada para buscar información. 

Cuando queremos buscar información recurrimos a una de estas tres fuentes. La memoria es 

la aliada inmediata que sirve como puerta de acceso y el código para acceder a las fuentes 

mediatas de información. Por ello, la memoria no es un almacén del pasado, sino la entrada 

al provenir. No se ocupa de restos, sino de semillas. La memoria aporta los «códigos de 

acceso» para la información mediata. Si la rehabilitamos desde esta perspectiva podremos 

disponer de poderosísimos bancos de datos codificados con lo que hemos de aprender a 



 49 

convivir. En esos bancos no hay información conclusa, sino significantes que pueden ser 

interpretados por la información ya poseída que le da sentido a los significantes. La 

memoria inteligente será la única que pueda convertir en información los datos 

significantes de una pantalla. El mutismo aparente de los datos significantes es una cortés 

espera atenta a nuestras preguntas. El Yo creador debe interrogar con sabiduría, astucia y 

paciencia a la realidad entera, invitándola a abandonar su silencio. La presencia de lo real es 

una permanente invitación a conversar. 

 

La memoria nos ayuda a procesar la información y a aprender habilidades. Repetir la 

información es un empleo miserable del saber. Esto ni siquiera es aprender de memoria, sino 

aprender a repetir sin integrar la información. Cuando un hombre inteligente aprende de 

memoria, reestructura todo su paisaje mental con la nueva información y se sirve de ella 

para nuevas tareas. La memoria debe ayudarnos a saber hacer, es decir, ampliar nuestras 

habilidades. La memoria inteligente es dinámica, no un almacén. El Yo percibe, piensa, y 

actúa desde su memoria, que es un conjunto de posibilidades de acción. El contenido de la 

memoria está constituido por códigos para acceder a la información y por esquemas de 

acción.  

 

La memoria dinámica es creadora. Para tener mucha imaginación hay que tener una memoria 

inteligente. Gran parte de las operaciones creadoras se fundan en una hábil explotación de la 

memoria. La memoria incluso es a priori universal de la experiencia; para percibir es 

necesario recordar. Los grandes creadores han tenido descomunales memorias inteligentes 

relativas a su arte. La memoria inteligente y creadora es dinámica y tiene un proyecto 

creador. 

 

 

4.4.8 EL SEXTO SENTIDO 
 

 

 La inteligencia logra transitar certeramente por caminos inciertos. Posee un notable 

sentido de orientación que le permite buscar y encontrar sin datos suficientes. Es 

desconcertante la singular tendencia adivinatoria del ser humano y, en especial, el hecho de 

que adivine tan a menudo. Es enigmático que se elija una hipótesis acertada dentro de un 

conjunto múltiple o infinito de posibilidades. El hombre tiene la capacidad de utilizar 

información incompleta o ambigua. Incluso hay algunos sujetos que encuentran las 

respuestas antes que los demás y, al parecer, con menos datos. Tienen «intuición», «ojo 

clínico», «visión para los negocios», «buen oído», «olfato periodístico», «tacto para 

negociar», «gusto estético». A esto se le ha llamado el sexto sentido. Con frecuencia tenemos 

la impresión de que poseemos informaciones que no sabemos justificar su procedencia, o 

convicciones que resuenan afectivamente. A veces se les llama «corazonadas».  

 

Los filósofos y científicos que han contribuido a la evolución del pensamiento se han 

apoyado en una especie de «convicción muda» de que la verdad debía encontrarse en esa 

dirección y no en otra. Algunos han tenido un sentido de dirección que les ha orientado en 



 50 

línea recta hacia algo concreto. Algunos le han llamado el «sentido de la forma» o «sentido 

de peligro». El sexto sentido impide que el investigador se pierda en la maleza de las 

trivialidades, ayudándole a rendirse ante el encanto de lo importante y a elegir una línea de 

investigación que sea una llamada de lo sugerente. El sexto sentido descubre que hay unos 

caminos prometedores y otros sin salida. El sexto sentido es un talento especial para captar 

oportunidades para crear inteligentemente, es tener un buen ojo para algunos asuntos. El 

poseedor del sexto sentido sabe reconocer las posibilidades antes de explicarlas, es un 

descifrador de mensajes todavía no emitidos, en otras palabras, percibe el árbol en una 

semilla. 

 

Hay muchos que se dejan guiar por la razón y, sin embargo, ¡se equivocan tantas veces! En 

cambio, otros se dejan guiar por un sentido especial y obtienen mejores resultados. La 

prudencia es una virtud que tiene mucho que ver con el sexto sentido. Aristóteles la 

relacionaba con la eubulia (capacidad para dar consejo), la synesis (buen sentido para juzgar 

lo que sucede ordinariamente) y la gnome (perspicacia para juzgar lo que a veces se aparta de 

los casos comunes). Otros han hablado de previsión o providencia y de conocimiento por 

connaturalidad. 

 

Los sentimientos son muy importantes al respecto ya que son el modo como aparecen en la 

conciencia grandes bloques de información integrada, que incluyen valoraciones. El mundo 

que experimentamos gracias a nuestros sentimientos son el negativo de un retrato. Los 

sentimientos son el modo como un bloque de información se nos manifiesta, al interpretar un 

dato recibido por la experiencia. Pero, ¿tiene algo que ver los sentimientos con la 

inteligencia? Tradicionalmente el laberinto sentimental se ha excluido de las tareas de la 

inteligencia. Hoy se considera que la inteligencia penetra el ámbito entero de nuestra vida 

consciente. Por ello, las emociones primarias se ven transfiguradas por la inteligencia, que 

introduce nuevas informaciones en el sistema afectivo. Por ejemplo, la inteligencia ha 

transfigurado la sexualidad humana, inventando una sexualidad inteligente. La inteligencia 

es mucho más que un cómputo irreflejo de información. Es la constitución de un Yo que 

extrae información y crea información, que dirige su propio comportamiento, conoce la 

realidad e inventa posibilidades. La inteligencia es un modo de crear libremente significados. 

La inteligencia humana es la transfiguración de la inteligencia animal por la libertad.  

 

 

4.4.9 TRATADO DEL PROYECTAR 

 

 La libertad transfigura la inteligencia animal en una inteligencia humana. Esta 

capacidad de suscitar, controlar y dirigir las acciones humanas transforma todas las 

facultades. Apoyándose en un mínimo poder de autodeterminación, el hombre ha conseguido 

construir su inteligencia creadora. La libertad actúa por medio de proyectos. Los proyectos 

son trayectos posibles dibujados a partir de la realidad. En este sentido, los proyectos son 

irrealidades pensadas sobre una base real, son posibilidades elegidas. Un tesis fundamental 

de J. A. Marina es esta: el sujeto inteligente dirige su conducta mediante proyectos, y esto le 



 51 

permite acceder a una libertad creadora. La inteligencia humana, la libertad y la creación son 

indisolubles. Un proyecto creador es libre, original y novedoso. 

 

La filosofía pocas veces a abordado el tema acerca de los proyectos y de cómo se inventan. 

Un proyecto contiene un objetivo, meta o fin que se pretende alcanzar. La tarea creadora 

tiene comienzos humildes. Los proyectos comienzan siendo un indigente tema de búsqueda, 

tal vez suscitado por el azar; sin embargo, después llega a dirigir, alentar y controlar la 

acción creadora. Gracias a un proyecto las cosas cambian de significado, se convierten en 

sugerentes, interesantes y prometedoras. Estas posibilidades todavía no son realidades, 

únicamente están incoadas, son minúsculas brasas que encienden la mecha de la pirotecnia 

creadora. Las posibilidades son operaciones virtuales, prontas a actuar. Una realidad parece 

llena de posibilidades sólo ante los ojos de quien es capaz de integrarla en un gran número de 

operaciones.  

 

El primer componente del proyecto es la meta, el objetivo anticipado por el sujeto, como fin 

a realizar. El proyecto es una acción que está a punto de ser emprendida. El que proyecta 

inventa motivos para actuar, porque siente deseos de actuar. Un proyecto debe ser capaz de 

movilizar a los agentes que lo van a realizar. Mediante la acción realizamos el proyecto, es 

decir, lo hacemos realidad. Para obtener la meta los sujetos asumen algunas restricciones y 

condiciones. Gran parte del éxito depende de una hábil gestión de las restricciones. Un 

proyecto, pues, está constituido por metas, paradigmas de búsqueda, motivos, sentimientos, 

restricciones, condiciones y criterios o patrones de evaluación que ayudan a discernir si se 

han alcanzado las metas. Las metas, las condiciones y los criterios son los elementos más 

importantes. Cuando un artista elabora un proyecto el supremo criterio coincide con su 

propio gusto, es decir, con el sistema de preferencias creado por él mismo. 

 

La primera tarea de un creador es inventar proyectos creativos. ¿De qué manera se inventan 

los proyectos? Los sentimientos humanos suscitan ocurrencias que, de modo substitutivo, 

satisfacen en cierto modo el deseo de conseguir la meta. Las ocurrencias utilizan modelos 

mentales enlazados con el deseo de actuar o con cualquiera de los sentimientos que impelen 

a crear. Por ello, los proyectos son obra de la «inteligencia desiderativa» o del «deseo 

inteligente».  

 

 

4.4.10 LAS ACTIVIDADES DE BÚSQUEDA 
 

 Los proyectos esperan su realización completa desde la lejanía. El camino para llegar 

a la meta exige múltiples actividades de búsqueda. El transcurso es el momento de las 

soluciones, los hallazgos y las invenciones. Una vez que el fin está proyectado, toma el 

relevo la segunda gran actividad de la inteligencia: buscar. Buscar es bosquear, investigar, 

inquirir, preguntar. J.A. Marina coincide con Zubiri en considerar que la búsqueda es la 

esencia de la razón. Sin embargo, Marina considera que la razón no es la única que 

desempeña la búsqueda. Buscar es el centro de todo comportamiento humano inteligente. La 

inteligencia humana busca con una flexibilidad pasmosa. La estructura común de la actividad 



 52 

de búsqueda tiene dos etapas: a) se suscita la información, b) y se compara con el patrón de 

búsqueda.  

 

El proyecto da orientación a la búsqueda. Pero no es suficiente, porque hay que saber dónde 

buscar. Los datos se pueden encontrar en cualquiera de sus bancos: la memoria, la 

información ya codificada o la realidad. Para buscar se debe integrar numerosas operaciones: 

la memoria, las operaciones perceptivas, imaginativas e inferenciales. En la actividad de 

búsqueda utilizamos todos nuestros recursos: recordamos, mezclamos, inferimos, 

relacionamos, disparatamos, copiamos. Esto nos sirve para llenar los vacíos que nos separan 

de nuestra meta. 

 

La búsqueda que lleva a crear la información es más compleja que aquélla puramente 

perceptiva. El proyecto ofrece una meta a la búsqueda, en cambio, el método ofrece las 

herramientas mediáticas para alcanzar el proyecto. El esquema general del proyecto moldea 

el método, que se encarna en un estilo, en un ritmo, hasta individualizarse en una creación 

específica. Aunque los materiales estén al alcance de todos sólo pueden reconocerlo quienes 

posean los códigos de interpretación necesarios. 

 

La inspiración artística es un ejemplo privilegiado de búsqueda y de creación inteligente. A 

la inspiración no puede apresurársele. El artista deposita la semilla de sus cualidades y tiene 

que esperar a que la musa le despierte; debe esperar y atesorar experiencia durante toda una 

vida. El Yo ejecutivo del artista desempeña su tarea con esfuerzo cualificado, en cambio, su 

Yo creador debe esperar la inspiración artística para recibirla con presteza. 

 

 

4.4.11 LAS ACTIVIDADES DE EVALUACIÓN 
 

 

 Toda acción dirigida hacia un fin tiene que ir acompañada de un criterio que le 

permita reconocer la meta, si no quiere que los proyectos parezcan inacabables. Este criterio 

ayuda a evaluar si se ha alcanzado la meta y, mientras no se haya alcanzado, si se va por 

buen camino. El explorador debe hacerse periódicamente estas dos preguntas: ¿es esto lo que 

buscaba? ¿lo estaré buscando bien? La primera se refiere a la meta; la última al proceso. El 

criterio ayuda a evaluar ambos aspectos de la búsqueda. 

 

La evaluación del proceso ayuda a discernir si uno se está acercando al fin. Más importante 

que cometer errores es corregirlos de manera que no quede rastro alguno en el resultado 

final. El proceso de elaboración está plagado de posibilidades. Como es imposible darles 

seguimiento a todas en necesario hacer una drástica selección de posibilidades. Todo creador 

ha de tomar decisiones al respecto. La realización de una obra de arte va acompañada de una 

evaluación continuada. Es posible que la información de las nuevas evaluaciones vayan 

concretando el proyecto e incluso que lo vayan cambiando progresivamente.  

 



 53 

La evaluación del proceso muestra si uno se va acercando a la meta. En cambio, la 

evaluación de la meta ayuda a precisar el momento en que hay que detenerse y dar por 

concluido el proyecto. De esta evaluación depende la orden de parada. El creador debe 

determinar si ha alcanzado su meta, si no la ha alcanzado, si debe desistir o proseguir la 

búsqueda. Un proyecto puede fracasar si se detiene la búsqueda prematuramente o si no se 

asigna a las operaciones el esfuerzo necesario. El criterio nos ayuda a determinar si un 

proyecto está concluido para detenerse o proseguir la tarea. La ausencia de un canon objetivo 

nos arroja en brazos de una subjetividad, de la que esperamos que invente su propio criterio 

y que no lo haga arbitrariamente. El creador debe regirse por reglas libres, pero no 

arbitrarias. Necesita armonizar la síntesis complicada entre libertad subjetiva y naturaleza 

objetiva. El yo unificado y unificador del sujeto inteligente es quien posibilita una 

percepción inteligente, una imaginación inteligente, una memoria inteligente, una afección 

inteligente. 

 

En síntesis, las tres tesis de José Antonio Marina son éstas: a) la inteligencia humana está 

transfigurada por la libertad; b) la inteligencia creadora obra haciendo proyectos; c) el 

principal proyecto de la inteligencia es crear un modelo de inteligencia, de sujeto humano, es 

decir, de humanidad. El criterio último de evaluación de los proyectos es la intersubjetividad 

discursiva.  

 

 

4.4.12 YO OCURRENTE Y YO EJECUTIVO 
 

 

 El Yo es inteligentemente creador e «intercomunic/activo». Para el yo ocurrente es 

fácil crear e inventar, lo difícil es acertar. La primordial tarea de la inteligencia es construir 

un sujeto inteligente. Este es el punto decisivo de esta Teoría de la Inteligencia Creadora. La 

teoría de la inteligencia ha de culminar en una teoría del sujeto humano: un sujeto 

«intercomunic/activo». La inteligencia no es algo que se tiene o no, ni solamente algo que se 

tiene en mayor o menor grado, sino, sobre todo, algo que se va desarrollando o degradando. 

La construcción de la libertad y de la inteligencia van unidas. Ni la libertad ni la inteligencia 

son sustantivas, son adjetivas. “Hay comportamientos inteligentes y comportamientos libres, 

más o menos inteligentes y más o menos libres. Y ante todo, lo que hay son sujetos 

inteligentes y libres. Así pues, el proyecto creador definitivo de la inteligencia es la creación 

de su propia subjetividad inteligente”
8
 y humanizado.  

 

La inteligencia suscita, controla y dirige nuestras ocurrencias. Todo ofrecimiento a la 

conciencia es una «ocurrencia». Es un huésped accidental que surge en la noche, pide cobijo 

y sin explicar su procedencia desaparece al alba. A veces el hombre es origen de sus 

ocurrencias, otras veces, por el contrario, éstas vienen a su conciencia sin autorización. En el 

primer caso el Yo es ejecutivo, creador y negociador de sus ocurrencias, en el segundo, es un 

                                                           
8
 MARINA, José Antonio, Teoría de la inteligencia creadora (Anagrama, Barcelona 1996) 211. 



 54 

Yo ocurrente. El Yo ejecutivo es un Yo negociador porque tiene que contar con la 

imprevisibilidad del Yo ocurrente y negociar con él.  

 

El Yo ocurrente es un territorio nuestro, pero que no lo hemos colonizado. Desde ese núcleo 

desconocido las ocurrencias emergen hacia la conciencia. El Yo ocurrente incluye todas las 

fuentes de ocurrencias autónomas, independientes de la voluntad, aunque no sean 

estrictamente inconscientes, por eso el Yo ocurrente no se reduce al inconsciente freudiano. 

La más originaria fuente de nuestras ocurrencias es el cuerpo, que nos proporciona 

ocurrencias perceptivas internas y externas. La enfermedad mental es otra fuente de 

ocurrencias. El Yo ocurrente incluye los sistemas autónomos de producción de significados 

como la memoria, los sentimientos (alegría, timidez, miedo, cólera, envidia); incluye 

también el carácter, el estilo, el estado de ánimo, el humor, las actitudes. En pocas palabras, 

el Yo ocurrente es el conjunto de sistemas de producción de significados que funcionan con 

una cierta autonomía, fuera del control de Yo ejecutivo. 

 

El Yo ejecutivo es el sistema de control de las ocurrencias originadas en él mismo. Es un Yo 

inmerso en la libertad. Gracias al Yo ejecutivo el sujeto decide lo que quiere ser: escritor, 

científico, payaso, perverso, artista o ladrón.  

 

Hay inteligencias múltiples. Por eso, alguien puede ser muy hábil para escribir poemas y 

muy torpe para dirigir su vida o comprender a sus compañeros. Un talento matemático tal 

vez no sepa discurrir sobre los problemas reales. Cada tipo de inteligencia inventa y elige sus 

propios fines y criterios. Consecuentemente, cada tipo debe ser evaluado de acuerdo con sus 

propios criterios y fines que se propone. Es cierto que la inteligencia se caracteriza por 

resolver problemas, pero antes, se distingue por plantearlos correctamente. Algunos 

problemas son más interesantes que otros, y algunas soluciones más inteligentes que otras. 

Por ello, hay que buscar cuál es el modo más inteligente de ser inteligente. La agilidad, la 

potencia y la rapidez de nuestras facultades mentales no nos hace más inteligentes, sino el 

modo como configuremos con ellas nuestra libertad. En efecto, “la creación de la propia 

subjetividad y del mundo que la acompaña es la gran tarea de la inteligencia”
9
.  

 

Una de las grandes creaciones de la inteligencia humana ha sido concebirse y proyectarse 

como subjetividad libre. La libertad y la razón son dos proyectos de la inteligencia humana. 

El proyecto de la razón surgió cuando la inteligencia decidió dejarse controlar por evidencias 

universales, compartidas por los sujetos que usen su inteligencia discursivamente. En este 

momento la inteligencia discurre racionalmente porque el logos se transforma en dia-logos, 

en pensamiento comunicable e intercomunic/activo. La verdad es una meta intersubjetiva, no 

es heredad de unos pocos, sino país abierto, tierra de conquista para todos los que forman 

una comunidad ilimitada de intercomunic/acción. 

 

Para la postmodernidad la razón no tiene buena prensa. La consideran como un facultad sin 

sentimientos, sin ilusiones, sin pasión, inflexible, fría, sometida a la lógica, formal, 

                                                           
9
 Ibid., 227. 



 55 

convencional y puritana. Los postmodernos consideran que la razón atraviesa la historia de la 

filosofía como una vieja loca agitada por la manía de lo universal, atentando contra la 

singularidad y las diferencias. 

 

Para la transmodernidad la razón es un proyecto de la inteligencia incumplido e inacabado. 

Según J.A. Marina, la razón no es una facultad. Por eso es más correcto utilizarla como 

adjetivo. Es decir, hay una inteligencia racional. La finalidad más noble de los proyectos de 

la inteligencia es encontrar un modelo de humanidad irremediablemente atractivo que pueda 

servir de criterio para evaluar los otros proyectos y que tenga como valor supremo la 

dignidad humana
10

, con derechos irrevocables. 

 

En breve: el hombre es una inteligencia que se autodetermina libremente, convirtiéndose en 

dueño de su Yo, por eso es persona. Por eso, los misólogos son misántropos, quienes odian 

la razón odian al ser humano. “Quien se refugia en su evidencia privada lo hace por 

autosuficiencia, desprecio o miedo. Rechaza la comunicación porque, en el fondo, siente la 

malsana delicia de ser un elegido”
11

. La manera más inteligente de ser inteligente es crear un 

proyecto supremo en favor de la dignidad humana. La inteligencia debe ser el telos de la 

humanidad seducida por la razón. La Teoría de la Inteligencia Creadora debe concluir en 

una Ética que despliegue el modo más inteligente de ser inteligente mediante la creatividad 

de la libertad, la verdad y la dignidad. De esta manera, Marina prepara la transición hacia la 

Ética para Náufragos. 

 

 

                                                           
10

 Cfr., Ibid., 233. 
11

 Ibid., 235. 



 56 

4.41 INTELIGENCIA E INGENIO: SU ELOGIO Y REFUTACIÓN 
 

 

Este apartado pretende instaurar una Crítica de la inteligencia ingeniosa. En su 

tiempo Kant se preguntaba acerca de la posibilidad de la metafísica como ciencia; en 

cambio, nosotros nos preguntamos ahora: «¿Cómo debe funcionar la inteligencia humana 

para que sea posible el ingenio?». El ingenio es un tema pendiente en la filosofía. Ésta debe 

salir de su invernadero para incorporarse a las disciplinas ingeniosas de vanguardia. 

«Ingenio» e «ingenuo» son palabras etimológicamente emparentadas. Indican lo innato y 

natural. El ingenio se relaciona con las habilidades naturales, mientras la ingenuidad es la 

espléndida facultad connatural de ser libre. En la actualidad estos vocablos han llegado a ser 

casi antónimos. El ingenioso es agudo y sagaz; en cambio, el ingenuo es cándido y simple. El 

ingenio es elogioso. Algunos vinculan el ingenio con la ironía, el humor, la picardía, la 

comicidad, la astucia, la inventiva, la originalidad, la parodia, el chiste, los equívocos, la 

rapidez, el timo y la sátira, entre otros.  

 

 

4.4.1
1
 EL JUEGO DEL INGENIO 

 

 

 El mejor calificativo que se le atribuye a un ser humano ingenioso es la palabra 

«fresco» que indica juventud, agilidad y viveza, es decir, lo que renace continuamente sin 

estancarse. La frescura es espontaneidad. El ingenio es una fiesta y un proyecto existencial. 

El ingenio se puede definir como «el proyecto que elabora la inteligencia para vivir 

jugando». Su meta es conseguir la libertad desligada. Su método, la devaluación 

generalizada de lo real. Los cuatro componentes básicos del ingenio son: la libertad, la 

desligación, la devaluación y el juego. El juego es una actividad autocomplaciente, gratuita, 

libre, creativa y nostálgica que suspira inconscientemente por la infancia perdida. El ingenio 

es la rebelión de la inteligencia que quiere dejar su seriedad para huir de sus propias 

servidumbres. Cuando la inteligencia se hace ingeniosa deja de tomarse en serio y renuncia a 

su altanería para comenzar a jugar. 

 

Jugar es un gasto fruitivo de energía derrochada por puro placer. Su meta inmediata es la 

diversión. Por ello, las pistas de atletismo son circulares o elípticas, dado que el corredor no 

quiere ir a ningún sitio, sino tan sólo correr y competir. El lanzador de jabalina alancea 

(pincha) al aire sin atacar a un enemigo. El esquiador, después de haberse deslizado, vuelve a 

remontar la ladera para bajar de nuevo. Los juegos no necesitan una utilidad práctica 

inmediata. El juego busca la diversión, y dado que el ingenio es un juego, tampoco busca la 

seriedad.  

 

El hombre serio se somete a la seriedad de lo real, no se divierte con libertad. En cambio, 

cuando goza libremente comienza a jugar. El hombre serio no juega con las cosas. No se 

permite ser insustancial, debe medir sus acciones y prever el futuro. En cambio, el jugador 



 57 

despilfarra. Considera que lo existente debe ser gastado, consumido y aprovechado. Todas 

las actividades lúdicas son pródigas. El juego invita a disfrutar de una libertad incondicional. 

El ingenio es un proyecto existencial basado en la búsqueda de la libertad desligada cuyo 

emblema es el juego. 

 

 

4.4.2
1
  ¿CÓMO JUEGA LA INTELIGENCIA? 

 

 

 La inteligencia juega consigo misma ejecutando sus actividades libremente, 

comportándose ingeniosamente. Todas las características del juego provienen del ingenio 

que muestra su actividad inagotable por medio de las ocurrencias. El ingenioso aspira a 

evitar toda repetición. Esta búsqueda le permite empezar de nuevo interminablemente. El 

juego del ingenio manifiesta la libertad de la inteligencia, que quiere atarse a nada inventado 

incansablemente porque lo que no es creación es inercia. El ingenio impulsa la incansable 

actividad del juego. Vivimos en la época del ingenio. 

 

El juego de la inteligencia que muestra de modo más claro el potencial del ingenio es la 

«solución de problemas». La intención de resolver un problema hace que éste se convierta en 

una actividad gratificante y lúdica. La actividad resolutiva del ingenio es hábil y astuta para 

encontrar salidas posibles a un problema. La astucia se relaciona con los siguientes adjetivos: 

listo, vivo, sagaz, solerte, hábil, avisado o previsor, pícaro, zorro, sutil, taimado o 

aprovechado. 

 

Otra actividad lúdica de la inteligencia es el «juego de palabras». El ser humano puede 

convertir la realidad en un juguete. El juego es el ensueño de la inteligencia. Cuando se 

presenta el riesgo y la adversidad el juego se convierte en aventura. El juego de palabras 

convierte el idioma en un juguete. El juego de palabras exige además de actuar, disparatar. 

Al ingenio le gusta distraerse, desatinar, ser extravagante y excéntrico. El ingenioso descubre 

que el lenguaje guarda divertidas bromas, como si el lenguaje fuera una caja de trucos, por 

ejemplo: «Roma tibi subito motibus ibit amor» (Quintiliano), «Madam, I’m Adam» (James 

Joyce), «dábale arroz a la zorra el abad», «Anita lava la tina» (popular). El argot
*
 es una 

consecuencia del impulso lúdico del lenguaje. Tiene un afán desdramatizador que intenta 

exorcizar la tragedia aligerando la seriedad de lo real. 

 

El ingenio transfigura lúdicamente todas las actividades de la inteligencia, incluso las 

estructuras lógicas y las matemáticas, con el fin de sorprender y divertir. Muestra que la 

lógica a veces se entorpece. Cuando el ingenio se burla de la razón se estremece con un 

escalofrío de gusto. Este tipo de descalabros provocados por el ingenio son evidentes en las 

paradojas, que muestran el ramalazo [golpe, ráfaga] suicida de la razón. El ingenio disfruta 

construyendo cepos para ver caer a la razón, para sugerir que razonar ha dejado de ser 

razonable. Mientras que la razón y la ciencia buscan identidades objetivas, el ingenio acentúa 

                                                           
*
 Jerga idiomática que le busca el doble sentido a las palabras 



 58 

las semejanzas simbólicas o metafóricas. Comprender una metáfora ingeniosa es como 

resolver un acertijo, pues el ingenio se deja tentar por la complejidad, le gusta presumir su 

habilidad. Desde una perspectiva, la ciencia y la técnica están en desventaja en comparación 

con el ingenio porque deben someterse al principio de realidad y no pueden tomarse tantas 

libertades como lo hace el ingenio.  

 

 

4.4.3
1
  ¿DE QUÉ NOS LIBERA EL INGENIO? 

 

 

* Una filosofía sin ingenio es una filosofía aburrida.  

 

 ¿De qué se quiere liberar la inteligencia mediante el uso del ingenio? Del 

aburrimiento. El ingenioso se rebela contra una realidad que le parece aburrida y coactiva. El 

aburrimiento es el pasatiempo de la inteligencia inerte. El aburrido no puede convertir la 

realidad en juguete. Lo real le succiona el ingenio. El aburrido se conforma con ser 

espectador, quiere sentir dolor pero sin sufrirlo, quiere sentir miedo en un simulacro. El 

ingenioso no se resigna a ser espectador de simulacros. Quiere jugar, no ver cómo otros 

juegan.  

 

El ingenio nos libera del miedo a través del humor. Cuando el ingenio juega con el miedo 

consigue dominar la orgullosa crueldad de lo real disminuyendo su hiriente dureza. El 

ingenio sabe reírse de sí mismo y de los demás. La sátira es un ejemplo nítido del doble 

efecto del ingenio: la devaluación de lo real y el fortalecimiento del yo. La sátira y la burla 

son eficaces armas de una agresividad intelectualizada que convierte al enemigo en un 

juguete. El ingenio intenta liberarse de la costumbre, de la lógica y de la norma. Al ingenio le 

gusta la transgresión. No toma en serio la situación para desactivar su posible cadena trágica. 

Lo cómico anestesia a lo trágico. Las sátiras son implacables porque se contagian de lo 

cómico. En suma, el ingenio quiere liberarse de todo aquello que se le resista. El ingenio 

libera a la inteligencia de la gravedad, de la seriedad y de la norma. Sin embargo, el ingenio 

debe apoyarse en algo, en lo real, aunque al devaluarlo lo convierta en juguete.  

 

 

4.4.4
1
  CRITERIOS DEL INGENIO 

 

 

 No todas las devaluaciones son ingeniosas. Algunas son aburridas, vulgares o 

imbéciles. El ingenio integra la devaluación en un proyecto existencial afirmativo y creador. 

El ingenio es más que la simple devaluación: es aquello que nos provoca una sorpresa 

agradable.  

 

¿Qué es la sorpresa? Cuando un suceso supera lo esperado, sentimos sobrecogimiento o 

admiración. Si el suceso es peor, experimentamos frustración o desengaño. Si altera 

bruscamente nuestra expectativa, sentimos susto o sobresalto. La sorpresa se experimenta 



 59 

con los imprevistos agradables. El ingenio sorprende con su fertilidad, rapidez y 

originalidad. El ingenioso necesita ser original. Sin embargo, la originalidad es 

simultáneamente vistosa y pobre. Cuando se adopta como único criterio puede caer en la 

rutina y el aburrimiento. En breve: todo lo ingenioso es original, pero no todo lo original es 

ingenioso. La originalidad es un criterio incompleto para ejercitar el ingenio. 

 

El ingenio también sorprende con su destreza y habilidad. El ingenioso acierta en lo que 

hace, y además, lo hace con facilidad. Sorprende con su eficacia. Produce el máximo efecto 

con el mínimo de gasto. En el presente, los expertos del ingenio son los publicistas. El 

ingenio se sirve de la técnica de la condensación, gracias a la cual comprime un ingente 

bloque de información, que se despliega al ser comprendida. El ingenio explota la brevedad. 

Su eficacia consiste en condensar un tomo en una palabra.  

 

El ingenio nos provoca gracia, que es la belleza en movimiento, lo que hace atractiva la 

belleza. La gracia es la seducción, el dinamismo de la belleza.  

 

 

4.4.5
1
 EL ARTE MODERNO, EJEMPLO DE ARTE INGENIOSO 

 

 

 El arte moderno es ingenioso, expresa atrevimiento y seriedad, gratuidad y obsesión 

por el dinero, despreocupación y compromiso político. Las características ingeniosas del arte 

moderno son fáciles de reconocer: las ocurrencias, el afán por transfigurar lo minúsculo, el 

happening o carácter festivo, la brillantez libertina y nihilista del derroche barroco, la 

libertad desligada, la osadía, el anarquismo, la rapidez lúdica, la deformación y la 

devaluación de lo real. Para perder lastre y recuperar la levedad hay que prescindir de toda 

norma y de la seriedad de lo real. Cuando más horroroso y cruel es el mundo, el arte se hace 

más abstracto. El arte realista se ha fomentado en épocas de paz.  

 

¿En dónde ha desembocado el juego festivo del arte moderno? En defensa de la libertad se 

ha despojado de la veneración del pasado. El ingenioso arte moderno desprecia las técnicas 

establecidas. Éstas deben ser para usar y tirar. Las técnicas tradicionales han sido sustituidas 

por técnicas privadas, unipersonales, por idiolectos que cada artista inventa y agota. Los 

artistas plásticos incorporan todas las acciones que se pueden aplicar a un objeto: chorrearlo 

de pintura, empaquetarlo, amontonarlo, pegarlo, despegarlo, rascarlo, prensarlo, ahumarlo, 

sembrarlo de bacterias, apuñalarlo, acribillarlo, quemarlo, sellarlo, plastificarlo. El arte se ha 

convertido en una fiesta y el artista ha de consumir su vida entregado a ese juego. El arte 

nuevo ridiculiza el arte. La devaluación del arte es expresión de la libertad desvinculada, 

según la cual arte es todo lo que el artista libremente decide que sea arte. Schwiter considera 

que «todo lo que escupe un artista es arte».  

 

El juego devaluador del arte desemboca en el limbo de las equivalencias del Pop Art, según 

el cual no hay diferencia de inferioridad entre la Gioconda y una botella de Coca Cola. Por 



 60 

ello, un artista convierte en obra de arte cualquier objeto con sólo firmarlo, incluso un bebé. 

Este tipo de devaluación ha hecho surgir el arte povera o minimal art.  

 

El arte contemporáneo es fluido, efímero y con una movilidad enloquecida. Un mismo artista 

cambia bruscamente de estilo, como si esos saltos fueran muestras de genialidad. La 

inquietud y la errancia han dado la impresión de progreso. Sin embargo, el ingenio le ha 

contagiado al arte su monotonía. La repetición no merece el nombre de arte. Así pues, el 

primer hombre que comparó las mejillas de una doncella con una rosa era evidentemente un 

poeta; el segundo, al repetirlo, era quizá un idiota. El dadaísmo y surrealismo son 

monótonamente repetitivos. El ingenio cae en la brillante monotonía con su incansable 

recomenzar. Las ocurrencias ingeniosas tienden a reducirse a esquemas muy simples que 

pueden utilizarse como plantillas para la producción en serie
12

.  

 

                                                           
12

 Algunos ejemplos de frases ingeniosas son las siguientes:  

 Las cosas de las que uno está absolutamente seguro casi nunca son ciertas. Esa es la fatalidad de la fe. 

 Si las clases inferiores no dan buen ejemplo al mundo, ¿para qué sirven? 

 Si todos fuésemos ángeles, el mundo parecería un gallinero, con tanta pluma. 

 A los ingleses no les afecta la moral del decálogo, porque no usan el sistema decimal. 

 Se llaman pecados capitales porque sólo pueden cometerlos los ricos. 

 El abecedario fantástico: 

 A es el peldaño de la torre para trepar al resto del alfabeto 

 B es el ama de crianza del abecedario 

 C: bocarrón para soltar palabras malsonantes, que suelen empezar con la C 

 La D está de nueve meses 

 E: tridente mellado 

 F: llave griFa que usan los Fontaneros 

 G: gárgola vieja desdentada 

 H: portería de football americano 

 La I es el dedo meñique del alfabeto 

 La J es el anzuelo para pescar a brutos que la confunden con la G 

 La K es una letra exótica que sueña vivir en un kiosko con un kimono puesto 

 La L pega un puntapié a la letra siguiente 

 M es mesa plegable 

 N es la Z que ha resbalado 

 A los tipógrafos la O se les escapa rodando 

 P está pechugona 

 Q es la O que le ha crecido un rabo 

 RRRRR… un regimiento en marcha 

 La S es una serpiente impresa 

 La T es el martillo del alfabeto 

 En la U se bañan todas las letras 

 La Ü es una letra malabarista 

 La V es punta de flecha venenosa 

 W es la M de bruces 

 X es la silla de tijera del alfabeto 

 La Y griega es una letra prestada al castellano 

 La Z es la N que ha dado un resbalón 



 61 

El arte moderno ha convertido al espectador en protagonista al presentarle una obra informe 

que éste tiene que interpretar a su manera. El artista se ha convertido en una maestro de la 

libertad en busca de prosélitos. El ingenio del arte moderno ha impulsado un juego frívolo 

según el cual, artista es todo aquél que el público admite como artista. Si el público lo 

rechaza se convierte en nadería.  

 

 

4.4.6
1
 LA CULTURA INGENIOSA 

 

 

 El arte de nuestro tiempo es un arte ingenioso. El vocabulario del ingenio aparece 

insistentemente en todos los niveles de la cultura contemporánea que se interesa por algunos 

de los grandes temas de la filosofía como la libertad, la creación, la novedad, la desligación, 

la devaluación, el rechazo de la seriedad. La sociedad actual es ingeniosa porque acepta y 

vive los valores del ingenio disfrutando con el cambio efímero y veloz. La nueva sociedad 

prefiere difundirse que petrificarse. Cuando las grandes utopías han fracasado se afianza una 

que había permanecido latente: la utopía ingeniosa. Ésta promueve la libertad desligada y ha 

creado su propio vocabulario. El hombre ingenioso quiere sentirse desinhibido, desenvuelto, 

desenfadado, desencantado. Se vive lo más divertidamente posible. Para evitar las 

decepciones conviene rebajar el nivel de las expectativas. Ha llegado el momento de las 

escuelas menores. Necesitamos la verdad, pero sin exceso, sin veneración, on the rocks. El 

valor en alza es lo soft y lo light. Es más divertido deslizarse que enraizarse. Impera la moral 

del surf. Chesterton había escrito hace muchos años que el humor sería la religión del futuro 

y todo hace pensar que el futuro ha llegado. 

 

Hemos descubierto las ventajas de la anestesia afectiva, intentamos ser divertidos, la 

publicidad adopta un tono humorístico, las costumbres son desenfadadas, las modas 

ingeniosas. Nada se libra de la levedad. La pedagogía desea ser una actividad lúdica y los 

libros atractivos. Los políticos necesitan un arsenal de chistes apropiados para cada ocasión. 

La ironía es necesaria como expresión de un selecto refinamiento intelectual. Huimos de la 

realidad hacia la realidad virtual. La realidad se ha devaluado. Nuestra época ingeniosa es la 

«edad de la devaluación» de la realidad. La realidad virtual proporciona al ser humano el 

anclaje mínimo en la realidad. La misma televisión nos libera de la resistencia de lo real, sin 

anular lo real por completo. Al aligerarlo, nos permite que lo utilicemos para divertirnos. El 

espectador se pone en contacto con una realidad que divierte y emociona sin abrumar.  

 

El ingenio ha afectado también a la reflexión ética. En nuestro tiempo la ética intenta ser 

inventiva, jovial y lúdica. Hoy se promueve una «cultura de la risa» y una «cultura de la 

carnavalización». La risa y el carnaval son la rebelión contra la seriedad, lo normativo y la 

tragedia. A José Antonio Marina le sorprende el clamor unánime que defiende la 

heterogeneidad promoviendo la monotonía de la diferencia, que es la tumba que el ingenio 

cava para sí mismo. El elogio del ingenio postmoderno merece una refutación transmoderna. 

Las campanas doblan por la utopía ingeniosa. 

 



 62 

Nuestra época ingeniosa también es un tiempo melancólico porque la orgía se va acabando 

cuando se recogen los despojos del carnaval. Las voces quejumbrosas lloran de añoranza y 

resaca. ¡Qué pronto estamos sentados, como niños, entre nuestros juguetes rotos! Ha sido 

doloroso descubrir que lo bello no era la libertad, sino el liberarse procesual. La utopía 

ingeniosa nació del tedio y de la decepción, y nos ha conducido a la melancolía. Ha habido 

una orgía total de lo racional, de lo sexual y de la crítica. Hoy todo está liberado. Sin 

embargo, nos encontramos ante la pregunta crucial: ¿Qué hacer después de la orgía? La 

salida postmoderna que abandona la modernidad arrastra el mismo desencanto que critica. 

Las postrimerías de la modernidad son similares a las postultimidades de las 

postmodernidad. Milán Kundera nos hizo reconocer la Insoportable Levedad del Ser. Por 

ello, si la levedad es insoportable, el ingenio, que vive de la levedad, también debe ser 

insoportable. 

 

El ingenio es la soltería del pensamiento. Disfruta de la desvinculación mientras puede. Se 

muestra inestable cuando necesita resolver un auténtico problema. Su interés exclusivo por 

las diferencias posibilita ocurrencias brillantes y sugestivas, pero se desentiende de una gran 

parte de los auténticos problemas.  

 

 

4.4.7
1
 ELOGIO Y REFUTACIÓN DEL INGENIO 

 

 

 El ingenio que se olvida de la inteligencia creadora se condena a la esterilidad 

repetitiva. Las contradicciones del ingenio no son accidentales ya que por sí mismo es una 

paradoja pragmática. Las cuatro contradicciones fundamentales del ingenio son: 

 

1ª) El ingenio fortalece al sujeto devaluando la totalidad de lo real. Pero en la totalidad de 

lo real está incluido el propio sujeto, que resulta también devaluado. El ingenio pretendía 

fortalecer el yo, y sólo ha conseguido un ego frágil y debilitado.  

 

2ª) El ingenio considera que sólo es libre la acción espontánea. Sin embargo la pura 

espontaneidad se convierte en una pulsión irrefleja e inconsciente, es decir estructurada y 

predeterminada. 

 

3ª) El ingenio acepta que todas las opiniones merecen respeto, incluso aquélla que asegura 

que las opiniones no son respetables. La realidad es demasiado rica y el hombre demasiado 

inventivo para soportar una teoría reductiva de la razón. Sin embargo, cuando todo es en 

parte verdadero, nada es definitivamente verdadero. 

 

4ª) El único valor permanente es la novedad, que no es permanente. Esta paradoja afecta al 

núcleo intrínseco del ingenio. El hombre no puede vivir sin la novedad, pero tampoco puede 

vivir permanentemente con una novedad. La originalidad como criterio de búsqueda conduce 

a la rutina de la originalidad. El ingenio nos divierte y nos cansa. 

 



 63 

Obviamente, las paradojas anteriores tienen un poco de artificialidad y de truco. No obstante, 

es claro que el ingenio libera encerrando. Por ello, el ingenio merece un elogio, porque nos 

libera, pero merece también una refutación, porque nos aprisiona. Para liberarse de las 

paradojas del ingenio es preciso saltar fuera de su círculo, instalándose en una metalenguaje 

no encapsulado. La risa, el carnaval, la ironía, la devaluación y el juego no son una 

mascarada definitiva. La instancia que fecunda el ingenio con la creatividad consiste en una 

inteligencia creadora. 

 

Según la primera paradoja el ingenio busca la libertad. La inteligencia creadora la posibilita y 

la sostiene suscitando, controlando y dirigiendo los proyectos del ingenio. La libertad no es 

desvinculación sino religación inteligentemente creadora. El ingenio merece un elogio por 

relacionar la libertad con el poder creador, pero necesita una refutación por considerar que la 

libertad es pura desvinculación y devaluación.  

 

Según la segunda paradoja el ingenio identifica libertad y espontaneidad. Sin embargo, la 

espontaneidad nos deja inermes ante la coacción. La inteligencia creadora nos libera de la 

casualidad sin esterilizar al ingenio.  

 

Según la tercera paradoja toda verdad es una perspectiva opinable. Sin embargo, no todas las 

opiniones tienen la misma evidencia noérgica. La verdad no se agota en las evidencias 

individuales. Éstas son defendibles mientras se recluyen en su madriguera privada. Las 

verdades intersubjetivas necesitan una inteligencia creadora.  

 

Según la cuarta paradoja la novedad es repetitiva. La inteligencia creadora muestra que el 

ingenio sólo es el momento inventivo de la inteligencia. Una etapa deslumbrante y 

magnífica, pero inicial.  Para crear necesitamos vencer la repetición estéril. Necesitamos 

prolongar el momento inventivo con el momento creador de la inteligencia. El instante 

decisivo de la actividad creadora no es la ocurrencia, la invención sino la selección 

inteligente y creadora, que incluye la orden de parada. La calidad de una artista depende del 

sistema de preferencias selectivas que ha creado. Al ingenio le cuesta trabajo elegir porque lo 

quiere todo. La actividad creadora exige invención y selección. La monotonía del arte 

contemporáneo deriva de la reducción inventiva del ingenio.  

 

Conclusión: Las paradojas del ingenio derivan de su pereza intelectiva. A pesar de su 

apariencia animosa, el ingenio es un modo débil de crear que a veces frena la inteligencia. La 

inteligencia es ágil para buscar la solución de los problemas cuando fuerza su creatividad sin 

dejarse debilitar. Hay que promover una pedagogía de la creatividad buscando un modo 

humano de ser libre. Después de la época del ingenio, aprovechando sus ilusiones y 

desencantos, convendría construir una época de la inteligencia creadora. 

 

 

4.42 EL LABERINTO SENTIMENTAL 
 



 64 

 

 Ahora hay que elaborar una disciplina filosófica sobre la inteligencia afectiva del ser 

humano. A los filósofos nos interesan los sentimientos. Pero, además, los sentimientos son 

los recursos con los que percibimos lo interesante, lo que nos afecta. El laberinto sentimental 

implica una expedición de espeleología [=exploración de cavernas] íntima. Para ello, se 

proponen tres capítulos introductorios y siete jornadas de exploración. Los resultados de esta 

búsqueda de nuestra vida sentimental exigen una reforma del entendimiento humano y un 

cambio en los sistemas de educación. 

 

 

4.4.1
2
 LOS SENTIMIENTOS, EXPERIENCIA CIFRADA 

 

 

 Nuestro contacto básico con la realidad es sentimental y práctico. Ante todo, lo real 

nos interesa por «lo que son para mí». Despiertan mi interés por el aroma con que 

embalsaman o envenenan mi vida. Los sentimientos son modos de sentir y experiencias. El 

mundo real en bruto es inhabitable. Sólo podemos vivir en una realidad interpretada, 

convertida en hogar, dotada de sentido y humanizada. Cuando la realidad se reviste de 

significados se hace interesante, atractiva o repelente. Los tres candidatos que pueden ser 

expertos en los sentimientos son los literatos, la tribu de los psi y los moralistas. A esta lista 

podrían sumarse los seductores como los donjuanes o casanovas, timadores, publicistas y los 

agitadores de masas.  

 

Los moralistas se interesan por los sentimientos porque influyen relevantemente en el 

comportamiento humano. Los literatos no dejan de conmovernos, alegrarnos, divertirnos, y 

apasionarnos cuando nos narran los sentimientos humanos. Gracias a la literatura los 

sentimientos han dejado de considerarse triviales. La literatura ha sido un manual de 

educación sentimental, y debería continuar siéndolo.  La tribu de los psi se ha ocupado de los 

sentimientos a rachas con un intenso y vivo interés por el mundo afectivo. 

 

Nuestra primera relación con el mundo es afectiva. Antes de conocer los contenidos 

concretos nos hallamos en una disposición afectiva. Somos seres a quienes muchos 

elementos les afectan. Somos un laberinto donde se entrecruzan el conocimiento, el afecto y 

la acción. Los sentimientos modifican el pensamiento, la acción y el entorno. Los cuatro 

aspectos anteriores se modifican recíprocamente. El estudio de los sentimientos nos permite 

entrar en la sala de máquinas de la subjetividad, es decir, en nuestro reducto más íntimo. Los 

sentimientos también son una puerta de acceso a nuestra intimidad no consciente.  

 

La primera tesis fundamental de la propuesta de J.A. Marina es ésta: los sentimientos son el 

balance consciente de nuestra situación. Son una amalgama subjetiva y objetiva. El mundo 

sentimental es brillante y oscuro, cálido y gélido, tierno y violento. El estado sentimental 

informa lacónicamente acerca de una situación compleja. Este balance sentimental es 

continuo. Cada suceso altera el balance sentimental aunque con demasiada levedad para ser 

percibido con claridad. La segunda tesis fundamental es ésta: los sentimientos son 



 65 

experiencias cifradas y hologramáticas. La tercera: los sentimientos inician una nueva 

tendencia, son punto de llegada y punto de partida. Por ejemplo, el miedo incita a la huida, 

el amor al acercamiento, el asco al vómito, la vergüenza al ocultamiento.  

 

La investigación acerca de los sentimientos necesita precisar su propia terminología. Un 

término genérico e inclusivo es la palabra afecto, afectividad y fenómenos afectivos. Un 

afecto es el conjunto de las experiencias evaluativas. Las sensaciones son experiencias 

estrictamente físicas. Los deseos son la conciencia de una necesidad, de una carencia o de 

una atracción. Los sentimientos son bloques de información integrada que incluye 

valoraciones en las que el sujeto está implicado. Los estados sentimentales son sentimientos 

duraderos, permanentes y estables. Una emoción es un sentimiento breve. Una pasión es un 

sentimiento intenso y vehemente. El laberinto sentimental está construido con bloques de 

emociones, afectos, sentimientos y pasiones. 

 

 

4.4.2
2
 SENTIMIENTOS EXÓTICOS 

 

 

 J.A. Marina nos invita a viajar a países lejanos en busca de sentimientos exóticos. En 

Japón la palabra «amae» designa una emoción que expresa la esencia de la psicología 

japonesa y la clave para comprender la estructura de su personalidad. Consiste en depender 

del afecto de otra persona. Propicia un espíritu generalizado de dependencia. En Hawai se 

habla mucho de «aloha». Es un sentimiento complejo que engloba afecto, gratitud, 

amabilidad y compasión. Son buenos deseos hacia otro pero sin compromiso. Los 

esquimales siente «iva», que literalmente significa «estar junto a otro bajo la misma manta». 

Es una especie de adopción que establece un fuerte vínculo sentimental. En Java, Oceanía, 

«sungkan» es un sentimiento de educado respeto ante un superior o un igual desconocido, 

una actitud de reserva. En las Filipinas «liget» significa un complejo de energía, furia y 

pasión. Es un impulso vital presente en cualquier acción apasionada. 

 

Ciertamente existe una diversidad sentimental en todas la culturas, pero no una proliferación 

caótica. Cada sociedad tiene sus propios paradigmas de «personalidad sentimental». En 

Nueva Guinea los mundugumor han creado una cultura áspera, incómoda y malhumorada. 

Todo mundo se siente molesto. La estructura básica del parentesco se llama «rope». Ellos 

saben que tendrán que pelear con su padre, son sus hermanos, con la familia de su mujer y 

con su propia mujer. Las niñas saben que serán el origen de las peleas. Entre los tchambuli 

de Nueva Guinea, hay una inversión de los papeles sociales. Las mujeres se ocupan de las 

cuestiones económicas, pescan, comercian y administran el dinero, mientras los hombres 

viven para el arte y el espectáculo. En el presente la cultura occidental presiona para 

favorecer la insatisfacción y la agresividad. Hay una continua incitación al deseo. El progreso 

nos obligó a fomentar el deseo considerando que la lucha y la competencia es el único motor 

para el avance de la humanidad. La postmodernidad buscó la solución en las ocurrencias 

ingeniosas. Parece que ese intento ha fracasado. 

 



 66 

Esta colección de sentimientos nos muestran que hay una gran diversidad dentro de los 

marcos constantes, es decir, hay semejanzas y diferencias. Las semejanzas se deben a 

situaciones similares experimentadas por los seres humanos. Nuestros problemas y 

esperanzas son parecidos. La similitud se debe a nuestra condición de seres menesterosos y 

precarios. La especie humana tiene necesidades comunes que le plantean problemas 

comunes, y que evalúa con sentimientos comunes. Las diferencias se deben a la diversidad 

de las culturas. Cada una favorece unos afectos y repudia otros; los interpreta de distinta 

manera. Muchos sentimientos están relacionados con roles acuñados por la sociedad. El 

mundo sentimental es variado y constante. Los sentimientos similares se modulan de distinta 

manera en las diferentes culturas, en sus distintos momentos históricos y en sus distintos 

miembros.  

 

 

4.4.3
2
 BIOGRAFÍA DE LOS SENTIMIENTOS 

 

 

 Hay que desarrollar el proceso genético como los sentimientos se van desarrollando 

en la vida humana. Al acercarnos a la biografía de los sentimientos encontramos variantes y 

diferencias. La vida afectiva de un niño pasa por varias etapas que se articulan de una manera 

diferente para favorecer el desarrollo de personalidades distintas en los individuos. Nacemos 

preparados para ignorar casi todo lo que ocurre en el universo. El recién nacido siente muy 

poco. Durante los primeros días el único afecto que puede observarse en él es el malestar  y 

el sosiego. La sonrisa muestra que el mundo se ha vuelto amistoso y que el niño desea que 

todo vaya igual. Éstos son la contundente y mínima semántica de nuestro primer lenguaje: 

reír y llorar. El niño, sin saberlo, cuenta con alguien que va a entenderle.  

 

Nuestro primer trato con la realidad es afectivo. El niño se interesa tanto por el lenguaje, 

envolvente como un edredón sonoro, cálido y blando, que por un instante deja de mamar 

cuando escucha que alguien le habla. A los dos meses el niño reorganiza toda su vida 

sentimental. Dirige su atención, experimenta sorpresa y furia, la sonrisa se hace social 

porque va dirigida a alguien. Un auténtico intercambio sustituye aquello que era sólo un 

simulacro. Hacia el segundo mes el niño empieza a dominar sus tensiones. La risa nos sirve 

de síntoma de avance, porque el niño comienza a reírse en situaciones de tensión que antes le 

provocaban llanto. Cuando un objeto nuevo aparece en su campo visual, el niño mira a su 

madre para leer en su expresión si ha de alegrarse o tener miedo. Una vez que aprende a 

caminar si ve a su madre sonriente no le importa separarse de ella e ir al encuentro de la 

novedad, pero si ella hace un gesto de miedo, el niño corre a su lado en busca de refugio. 

Más tarde tendrá que hacer esas evaluaciones por su cuenta y riesgo. 

 

Durante los primeros años se va configurando el temple básico del niño, su radical 

instalación afectiva en la realidad. Gracias a ello surge la «confianza básica» en la realidad. 

Los diferentes tipos de apego influyen en su evolución afectiva y en el desarrollo de su 

inteligencia. Somos inteligencias afectivas. La seguridad del afecto permite al niño apartarse, 

explorar, dominar los miedos y los problemas. La seguridad y confianza básica parece 



 67 

fundarse en la certeza de ser querido. Esta certeza determina incluso nuestras opciones 

epistemológicas. Al finalizar el primer año de vida aprende a andar y a hablar: herramientas 

de su expansión física y de su expansión simbólica. Su mundo afectivo debe cambiar 

también. Comienza el conflicto entre la nueva autonomía que consigue y la antigua relación 

simbiótica que abandona. Descubre el sentido de la responsabilidad personal y la 

conformación a unas normas. Alrededor de los ocho años los niños reconocen que pueden 

sentir orgullo y vergüenza de sí mismos aunque no haya público. La reflexión y la libertad 

nos empiezan a complicar la vida. Los niños se empiezan a sentir confusos. A los seis años 

algunas situaciones les provocan dos emociones, alegría y vergüenza, por ejemplo. A los 

ocho años combinan dos sentimientos positivos o negativos: miedo y tristeza, excitación y 

alegría. A los diez años son capaces de integrar dos sentimientos opuestos.  

 

La biografía de los sentimientos va configurando una biografía del sujeto. Se van 

consolidando los modelos afectivos y los esquemas intelectuales del sujeto. Éste comienza a 

evaluar sus sentimientos buenos y malos, correcto o incorrectos. Gracias a ello, la 

inteligencia afectiva va añadiendo nuevas rutas al laberinto que hay que comenzar a recorrer. 

A través de tantas aventuras y desventuras vamos configurando nuestra personalidad.  

 

 

4.4.4
2
 JORNADA PRIMERA: LA ENTRADA AL LABERINTO 

 

 

 J.A. Marina considera que es posible analizar los sentimientos, no sólo 

experimentarlos. Quiere mostrar que los fenómenos afectivos son respuestas conscientes y 

que pueden ser estudiados. Los sentimientos son experiencias conscientes en las que el 

sujeto se encuentra implicado e interesado. El sujeto está en el sentimiento. Somos 

omnívoros, pero sobre todo, somos informávoros. Asimilamos la información y mediante 

ella dirigimos nuestra acción para conseguir lo que precisamos. Tenemos tres modos de 

orientar nuestros pasos: a) las sensaciones de placer y dolor, b) los deseos, c) y los 

sentimientos, que son el balance de la interacción entre nuestras necesidades y la realidad. 

La desconocida textura de nuestro corazón podemos descifrarla a partir del lenguaje 

cifrado de los sentimientos.  

 

Nos gustaría responder a una pregunta: ¿Por qué siento lo que siento? Al explorar los 

sentimientos encontramos historias. El laberinto sentimental está habitado por diversos 

personajes. Se puede comenzar con la historia del miedo. Con frecuencia, no son las 

situaciones reales las que nos dan miedo, sino las interpretaciones que hacemos de ellas. No 

se suele tener miedo de algo que puede evitarse o dominarse con facilidad. Sin embargo, 

podemos tener miedos injustificados. Hay miedos desencadenados por estímulos no 

aprendidos y miedos adquiridos. De repente nos damos cuenta que estamos cargados de 

preferencias y desdenes, de cautelas y aficiones. Los miedos típicos aparecen y desaparecen a 

medida que el individuo crece y se desarrolla. El miedo es una predisposición biológica útil 

para sobrevivir, porque ningún animal subsistiría si tuviera que esperar a ser comido para 

reconocer a sus enemigos. El miedo aparece en el circuito de la acción. Es un estado 



 68 

dinámico en un sujeto dinámico, en medio de procesos dinámicos. Los seres humanos nos 

resistimos al miedo.  

 

El miedo brota del dinamismo de nuestras necesidades, deseos o proyectos. Nuestras 

pretensiones van a definir el ámbito de nuestros miedos. En los sentimientos, como en una 

placa holográfica, está resumida gran parte de nuestra personalidad. La razón de que 

experimentemos un sentimiento concreto, con una intensidad determinada, depende de 

nuestra personalidad. Lo que sentimos está determinado por elementos coyunturales y 

estructurales. Coyunturales son los que cambian continuamente: la situación real, mis 

intereses momentáneos, el estado en que me encuentro. Los estructurales son más estables: 

temperamento, carácter y personalidad. Hay que distinguir entre carácter y temperamento 

que es el estilo permanente de responder afectivamente a las situaciones. El carácter es 

nuestro estilo de sentir. La personalidad es nuestro estilo de obrar.  

 

Para que una situación produzca respuestas sentimentales diferentes en diferentes sujetos, 

tiene que haber una estructura encargada de dar significado a los datos que el sujeto recibe. 

Las interpretaciones distintas acerca del mismo acontecimiento obedecen a esquemas 

sentimentales diferentes. La personalidad es un sistema integrado por esquemas afectivos, 

cognitivos y motores. En breve: los sentimientos son experiencias conscientes en las que el 

sujeto se encuentra implicado porque afectan sus necesidades. Los sentimientos aparecen en 

el circuito de la acción. En el origen de cada sentimiento hay una evaluación que se realiza 

desde los esquemas afectivos de cada sujeto. Y el conjunto del esquema estructura la 

personalidad.  

 

 

4.4.5
2
 JORNADA SEGUNDA: LA REALIDAD Y EL DESEO 

 

 

 Nuestros alborotos sentimentales surgen del choque entre la dura realidad y los 

tenaces deseos. Hay cuatro ingredientes fundamentales que intervienen en cada respuesta 

afectiva: a) la situación real, b) los deseos, c) las creencias y expectativas, d) y la idea que el 

sujeto tiene de sí mismo y de sus capacidades. La interacción de estos elementos va a hacer 

que se activen los esquemas de miedo, odio, envidia o de cualquier otro sentimiento. Los 

deseos están antes y después de los sentimientos. Los engendran y son engendrados. Sin 

duda somos movidos por fuerzas poderosas que desconocemos. 

 

En el laberinto sentimental hay un paseante de rostro pálido y mirar esquinado: la envidia, 

que llora cuando los demás ríen, y ríe cuando todos lloran. La envidia es un sentimiento 

vergonzoso. Por ello, el envidioso está condenado a fingir siempre, y también a odiar, 

irremediable e inextinguiblemente. La envidia no se amansa ni admite reparaciones. Muestra 

que los sentimientos son el puente entre la personalidad y los actos. Hay personalidades 

envidiosas, es decir, hay un esquema sentimental de la envidia que puede estructurar gran 

parte de la vida afectiva de un sujeto. Lo que desea el envidioso es ser preferido, salir de la 

confusa indefinición del vulgo errante, municipal y espeso. La envidia es un sentimiento 



 69 

social. El envidiado nos hace de menos, nos disputa la preeminencia deseada. El envidioso 

no es autosuficiente, necesita angustiosamente la confirmación de los demás.  

 

En el fondo de la envidia hay un deseo. En castellano hay algunos términos que indican 

alguna referencia al deseo: gana, apetito, anhelo, avidez, entre otros. El deseo no lleva a la 

acción, pero es la antesala del querer activo. El deseo vierte su influjo dentro del organismo 

psíquico. La claudicación de los deseos es un problema grave que hunde nuestra vida 

sentimental. La inteligencia humana prolonga los deseos con los proyectos, que nos permiten 

dirigir la acción y seducirnos desde lejos. Por ello, los proyectos son uno de los vectores 

dinámicos que intervienen en nuestro balance emocional. Los proyectos amplían el campo de 

la motivación. Evaluamos afectivamente los sucesos según la manera como afecten a 

nuestras metas. Pero las metas son significativas si se las enlaza con las fuentes subjetivas de 

las que nacen: las necesidades, deseos y proyectos.  

 

Por debajo de los sentimientos siempre actúa algún deseo. También en el caso de la ira. 

Séneca la consideró la más destructiva y peligrosa de las pasiones. Otros consideraron que es 

una breve locura. Los relatos sobre la ira forman parte de las narraciones sobre el malestar o 

enfado. La ira está emparentada con el odio, la agresividad, el despecho, la indignación y la 

furia. La ofensa es el desencadenante clásico de la ira. Ésta es un sentimiento que arrebata, 

enciende, inflama al sujeto que siente la necesidad de desfogarse y desahogarse. El despecho 

es la manifestación trágica de la ira, y la indignación es su forma moralizadora.  

 

Veamos los ingredientes que intervienen en el balance sentimental de la ira. Una frustración 

provocada por el bloqueo de las metas puede desencadenar la ira, o puede ser vista como un 

desafío. La ira es desencadenada por la creencia de que alguien o algo nos está agrediendo. 

La verdadera ira se siente por las acciones voluntariamente queridas por otra persona. El 

estado físico/afectivo del sujeto influye de modo importante. La furia cumple un papel 

importante en la lucha por la supervivencia. El coraje es una activación de energías para 

luchar contra el obstáculo. En la ira intervienen los cuatro componentes del balance 

sentimental: la situación real, los deseos, las creencias y la idea que el sujeto tiene de sí 

mismo. Por ejemplo, muchos sujetos mantienen su conducta agresiva porque encuentran en 

ella una fuente de orgullo personal.  

 

Hay algunos sentimientos que aparecen en todas las culturas. 1) Sentimientos cercanos a la 

fisiología: intranquilidad / tranquilidad, exaltación / depresión, alerta / reposo, ánimo / 

desánimo, impulso a la actividad/cansancio, esfuerzo/relajación. 2) El interés y la sorpresa: 

la curiosidad, la admiración, el respeto, la diversión y la fascinación. 3) Aburrimiento: falta 

de interés. 4) La atracción: se percibe aquello que es favorable, placentero o útil. 5) La 

aversión: se percibe aquello que es desfavorable. 6) Alegría: cuando nuestras necesidades, 

deseos o proyectos se están cumpliendo. 7) Frustración y tristeza: cuando nuestras 

necesidades, deseos o proyectos no se van realizando. El fracaso es una derrota. 8) El miedo: 

cuando hay una amenaza contra nuestras metas o a nuestra persona. 9) Resignación, 

impotencia o furia: cuando nuestros fines son obstaculizados. 10) El odio. 11) El amor. 12) 

El alivio. 13) Indefensión, inseguridad e impotencia. 14) Angustia. 15) Esperanza. 16) 



 70 

Vergüenza. 17) Culpa. 18) Orgullo. 19) Congratulación, envidia, compasión.. Estos son los 

sentimientos fundamentales que forman entre sí alianzas múltiples.  

 

Cuando un sentimiento monopoliza la vida afectiva de una persona y le impulsa con gran 

violencia a actuar se convierte en pasión.   

 

 

4.4.6
2
 JORNADA TERCERA: LOS SENTIMIENTOS Y LA MEMORIA 

PERSONAL 
 

 

 La memoria personal guarda las huellas de nuestra vida; es el conjunto de creencias, 

costumbres, hábitos y expectativas de un ser humano. Es el núcleo duro de la personalidad. 

En este libro el interés de J.A. Marina no se reduce a la sola inteligencia, sino a la 

inteligencia afectiva. Los esquemas afectivos con los que el bebé nace le van a servir para 

construir sus estructuras afectivas. La memoria personal es un conjunto de esquemas 

operativos que intervienen en nuestras actividades intelectuales, afectivas y motoras. Hay 

que investigar los componentes del balance sentimental, es decir, los ingredientes subjetivos 

que determinan que en una situación concreta un sujeto experimente un sentimiento 

concreto. Sin duda, algunos de esos componentes son las creencias, las expectativas y las 

costumbres del individuo. 

 

Las creencias son las representaciones básicas del mundo mantenidas por la memoria. Son 

hábitos mentales que funcionan con la misma constancia que los hábitos musculares. Cada 

cambio en alguna de las creencias producirá nuevos sentimientos. Las creencias tienen un 

enraizamiento más profundo: son hábitos de la memoria personal. Tienen la misma 

estabilidad, facilidad de respuesta y potencia que los hábitos musculares. Todo sistema de 

creencias incluye expectativas. La inteligencia nos ayuda a proyectar el futuro. La comicidad 

es un caso notable de sentimientos producidos por las expectativas, porque un chiste tiene 

que ser imprevisible para divertirnos.  

 

Las creencias son un ingrediente básico de nuestras propensiones afectivas. Podemos rastrear 

la eficacia sentimental de las creencias en el arte. El pudor es un ejemplo interesante de 

cómo las costumbres definen el contenido de los sentimientos. Las normas sociales y las 

costumbres determinan lo que se puede y lo que no se puede mostrar, del cuerpo o de los 

sentimientos. Hay algunos pudores masculinos y otros femeninos que dependen de los 

criterios sociales. Cada cultura enseña lo que hay que ocultar. El pudor es una de las historias 

de la vergüenza, que consiste en el miedo a ser mal visto. Cuando se siente mucho miedo 

ante la mirada ajena aparece la timidez. La vergüenza es un sentimiento en el que intervienen 

nuestra necesidad de ser valorado, nuestras creencias y la fortaleza o debilidad de nuestro yo, 

dramáticamente vulnerable ante los otros. 

 

Los seres humanos tenemos diferentes perfiles afectivos en los que intervienen las diversas 

creencias, los deseos y la situación fisiológica distinta de cada individuo, inclusive la 



 71 

diferenciación sexual. En pocas palabras: los tres ingredientes del balance sentimental son: la 

situación real, los deseos y las creencias.  

 

 

4.4.7
2
 JORNADA CUARTA:  LA EVALUACIÓN DEL YO 

 

 

 La vergüenza es un sentimiento que afecta a la idea que el sujeto tiene de sí mismo. 

La creencia que más influye en la génesis de los sentimientos de un sujeto es la idea que 

tiene sobre sí mismo y sobre la capacidad para enfrentarse a las situaciones. La imagen que 

alguien tiene de sí mismo es un componente real de su personalidad. Regula su propia 

energía y tal vez, incluso, la crea. Nuestra energía depende de lo que pensemos sobre 

nosotros mismos. Los sentimientos son el balance de cómo me van a mí las cosas. Al ser 

humano le gusta sentirse poderoso. Sólo cuando el sujeto consigue dejar en los demás la 

huella de su fuerza, siente la alegría del triunfo. El modo como evaluamos nuestra eficacia va 

a intervenir como ingrediente fundamental en múltiples sentimientos.  

 

Nuestra inteligencia es afectiva porque es influida por nuestros sentimientos. La idea que 

tenemos de nosotros mismos dirige no sólo la acción, sino el sesgo con el que elegimos o 

confirmamos nuestras creencias. La idea que tenemos acerca de nosotros mismos no es un 

contenido más en un cajón de un archivo, sino un integrante real de nuestra memoria 

operativa que va a permitirnos tener mayor o menor acceso a nuestra propia energía. Los 

contenidos de nuestra memoria personal están influidos por la cultura ambiental. Nuestra 

imagen es reflejo de lo que los demás piensan sobre nosotros o de lo que nosotros creemos 

que los demás piensan sobre nosotros. A un yo independiente lo peor que podría pasarle sería 

la incapacidad para distinguirse de los demás, mientras que para el interdependiente el mayor 

fracaso sería la exclusión del grupo.  

 

El rasgo nuclear de la personalidad neurótica es la inseguridad. Nuestra memoria personal 

asimila lo que le rodea de acuerdo a su propio temperamento, constituido por las 

herramientas determinadas por la herencia y por los primeros acontecimientos vividos por el 

sujeto. El temperamento es nuestro destino psico/biológico, nuestros determinismos 

psicológicos. En cambio, el carácter, es el contenido aprendido, el self o conjunto de 

creencias sobre uno mismo. La personalidad es el resultado final de temperamento y 

carácter. Ésta consiste básicamente en el estilo de obrar de un sujeto. Por ejemplo, se pueden 

identificar los estilos pesimista y optimista. El primero explica los sucesos desagradables de 

la siguiente manera: se culpabiliza personalmente («es culpa mía»), se consideran hechos 

permanentes («siempre va a ser así») y expansivos («esto va destruir mi vida entera»). Por el 

contrario, el estilo optimista evalúa los sucesos desagradables así: hay cosas que no 

dependen de mí, las malas situaciones no van a durar siempre y no afectarán todo mi futuro.  

 

El carácter aprendido va forjando los perfiles pesimista y los optimistas. Las tres causas 

principales que configuran ambos estilos son: a) el modo como la madre explica los sucesos 

ante su hijo, b) el modo como los adultos critican el comportamiento de cada niño, c) y el 



 72 

modo como los niños han superado las crisis importantes de su vida. Nuestra memoria 

guarda las huellas de nuestra vida. La manera como vamos interpretando esas huellas nos 

ayuda a elaborar una biografía privada en la que organizamos los sucesos que nos parecen 

más relevantes, dejando el resto en la oscuridad. Cada uno elabora su propia autobiografía 

para uso íntimo. Ésta precisa los puntos cruciales y el significado que les atribuye un sujeto.  

 

Ante una situación respondemos afectivamente de una manera que está determinada por la 

coyuntura que vivimos, por el estado de ánimo, y sobre todo, por nuestra personalidad 

condicionada por nuestras necesidades, deseos, creencias, expectativas y por el modo como 

interpretamos nuestra propia historia. El humor es un gran reforzador del yo, que se afirma 

victoriosamente y acaba por disfrutar de aquello mismo que le ofende. 

 

 

4.4.8
2
 JORNADA QUINTA: UN LABERINTO DENTRO DEL LABERINTO. EL 

AMOR 
 

 

 El amor no es un balance de mi propia situación, sino de otra vida. El amor no existe 

por sí mismo. Es una nutrida serie de sentimientos a los que etiquetamos con la palabra 

amor. ¿Cómo sabemos que amamos a alguien? Algunas posibles respuestas son éstas: a) el 

deseo nos indica el objeto del amor. Al respecto los griegos distinguieron entre e/roj y 

fili/a, es decir, entre amor como deseo y amor como amistad. Los filósofos medievales 

distinguieron tres aspectos de la experiencia amorosa: el amor, el deseo y la fruición. 

Ciertamente no hay amor sin algún tipo de deseo, pero sería reductivo confundir  cualquier 

tipo de deseo con el amor. 

 

b) El amor implica un interés especial que se hace evidente en el caso del enamoramiento. 

Este tipo de «atencionalidad» no es un criterio suficientemente claro para distinguir el amor, 

porque este exige un interés desmesurado, pero no todo interés desmesurado es amor. El 

amor procura una experiencia intensa, pero no toda experiencia intensa es amor. c) Se quiere 

a una persona cuando su ausencia o lejanía provoca tristeza. La eficacia de este criterio 

resulta precaria, ya que se puede sentir una gran tristeza por alguien cuya presencia nos 

desagradó. La tristeza por la ausencia es una característica de amor, pero no toda tristeza 

motivada por la ausencia es amor. 

 

d) El amor por una persona se verifica por la alegría que se experimenta cuando está 

presente. Parece que hemos dado con el clavo y con la clave. Amar a una persona es darse 

cuenta de que ella constituye la realización de mis metas, de que resulta imprescindible para 

la consecución de mis anhelos. Sin embargo, Kant considera que se ama a una persona 

cuando sus fines se vuelven importantes para uno mismo. La otra persona da sentido a mi 

vida. Por ello, las consideraciones anteriores dejan de lado el aspecto más innovador.  

 

e) La persona amada es valorada por sí misma. Se desea, necesita y aspira a la felicidad de la 

otra persona. Amar a otro es no admitir la posibilidad de un universo donde el amado esté 



 73 

ausente. Aristóteles había escrito: ‘Amar es querer el bien para alguien’ (Ret., 1380b). El que 

ama aspira a ser querido por la persona amada cuando ésta logre ser feliz. Desea ser amado 

por esa persona feliz y libre. Esta consecuencia del amor implica una paradoja: amar 

significa querer ser amado y querer que el otro quiera ser amado por mí. E, incluso, querer 

que el otro quiera que yo quiera que el otro me ame, y que el otro quiera que yo lo quiera.  

 

El balance sentimental interviene en el amor. a) La situación real: sólo podemos amar a las 

personas que tenemos cerca. b) Las necesidades, deseos o proyectos: la realización amorosa 

satisface la necesidad, el deseo o el proyecto amoroso. c) La memoria personal, las creencias 

y expectativas: las creencias acerca del amor determinan el sentimiento del amor. Si creo que 

el amor se acaba por el aburrimiento, interpretaré cualquier momento de tedio como un 

síntoma de la esperada evaporación del amor. Parece que el aburrimiento, la rutina o la 

carcoma de la cotidianeidad son los grandes enemigos del amor. El amor debe ser creativo y 

creador como la inteligencia. El amor es una actividad. ‘El amor es el deseo de realizar 

acciones juntos. Vivir, sobre todo’. Es un deseo de estar juntos y de comunicarse. Es un 

deseo de que la otra persona me quiera, y de que ella quiera que yo la quiera. Los dos 

criterios del amor son: sufrir juntos y perdonarlo todo. 

 

 

4.4.9
2
 JORNADA SEXTA: CRÍTICA DEL MUNDO AFECTIVO. LA LABOR DE 

LA INTELIGENCIA CREADORA 
 

 

 Los sentimientos son una evaluación del presente que procede del pasado y nos 

empuja hacia el futuro. Son frutos de la memoria, de la realidad y de la anticipación. Los 

sentimientos cumplen una función adaptativa. Éste es el momento de hacer una crítica de 

nuestra vida sentimental. La inteligencia transfigura nuestras operaciones afectivas. No 

podemos prescindir de nuestros sentimientos porque forman la textura de nuestra existencia, 

pero aspiramos a vivir por encima de nuestros sentimientos sin abandonarlos. Los deseos nos 

lanzan más allá del deseo, el anhelo de felicidad más allá del placer, y los sentimientos más 

allá de nuestros propios sentimientos. Por ejemplo, la sexualidad nos impulsa hacia lo 

genérico, pero el amor nos lleva hacia lo individual.  

 

Hay dos criterios para evaluar los sentimientos: a) algunos nos sumergen en la desdicha y 

nos gustaría librarnos de su influjo; b) hay identificar los buenos y los malos sentimientos 

desde una perspectiva moral. En primer lugar hay que analizar el inciso a. La exploración de 

los sentimientos puede servir para aclarar los fundamentos de la ética, porque a la ética 

deontológica le falta un laberinto sentimental, y a la ética teleológica le falta una inteligencia 

creadora. La interpretación que damos a los hechos nos hace felices o desdichados. Hay 

personalidades que parecen poco dotadas para la felicidad, porque en cada bache ven un 

precipicio y en cada decepción una tragedia. Otras personalidades tienen una mirada aguda 

para percibir lo estimulante.  

 



 74 

Parece que hay personas que experimentan sentimientos positivos, agradables y estimulantes 

con más frecuencia que otras. A mucha gente que padece sentimientos desagradables les 

gustaría cambiar. Sin embargo, la búsqueda del cambio afectivo debe cuidar de no perder 

más de lo que se gana. Hay que poner la inteligencia al servicio del sentimiento y de sus 

sugerencias. Lo que cambian son las creencias que el sujeto tiene acerca de la realidad y 

sobre sí mismo. El cambio profundo debe afectar a la llamada «memoria personal». La 

acción es el único agarradero seguro para cualquier cambio. La acción es la gran productora 

de cambios. Cuando se tiene conciencia de poder alterar aunque sea brevemente la rueda del 

destino, aumenta el sentimiento de eficacia. Los cambios personales son lentos y limitados. 

Hay rasgos que se pueden cambiar y otros que no.  

 

Hay que preferir la personalidad afectiva que nos haga más accesible la felicidad o que al 

menos nos ponga menos obstáculos. El mejor carácter será el que haga más accesible la 

felicidad. Hay una felicidad objetiva y otra subjetiva. La primera consiste en vivir en la 

órbita de la dignidad. Sobre esta base, cada sujeto puede construir su felicidad subjetiva y 

privada. Dado que en el siguiente capítulo se desarrollará la felicidad objetiva, ahora hay que 

explicar la felicidad subjetiva, cuyos ingredientes sentimentales son: la seguridad, la 

plenitud, la intensidad, la alegría, el sentimiento del propio poder, de autoestima y de 

autosuficiencia. Este es el retrato de la felicidad subjetiva.  

 

Todos estos rasgos coinciden en un tipo de inteligencia propuesto por J.A. Marina: la 

inteligencia creadora, encargada de construir la propia libertad. A esta facultad de ser autor 

del propio comportamiento tradicionalmente se le ha llamado voluntad. Según J.A. Marina, 

la inteligencia enjuicia y determina las funciones atribuidas a la voluntad. La educación de la 

voluntad está incluida en la educación de la inteligencia. Educar la voluntad es educar la 

inteligencia afectiva. Gracias a ello, la mirada, la memoria, el movimiento y la 

sentimentalidad son inteligentes. 

 

 

4.4.10
2
 JORNADA SÉPTIMA: BUENOS Y MALOS SENTIMIENTOS 

 

 

 Analicemos ahora la libertad objetiva. El capítulo señaló que algunos sentimientos 

son buenos o malos para el sujeto. Ahora hay que esbozar porqué las culturas en general han 

evaluado moralmente algunos sentimientos como buenos o como malos. Por dondequiera 

encontramos juicios contradictorios sobre la afectividad. Es peligroso que las emociones se 

apoderen de nuestra persona, y también si las extirpamos. Los criterios que nos sirven para 

evaluar nuestros sentimientos desde un punto de vista ético, son:  

 

a) Son malos los sentimientos que anulan la libertad. El aprecio por la libertad nos lleva a 

desconfiar de todo tipo de esclavitud, inclusive de la esclavitud afectiva. El deseo de libertad 

pone límites al resto de los deseos. El amor por la libertad pone barreras a otros amores. El 

deseo de libertad obliga a rebajar el poder de los otros deseos. El ser humano necesita vivir 

sentimentalmente, pero necesita también vivir por encima de los sentimientos sin salir del 



 75 

ámbito abierto por los sentimientos. Hemos de poner la inteligencia al servicio del 

sentimiento. 

 

b) Los afectos del comportamiento que fomentan los sentimientos. Hay sentimientos que 

incitan a conductas perturbadoras de la convivencia. Todos los sentimientos que interrumpen 

la comunicación han sido proscritos por alguna cultura. c) Hay sentimientos adecuados o 

inadecuados respecto a un valor presente. Por ejemplo, la desvergüenza, la ingratitud. La 

educación debe esforzarse en convertir los valores pensados en valores vividos.  

 

Necesitamos que la inteligencia nos diga qué sentimientos debemos profundizar, cambiar o 

abolir. La inteligencia nos ayuda a meditar en la versión del mundo que queremos construir. 

Nuestra inteligencia ha concebido modos de amor que aún no seducen nuestros corazones. 

Nuestra capacidad de pensar sentimientos va por delante de nuestra capacidad de sentirlos. 

Hay que reformar la inteligencia humana. Hay que buscar un nuevo tipo de racionalidad que 

convierta a los náufragos en navegantes
13

. Necesitamos una inteligencia poética que invente 

un mundo más interesante y amable. J.A. Marina espera continuar esta labor pendiente con 

un nuevo libro titulado Los Planos del Laberinto Sentimental. 

 

 

                                                           
13

 Cfr. MARINA, José Antonio, El laberinto sentimental (Anagrama, Barcelona 1997
7
) 245-246. 



 76 

4.5 EXPRESIÓN LINGÜÍSTICA DEL CONOCIMIENTO, 

VERDAD Y TEORÍA DEL DIÁLOGO (4 hrs.) 
 

 

El lenguaje es el medio a través del cual el conocimiento es expresado. Quien 

realmente conoce puede disponer de este medio para expresar lo conocido porque sólo si es 

expresable es auténticamente conocido. El conocimiento no tiene como meta el 

encapsulamiento conciencialista del cognoscente, sino una verdad compartida solidariamente 

por diversos interlocutores válidos que forman parte de una comunidad ilimitada de 

comunicación. Es decir, que el conocimiento de la verdad no puede ser una conquista 

solitaria sino un proceso intersubjetivo de búsqueda solidaria. El medio que tienen los 

interlocutores para comunicarse es el lenguaje, especialmente cuando éste se convierte en un 

diálogo sometido a procedimientos discursivos de argumentación. Esto no significa que el 

lenguaje humano se reduzca al oral o escrito. Por el contrario, lenguaje es toda emisión 

susceptible de comprensión procedente de un interlocutor que puede comunicarse de modo 

humano.  

 

Algunos ejemplos de lo anteriormente señalado son: la mirada, las caricias, el llanto, las 

lágrimas, el quejido, la expresiones de dolor, el abrazo, el beso, una relación sexual, un 

apretón de manos, un gesto facial, un guiño de ojos, un coqueteo, la mímica corporal, el 

lenguaje de sordomudos o ciegos, una mano que se estira para solicitar nuestra solidaridad, 

una voz que se quiebra, un silencio elocuente, un estilo de vida, un ejemplo testimonial, la 

auto/entrega incondicional, la presencia que acompaña y sostiene solidariamente, entre otros. 

En efecto, cada interlocutor está invitado a razonar con un corazón inteligente, pues quien no 

comprenda una mirada tampoco comprenderá un largo discurso.  

 

Teniendo en cuenta lo anterior, hay que reconocer que la acción comunicativa menos 

ambigua es la argumentación. Pero no es la única de que disponen los interlocutores válidos, 

que necesitan la oportunidad de aprender a argumentar o de mejorar su calidad 

argumentativa. En esto, la filosofía está dispuesta a prestar su servicio pedagógico. En 

efecto, no hay que subestimar ni sobrevaluar la argumentación. Su justa tarea la desempeña 

si reconocemos que no es la única acción comunicativa, pero sí es la menos ambigua. Es 

decir, que la argumentación es árida y vacía sin las demás acciones comunicativas; y éstas 

son altamente ambiguas y ciegas sin la argumentación. 

 

Jürgen Habermas, Karl Otto Apel y Adela Cortina han impulsado una crítica total de la 

infidelidad de la razón ilustrada respecto a sus propias metas: la emancipación autónoma del 

hombre. El desvío de la razón ha desembocado en la imposición de unas estructuras de 

dominación tecnológica, convirtiendo así a los hombres en meras ruedas del engranaje 

social. Estos autores buscan fortalecer la acción comunicativa como una interacción 

dialógico/discursiva entre los sujetos racionales que constituyen las sociedades humanas, 

porque en estas relaciones las ideologías muestran sus efectos represivos contra el diálogo 

racional. Debe superarse la incomunicación y la comunicación sistemáticamente 



 77 

distorsionada, porque la ideología es una enfermedad de la comunicación que nos impide el 

conocimiento de la verdad utilizando para ello la represión contra la libertad. La ideología es 

la deformación sistemática de la relación dialógica racional. La ideología es el sistema de 

resistencia que se opone a la restauración de la relación dialógica. La ideología es un sistema 

de resistencias al diálogo; se resiste a reconocer dónde estamos y quiénes somos. Sólo dentro 

de este marco tiene sentido una comunicación libre de dominación orientada a la búsqueda 

cooperativa de la verdad. 

 

Hay que buscar, a través del discurso razonable, una comunicación no distorsionada en la 

que la sola fuerza del mejor argumento posibilite el consenso racional, ya que la gente al 

hablar entre sí pretende llegar a algún tipo de entendimiento. El problema no consiste en 

suprimir a nuestro enemigo, sino en llegar a un acuerdo racional más allá de nuestras 

diferencias. No es necesario suprimir a los individuos, sino ciertas estructuras que 

distorsionan la comunicación libre y la verdad. No se trata de eliminar a los sujetos que han 

reprimido el diálogo racional, sino el contenido deformado y el sistema mismo de represión 

utilizado. La interacción comunicativa presupone cuatro pretensiones de validez: verdad (lo 

que se afirma es cierto), corrección (lo que se afirma es legítimo), veracidad o credibilidad 

(lo que se afirma es sincero y creíble) e inteligibilidad (lo que se afirma es comprensible).  

 

Todos los miembros de una sociedad deben tener iguales oportunidades de participación en 

el diálogo. Sólo una transformación profunda de la sociedad permite desarrollar el papel 

comunicativo de todos los miembros de la sociedad. La sociedad tecnocrática sólo puede ser 

racional si sus políticas quedan sujetas al control público de la sociedad civil. Para ello, las 

discusiones y opiniones deben estar libres de manipulación y dominación. A continuación se 

explica paso a paso el itinerario de una teoría dialógica acerca de la verdad. 

 

 

4.5.1 VERDAD, VALIDEZ Y CONSENSO 
 

 

 En nuestro tiempo la filosofía ha renunciado a ser dueña de lo absoluto sin 

desentenderse de la verdad. El saber humano es finito y está situado históricamente. Por una 

parte, la referencia real (adaequatio) es el criterio objetivo de la verdad; en cambio, la 

correspondencia lógica entre el sujeto y el predicado es el criterio formal de la corrección 

formal de la verdad. Por otra parte, los procedimientos discursivos legitiman la validez de la 

verdad gracias a la acción comunicativa de los diversos interlocutores válidos. Ambas, la 

verdad y la validez, se orientan a la consecución de un consenso racional basado en la 

calidad de las argumentaciones, no en la cantidad de votos procedentes de la fuerza coactiva 

de las mayorías tiránicas. Esto hace que el consenso racional se distinga y supere los simples 

acuerdos estratégicos o negociaciones de intereses. 

 

La verdad y la objetividad se distinguen. La verdad es el punto de referencia de las 

diversas interpretaciones; en cambio, la objetividad es un adjetivo de la percepción 

humana. Esto no significa que la verdad y la objetividad puedan separarse; por el contrario, 



 78 

la instancia en la que confluyen es la intersubjetividad comunicativa de los diversos 

interlocutores gracias a la búsqueda cooperativa de la verdad que exige ir juntos tras un 

dinamismo de participación solidaria. 

 

La verdad parte materialmente de una referencia a lo real, manteniendo con ello una 

correspondencia o adecuación, y se orienta a un consenso racional que, a través de 

procedimientos discursivos le permitan alcanzar la validez. La verdad material, en cuanto 

referencia objetiva, exige correspondencia o adecuación entre el intelecto y lo real. En 

cambio, la verdad validada mediante una consenso racional es una verdad lógico lingüística 

de carácter formal originada materialmente en la referencia objetiva a la que corresponde.  

 

Únicamente lo verdadero puede aspirar a un consenso racional, es decir, no simplemente 

estratégico. Y sólo las verdades válidas pueden aspirar a ser exigitivas en el plano operativo 

de la viabilidad ético/moral. En otras palabras, la verdad es una condición de posibilidad 

universal y necesaria para el consenso racional, la validez es el resultado de un consenso 

racional, y la viabilidad es la verdad validada que muestra sus resultados operativamente. Por 

tanto, la verdad no es fruto del consenso, sino una condición de éste, ni la validez se 

identifica con el consenso porque es resultado del mismo. El consenso no es criterio de 

verdad sino condición de validez para la verdad. 

 

 

4.5.2 LÍMITES DE UNA TEORÍA DISCURSIVA ACERCA DE LA VERDAD 
 

 

 El primer límite que hay que señalar a una teoría discursiva acerca de la verdad es su 

énfasis en las condiciones formales. Dicho énfasis le lleva a opacar la relevancia material del 

contenido verdadero que subyace en los procedimientos discursivos. Un segundo límite 

consiste en no subrayar suficientemente el papel de la viabilidad operativa de los 

procedimientos y de los consensos racionales. El tercero radica en la hipervaluación 

concedida a los argumentos y la permanente subestimación de otro tipo de acciones 

comunicativas que son más comunes en el mundo de la vida. Y el cuarto versa acerca de la 

necesidad postdiscursiva de ir, de la verdad y validez, a la acción y factibilidad gracias a un 

giro neopragmático; es decir, sólo si se hace trascender la praxis dialógico/argumentativa 

hacia la interacción solidaria en una comunidad no sólo de comunicación, sino también en 

una comunidad de interacción.  

 

En efecto, el consenso alcanza la validez sobre la base de la verdad; ésta es el punto de 

partida para todo consenso racional que es sólo el medio para arribar a la validez de la 

verdad y el criterio para saber que se ha llegado a ella. Por otra parte, el consenso se 

convierte en punto de partida para nuevas interpretaciones de la verdad y en una nueva 

oportunidad de validación de dichas interpretaciones. En definitiva, pues, la verdad es capaz 

de motivar al consenso racional; en cambio, el contenido de los acuerdos estratégicos o 

convenciones instrumentales no es necesariamente verdadero. El consenso es racional sólo si 

está fundado en contenidos de verdad. Empero dicha verdad, que hace referencia al mundo 



 79 

del que proviene, está mediada lingüísticamente y se valida sólo o a través de procedimientos 

intersubjetivos de diálogo. Esta mediación lingüística asegura el abandono de aquella 

ingenuidad, según la cual el mundo se conoce tal cual es en sí mismo, y propicia la modestia 

epistémica que reconoce que el mundo que conocemos está interpretado por los diversos 

interlocutores. Es imposible un acceso directo a la desnudez de lo real que no esté mediado 

lingüísticamente.  Lo real es susceptible de múltiples interpretaciones que a veces se 

contraponen, y ese conflicto de interpretaciones sólo es posible encausarlo a través de los 

procedimientos de comunicación.  

 

El discurso racional supone un contenido verdadero acerca del cual se argumenta, y la 

validación es el resultado de las argumentaciones consensuadas. Por ello, la validez formal 

implica un contenido material acerca de la verdad ya existente y a la cual se refieren las 

argumentaciones. Es decir, que la verdad es el trasfondo de la validez y esa “verdad navega 

en el lenguaje”
14

 utilizado por los diversos interlocutores válidos. 

 

La verdad y la validez necesitan ser justificadas en los siguientes niveles de factibilidad o 

viabilidad: el nivel lógico, empírico, técnico, económico y ético, asegurando la continuidad 

del proceso efectivo de realización, atendiendo a las consecuencias a corto, mediano y largo 

plazo, y sosteniendo un impulso procesual de legitimación y coerción legal en contenidos 

mínimos de civilidad. Sólo la verdad validada y viable se convierte en un bien ético/moral, 

de lo contrario degenera en una propuesta irresponsable. Sólo la viabilidad es capaz alcanzar 

la justificación de la verdad válida. A la verdad que es considerada válida, se le exige que 

justifique públicamente su plausibilidad fáctica y operativa. Gracias a esto el realismo 

subsume un acento neo/pragmático y mediatiza intersubjetivamente las diversas 

interpretaciones que deben aprender a dialogar y a viabilizar sus opciones epistemológicas. 

 

Para el ser humano, el lenguaje y la realidad se compenetran de un modo indisoluble de 

modo similar a como la subjetividad implica y desemboca en la intersubjetividad del mundo 

de la vida
15

, que sirve como referencia real a los diversos interlocutores, y que es el contexto 

de acción en el cual la verdad válida se vuelve operativa, demostrando y comprobando su 

viabilidad. El mundo de la vida es el soporte realista del que parte la verdad y el punto de 

llegada al que se refiere como contexto de acción en el que deben desembocar los discursos 

de validación veritativa. Por ello, el mundo de la vida puede ser considerado como punto de 

partida y meta de la verdad. 

 

 

4.5.3 APORTES NEO/PRAGMÁTICO/FORMALES PARA UNA TEORÍA 

POST/DISCURSIVA DE LA VERDAD 

 
 

                                                           
14

 URREA CARRILLO, Mauricio, De la referencia objetiva a la verdad lógico-lingüística: pragmática 

formal en Jürgen Habermas (U.P.M., México 2001) 65. 
15

 Cfr. Ibid., 91. 



 80 

 El mundo de la vida es sin duda un punto importante de referencia para reconducir 

pragmáticamente la cuestión filosófica de la verdad a la acción cotidiana de la existencia 

humana. La distinción entre verdad y objetividad es necesaria al respecto. Las diversas 

interpretaciones hacen referencia a un mundo de la vida verdadero. En cambio, las 

percepciones de esa verdad admiten diversos grados de objetividad. Así pues, la verdad es 

discursiva y la objetividad es perceptiva; o, lo que es lo mismo, la verdad es pensada 

sentientemente, mientras que la objetividad es sentida inteligentemente. Asimismo es 

conveniente distinguir entre «subjetivismo» y error. El primero es percepcional, en cambio, 

el error es discursivo. En cualquier caso, el mundo de la vida sirve como referencia 

perceptiva o discursiva tanto para la verdad y la objetividad como para el error y el 

«subjetivismo». 

 

El lenguaje es el medio por el cual la verdad pensada trasciende la objetividad y arriba al 

mundo de la vida y, del mismo modo, el lenguaje es el medio para interpretar el mundo de la 

vida y para enjuiciar la objetividad perceptiva. El mundo de la vida es, pues, el punto de 

referencia de las interpretaciones realizadas por las generaciones pasadas
16

, es decir es el 

contexto objetivamente percepcional del que parten y al que se refieren las interpretaciones 

con pretensiones de verdad. Es completamente comprensible que el consenso racional sobre 

alguna interpretación sea más asequible entre aquellos interlocutores que comparten el 

mismo mundo de la vida o alguno semejante.  

 

El lenguaje es la mediación formal a través de la cual se expresa el contenido de verdad del 

mundo de la vida. Así, la verdad del mundo de la vida se devela por medio del lenguaje, 

especialmente cuando éste se convierte en diálogo intersubjetivo que utiliza el discurso 

racional de las argumentaciones, aún en las mismas conversaciones cotidianas. La finalidad 

del diálogo no es puramente lingüística, sino transformativa respecto al mundo de la vida 

mediante un compromiso solidario de acciones conjuntas. De hecho, las acciones 

comunicativas post/discursivas son muestra clara de la búsqueda cooperativa de la verdad 

válida y viable, y por ello mismo, el método más eficiente de su búsqueda. El resultado 

efectivo de una verdad válida y viable es la auténtica justificación de su operatividad 

razonable. Las acciones comunicativas post/discursivas no sólo son el método de la verdad y 

su justificación corroborativa sino, además, el ejercicio solidario de reinterpretar el mundo 

de la vida que se comparte para diseñar nuevos proyectos viables que lo optimicen. 

 

Por todo lo anterior, es evidente que la verdad es insuficiente, se necesita validarla por medio 

de procedimientos discursivos y viabilizarla con acciones solidarias post/discursivas. El 

mundo de la vida es el punto de referencia de la verdad, el consenso racional es la instancia 

de la validez y los resultados operativos son el criterio de justificación de la viabilidad de la 

verdad válida. 

 

Toda validación y justificación de la verdad es contextual, histórica, finita y revisable. Su 

aporte básico consiste en convertirse en punto de partida para nuevas interpretaciones 

                                                           
16

 Cfr. Ibid., 128-129. 



 81 

optimizadas y en motivación inteligente para seguir dialogando con una finalidad operativa. 

Al respecto, la filosofía del diálogo intercultural ha sido un estímulo sostenido para buscar 

solidariamente una verdad universalizable, antitotalitaria y respetuosa de las diversas 

tradiciones culturales. Por tanto, la modestia epistemológica debe impregnar a los diversos 

interlocutores convencidos de que nuestro conocimiento de la verdad es finito, nunca 

absoluto, porque ninguno de ellos conoce toda la verdad ni está en el error total.  

 

La validez de una verdad perdura mientras no haya una mejor interpretación respaldada con 

mejores argumentos consensables y mejores resultados operativos viabilizables. Esta postura 

no equivale a un relativismo histórico ni socio/cultural porque la validación optimizadora de 

una verdad nunca desplaza a la anterior completamente ni la declara abolida definitivamente, 

sino que mantiene una tradición investigativa en la interpretación que brota respecto a un 

mundo de la vida dinámico. La misma verdad admite nuevas interpretaciones que van 

ampliando los horizontes originarios de su validez y la van abriendo a nuevas posibilidades 

operativas. Como lo propusiera Khun en su momento, el progreso humano en el 

conocimiento de la verdad tiene como criterios una mejor articulación en las interpretaciones 

y la especialización sofisticada de los instrumentos investigativos y operativos.  

 

Para el ser humano queda descartada la posibilidad de apropiarse la verdad total porque no 

podemos conocer lo absoluto absolutamente. Esto no significa que no haya una verdad 

inmutable, sino que el conocimiento humano y nuestra interpretación de la verdad son finitos 

y optimizables respecto a las características percibidas objetivamente y a las relaciones 

lógico/lingüísticas con que expresamos nuestro conocimiento de la verdad. Incluso, la 

interpretación humana de las verdades universales está sujeta dinámicamente a variación. 

Como lo ha especificado Hilary Putnam, no existe ninguna interpretación humana que 

reclame honestamente la perspectiva exclusiva del Ojo de Dios, ni tampoco hay algún punto 

arquimédico de apoyo permanente que como humanos podamos establecer, ni un sofá 

privilegiado de confort dogmático, según la célebre expresión de Richard Rorty. En nuestros 

conocimientos nuestra subjetividad finita ha dejado su huella por todas partes. 

 

Las verdades universales que con tanto esfuerzo hemos alcanzado son tan generales que 

necesitan ser contextualizadas en un tiempo y en una cultura. Esta contextualización 

hermenéutica también está sujeta a revisiones dinámicas. Por ello, una actitud vigilante ante 

el subjetivismo y ante el error es mejor que el dogmatismo ingenuo o intolerante y que el 

escepticismo desencantado. En consecuencia, las anteriores consideraciones son una 

invitación a una búsqueda común que contrarreste el encapsulamiento autoritario que 

pretende estar en posesión de un patrimonio absoluto de la verdad
17

. En esta búsqueda ya no 

se hace necesaria la presencia de un juez imparcial. La capacidad humana de juicio y de 

asentimiento racionalmente motivado, es suficiente para discernir la verdad del error porque 

sería irracional que todos los interlocutores se pusieran discursivamente de acuerdo en un 

error. Es irracional considerar que sólo los demás suelen ser irracionales. Es más seguro que 

quien se encapsula en su propia opinión sea quien esté equivocado. 

                                                           
17

 Cfr. Ibid., 161. 



 82 

 

En nuestro tiempo las estrategias del poder han propiciado una comunicación distorsionada 

mediante la represión, bajo la insignia de la manipulación y de la desigualdad, empujando el 

diálogo racional fuera de las vías de la libertad y de la verdad. Entre los seres humanos se 

han urdido relaciones instrumentales de violencia, poder y dominio. La comunicación 

distorsionada ha impuesto sus condiciones manipulando instrumentalmente la verdad con 

gratificaciones, amenazas, sugestión o engaño. Contra esas estrategias del poder hay que 

buscar solidariamente una comunicación inter/activa que propicie la libertad y la verdad. 

 

 

4.6 LA COMPRENSIÓN HERMENÉUTICA DEL 

CONOCIMIENTO (4 hrs.) 
 

 

4.6.1 ¿QUÉ ES UNA COMPRENSIÓN HERMENÉUTICA? 
 

 

 La hermenéutica es la disciplina filosófica orientada a la comprensión del entretejido 

de lo existente dentro de un horizonte de sentido. Es decir, lo existente forma un texto que 

solicita nuestra comprensión horizóntica. Comprender no significa sólo ponerse en el lugar 

del otro asumiendo sus vivencias, sino además, ponerse de acuerdo en alguna cuestión para 

obrar solidariamente en la solución de algún problema común. La interpretación lingüística 

debe marchar codo a codo con la interpretación inter/activa. Es decir, que la mejor 

interpretación consiste en transformar una situación, buscando solidariamente una solución 

que optimice las vigentes. De esta manera, sólo se ha comprendido realmente algo cuando se 

logra transformarlo para bien y mejorándolo, porque si se empeora, ése es el criterio 

definitorio de que ni siquiera se había realmente comprendido.  

 

Mauricio Beuchot ha propuesto un modelo analógico de interpretación como alternativa 

intermedia entre el univocismo cientificisista de la Modernidad y el equivocismo 

postmoderno de la sola diferencia. Es bien sabido que la analogía es un punto intermedio 

entre ambos polos, aunque con cierto predominio de la equivocidad. El tipo de interpretación 

que deriva de una propuesta analógica es preponderantemente abierta y, sin embargo, aspira 

siempre a lograr cierta unidad. Es decir, trata de encontrar lo que es conciliable gracias a la 

semejanza entre las diversas realidades, pero sin olvidar que predomina lo diferente; por ello, 

se respeta la diferencia sin renunciar a la semejanza que permite lograr cierta universalidad. 

 

En la hermenéutica confluyen estas tres disciplinas semióticas: la sintáctica, la semántica y 

la pragmática
18

. 1) La sintáctica estudia la corrección en las relaciones de los signos entre 

sí, dentro de un texto y un contexto meramente lingüístico. 2) La semántica, en cambio, se 

refiere a la relación de referencia veritativa que guardan los signos con lo existente en un 

                                                           
18

 Cfr., APEL, Karl Otto, La transformación de la filosofía (Taurus, Madrid 1985) II, 169-170. 



 83 

campo o un horizonte extralingüístico. 3) Y la pragmática, por su parte, precisa la relación 

de los signos con los interlocutores que, con cada emisión, se comprometen en los consensos 

racionales a realizar solidariamente lo que proponen mediante cada acción comunicativa, a 

tal punto que quien no obre en consecuencia deteriora su propia credibilidad. 

 

 

4.6.2 MODELO ANALÓGICO DE REALISMO HERMENÉUTICO 

 

 

El modelo de conocimiento de la verdad que asume nuestra propuesta epistemológica es el 

realismo hermenéutico analógico, inspirado en el filósofo mexicano Mauricio Beuchot 

Puente. Según este modelo, lo real se percibe y se comprende de acuerdo con algunas 

determinaciones culturales; es decir, lo ontológico se nos da epistemológicamente
19

 por 

medio de nuestras interpretaciones. Por supuesto que hay una correspondencia entre lo 

comprendido y lo real, pero ésta es de tipo analógico; es decir, que no hay una sola 

interpretación que sea la única verdadera, sino diversas con diferencias en los grados de 

verdad que cada una pretende. Estos grados o modos van desde la ignorancia hasta la 

evidencia axiomática, pasando por el indicio y el barrunto, la duda, la opinión, la convicción, 

la obviedad y la plausibilidad. Estos modos o grados de aproximación a la verdad son 

analógicos porque la correspondencia entre lo real y la comprensión humana es proporcional 

en cada uno de ellos, hay alguna semejanza entre ellos pero predomina la diferencia. 

 

Las disciplinas semióticas que confluyen en la hermenéutica han favorecido diversas 

concepciones de la «verdad». Por ejemplo, la sintaxis subraya la verdad como coherencia y 

corrección; la semántica, la verdad como referencia o correspondencia; y la pragmática, la 

verdad validada como consenso viable. Así, pues, el énfasis sintáctico recae sobre la verdad 

formal; el semántico sobre la verdad material; y el pragmático sobre la verdad válida y 

viable. Las tres concepciones de la «verdad» son complementarias y no se contradicen 

necesariamente entre sí. Sólo son tres aspectos diferentes de la comprensión hermenéutica de 

la verdad
20

. 

 

Lo real es autónomo respecto a la comprensión humana, pero sólo lo conocemos por la 

mediación epistémica condicionada por la cultura. Nuestra comprensión de la verdad está 

limitada por nuestros marcos conceptuales, pero no totalmente porque hay límites ónticos. 

En parte, el ser humano construye lo que comprende, pero dentro de ciertos límites porque 

también hay un aporte óntico de lo real que es importante. Esos límites posibilitan que el ser 

humano y el mundo se encuentren mutuamente en la comprensión analógica de la verdad. 

Además, la correspondencia entre lo real y la comprensión no es unívoca, sino analógica, es 

decir, con rangos de variación y aproximación a la verdad. Por tanto, no existe una sola y 

                                                           
19

 Cfr., BEUCHOT PUENTE, Mauricio, Sobre el realismo y la verdad en el camino de la analogicidad 

(U.P.M., México 1998) 4. 
20

 Cfr., Ibid., 7. 



 84 

única interpretación verdadera, sino varias y según ciertos grados analógicos de 

aproximación o adecuación. 

 

Ciertamente nuestra comprensión de la verdad es analógicamente relativa a esos grados de 

aproximación o adecuación. Sin embargo, esta precisión hecha por el realismo hermenéutico 

o analógico no es relativista, ni mucho menos en un sentido total, porque los grados admiten 

límites analógicos en la comprensión de la verdad. El ser humano no construye todo lo que 

comprende, pero no hay nada óntico que no tenga algo de epistémico; ni tampoco hay nada 

epistémico que no tenga algo de óntico
21

. El resultado de esta propuesta reconoce que sólo 

nos es posible comprender, analógica y dialógicamente, una verdad relativamente relativa, 

no una verdad absolutamente relativa. En el realismo analógico la similitud objetiva es 

sobrepasada por el predominio analógico de la subjetividad que reconoce razonablemente 

que la intersubjetividad es el criterio eminente de verdad válida y viable. Por ello, es 

aceptable reconocer que nuestra comprensión de la verdad es relativa analógicamente y 

relacionalmente dialógica.  

 

 

4.6.3 LA COMPRENSIÓN DE UNA VERDAD RELATIVAMENTE RELATIVA 

 

 

 El realismo hermenéutico o analógico es compatible con la filosofía tradicional de los 

escolásticos, particularmente con la gnoseología de Tomás de Aquino, quien, aunque acentúe 

la verdad como adecuación o correspondencia, no se cierra a la verdad como coherencia y 

corrección, ni a la verdad validada como consenso viable. Por el contrario, el aspecto 

sintáctico de la verdad es preparatorio para la verdad como adecuación, y la acepción 

pragmática es la meta de dicho enfoque de la verdad semántica
22

. El hecho según el cual 

Tomás declara que la verdad es análoga nos ayuda a ampliar su propia propuesta 

gnoseológica.  

 

Tomás distingue entre verdad material y formal. La primera indica el aspecto óntico 

referencial, y la segunda, la dimensión epistémica. El rasgo epistémico de la verdad 

condiciona culturalmente nuestra comprensión del rasgo óntico de la verdad. Estos rasgos 

son compatibles con el aspecto pragmático de la verdad porque el acuerdo entre los 

interlocutores es posible gracias al contenido material de sus acciones comunicativas y a la 

corrección formal de los procedimientos, a tal punto que la realización viable de los 

compromisos es efecto de una verdad válida. Así pues, las tres dimensiones de la verdad no 

se excluyen, sino que se necesitan y se esclarecen co/implicativamente. 

 

Consecuentemente, el realismo hermenéutico o analógico admite una verdad relativamente 

relativa a la cultura y a los marcos conceptuales. La verdad como correspondencia admite 

cierta epistemización e intersubjetividad. Y no sólo eso. Además, la analogía reconoce 

                                                           
21

 Cfr., Ibid., 15. 
22

 Cfr., Ibid., 99. 



 85 

razonablemente que la intersubjetividad es el criterio eminente de verdad válida y viable. 

Así, pues, el absolutismo y el relativismo resultan sobrepasados. 

 

 

4.7 CONOCIMIENTO Y COMPLEJIDAD (3 hrs.) 
 

4.7.1 COMPLEJIDAD CONTRA SIMPLIFICACIÓN Y CONTRA COMPLETUD 

 

 
Muchos quisieran simplificar lo real con orden y claridad para controlarlo y 

dominarlo. Con este fin han diseñado métodos reductivos eficaces para extirpar las 

diferencias, porque no quieren que la complejidad de lo real desmienta el sistema de la 

identidad que ellos mismos han concebido para amordazar la verdad. Contra ellos, Edgar 

Morin asegura que lo real es complejo y reacio a toda simplificación. Las tendencias 

simplificadoras mutilan el conocimiento. La «complejidad» es problemática, no una solución 

simplista. El pensamiento complejo rechaza las consecuencias mutilantes, reduccionistas, 

unidimensionales y cegadoras de lo real. La complejidad no es completud, sólo aspira a un 

conocimiento multidimensional, porque reconoce que el conocimiento completo y definitivo 

es imposible.  

 

La complejidad es más que complicación. Ninguna explicación puede ser un logro acabado, 

sino más bien un proceso. La omniciencia es impracticable. La completud es la «no-verdad». 

Nunca podremos tener un saber total. Hay que reconocer la incompletud y la incertidumbre 

de nuestro conocimiento, pero la complejidad no se reduce a la incertidumbre, es la 

incertidumbre en el seno de los sistemas ricamente organizados. El pensamiento complejo e 

incierto está acribillado; no tiene ningún fundamento absoluto de certidumbre. Hay que 

abandonar el punto de vista divino, desde una especie de trono superior que sirve para 

enjuiciar lo real. Nunca podremos llegar a un «meta-sistema»; eso sería «meta-humano». Y 

en todo caso no sería un sistema absoluto porque sería incapaz de autoexplicarse totalmente 

y de autoprobarse completamente. Sin embargo, sí tenemos las posibilidad de alcanzar 

«macro-puntos» de vista complejos expresables por medio de «macro-conceptos». 

 

 

4.7.2 LA INTELIGENCIA CIEGA 

 

 

La ceguera de la inteligencia se ha originado en un uso degradado de la razón que ha 

llevado a las graves amenazas que enfrenta la humanidad por el progreso ciego e 

incontrolado. Este error es producto del modo mutilante de organización del 

conocimiento, incapaz de reconocer la complejidad de lo real. La ceguera de la inteligencia 

reduccionista es también una patología del saber. La disyunción, la reducción y la 

abstracción constituyen el «paradigma de la simplificación». Este paradigma de 



 86 

disyunción/reducción/unidimensionalización debe ser sustituido por un paradigma de 

conjunción/distinción/multidimensionalización.  

 

La inteligencia ciega destruye la complejidad de las totalizaciones. La incapacidad para 

concebir la complejidad ha conducido a infinitas tragedias. Esa ceguera es parte de nuestra 

barbarie en una época todavía prehistórica del espíritu humano. El pensamiento complejo 

nos permitirá civilizar nuestro conocimiento. La sugerencia de que estamos en la prehistoria 

del espíritu humano es una muy optimista porque abre el porvenir, siempre a condición de 

que la humanidad disponga de un futuro. Escribe Morin: «La humanidad… ha nacido 

muchas veces y yo soy de los que esperan un nuevo nacimiento». Hay que superar la ilusión 

eufórica de vivir cerca del fin de la historia. 
 

El pensamiento complejo considera necesaria una autocrítica de la noción de razón, 

distinguiendo entre «racionalidad» y «racionalización». Por una parte, la racionalidad es un 

diálogo incesante entre nuestro espíritu y el mundo real. En este diálogo jamás se tiene la 

pretensión de englobar la totalidad de lo real dentro de un sistema cerrado. Lo real es mucho 

más rico que nuestra razón. Por otra parte, la racionalización consiste en querer encerrar la 

realidad dentro de un sistema cerrado, de manera, que todo aquello que contradice al sistema 

es descartado y marginado. La racionalidad y la racionalización tienen por fuente la misma 

razón, pero al desarrollarse se vuelven enemigas una de otra. La razón moderna se despliega 

como racionalización, en cambio, la razón compleja se desarrolla como racionalidad. La 

razón es evolutiva. La racionalidad dialoga con lo que parece irracional. La verdadera 

racionalidad es profundamente tolerante con los misterios.  

 

 

4.7.3 EPISTEMOLOGÍA Y COMPLEJIDAD 

 

 

Los sistemas abiertos son unidades complejas, no completas. Esta acepción 

«sistémica» es capaz de producir una revuelta epistemológica. La noción de sistema abierto 

motiva a elaborar una «epistemología abierta» que no pretenda ocupar una función pontificia 

ni judicial; por el contrario, la epistemología debe ser el lugar tanto de la incertidumbre 

como del diálogo. La epistemología compleja, lejos de intentar una unificación rígida 

fomenta las relaciones «eco-sistémicas» y «meta-sistémicas». La complejidad reclama una 

continua revisión epistemológica porque conlleva verdades biodegradables y mortales, es 

decir, vivientes. La scienza nuova (Vico) de la complejidad desarrolla un discurso 

multidimensional no totalitario, teórico pero no doctrinariamente dogmático, abierto a la 

incertidumbre y a la trascendencia.  

 

La conjunción distintiva multidimensional debe sustituir a la disyunción reductiva 

unidimensional. La unidad compleja de las ciencias supera las alternativas clásicas 

conciliando la unidad y la diversidad (unitas multiplex), el azar y la necesidad, la cantidad y 

la cualidad, el sujeto y el objeto, el holismo y el reduccionismo. De esta manera, los términos 

alternativos se vuelven complementarios. El pensamiento complejo nos ayuda a prepararnos 



 87 

para un cambio paradigmático de la ciencia. El pensamiento complejo está animado por el 

anhelo de un conocimiento no parcelado sino transdisciplinar. 

 

 

4.8 PROSPECTIVA DEL CONOCIMIENTO: VERDAD, VALIDEZ 

Y VIABILIDAD (3 hrs.) 
 

 

 La verdad resulta una meta insuficiente para la inteligencia humana, que no queda 

satisfecha con un conocimiento puramente especulativo obtenido en solitario. La inteligencia 

asume la tarea de una búsqueda solidaria de la verdad que le ayude a validarse por vías 

intersubjetivas gracias a los procedimientos de diálogo orientados a un consenso racional. Y, 

aún así, las verdades válidas resultan insatisfactorias para nuestra inteligencia, que también 

ha desarrollado funciones eminentemente prácticas y, por ello, busca la conjunción entre lo 

especulativo y lo práctico. Así pues, cuando la inteligencia es capaz de viabilizar las 

verdades válidas alcanza la meta eminente a la que puede aspirar. En otras palabras, no es la 

contemplación especulativa el termómetro que mide la calidad de nuestra inteligencia ni 

tampoco es su aspiración más noble, ni más humanizante. Tampoco lo es la acción 

instrumental propia de la tecnología, de la tecnocracia, mercadotecnia o instrumentalismo 

estratégico. 

 

 Cuando se conjugan co/implicativamente lo especulativo y lo práctico la inteligencia 

encuentra el cauce privilegiado para mostrar la talla privilegiada de sus alcances 

humanizadores. Esto no se alcanza sólo con la filosofía, ni con la física teórica, ni con la 

especulación teológica, ni con las matemáticas avanzadas; ni tampoco con la tecnología, ni 

con la instrumentalización estratégica de nuestro saber, ni siquiera con el arte. Los mejores 

logros de la inteligencia no consisten, pues, en resolver los teoremas matemáticos, ni los 

paralogismos especulativos, ni los barruntos teológicos. Tampoco consisten en las conquistas 

astronómicas del espacio exterior, ni en las telecomunicaciones satelitales, ni en la 

informática, ni en el arte.  

 

La expresión más noble de la inteligencia consiste en el diseño de un estilo humanizador de 

nuestra existencia. En esta tarea confluyen la ética y el derecho. Cuando ambos confluyen, la 

estimativa de los valores se hace operativa e, incluso, exigible al menos en sus contenidos 

mínimos de civilidad gracias a la coerción del derecho. Así pues, la ética y el derecho 

representan lo más selecto de la herencia de una humanidad inteligente, que no sólo se 

enfrascó en la obsesión tecnológica, sino en la potenciación de nuestras posibilidades más 

humanizadoras. Por tanto, la ética y el derecho se convierten en los niveles privilegiados de 

viabilización inteligente. 

 

En consecuencia, la prospectiva de la filosofía de la intelección y de la teoría del 

conocimiento consiste en desembocar en un despliegue que vaya incursionando a través de la 

filosofía del lenguaje, de la hermenéutica y de la crítica de las ideologías, en la ética y en el 



 88 

derecho. En efecto, la inteligencia expresa su conocimiento por medio del lenguaje, y el 

lenguaje necesita ser comprendido e interpretado. Sin embargo, no basta comprender e 

interpretar el lenguaje, que se ha convertido en un medio privilegiado para la difusión de las 

ideologías; por ello, hay que analizar críticamente las ideologías que se esconden detrás del 

lenguaje y de los estilos de vida, no simplemente interpretar una verdad que se supone como 

ya aceptada. Y cuando se ha logrado criticar las ideologías, por medio de la revisión de los 

contenidos de verdad, de los procedimientos de validez y de los niveles de viabilidad, se 

puede proceder a una justificación racional que desemboque en una propuesta ética y en una 

exigibilidad por parte del derecho constituido legítimamente gracias a los procedimientos 

incluyentes de participación política del poder comunicativo detentado por la sociedad civil.   

 

 

5. EXCURSO SOBRE LA VERDAD Y LA CIENCIA: LA 

EPISTEMOLOGÍA CONTEMPORÁNEA (3 hrs.) 
 

 

 La epistemología contemporánea se identifica en sentido estricto con la filosofía de la 

ciencia. Los filósofos más representativos de esta corriente filosófica son Karl Raimund 

Popper, Thomas Samuel Khun, Imre Lakatos, Paul K. Feyerabend y Larry Laudan. 

Consideremos sus aportes, teniendo en cuenta que la misma ciencia ha dejado de ser el 

último tribunal al que se puede apelar para conocer la verdad. 

 

 

5.1 Karl Raimund Popper (1902-1990): el racionalismo crítico 
 

 

1) Contra la inducción. La inducción repetitiva por enumeración o eliminación falla desde 

la base, porque: a) ninguna cantidad de observaciones de cisnes blancos permite establecer 

que todos los cisnes sean blancos, b) y tampoco eliminando todas las teorías falsas 

prevalecerá la verdadera, ya que la cantidad de teorías rivales será siempre infinita, dado que 

para cada problema siempre existe una infinidad de soluciones. La inducción no es criterio 

suficiente de verdad ni puede fundamentarla. Por ejemplo: un pavo que le daban la comida 

todos los días a las nueve de la mañana, llegó a inducir que siempre le darían de comer a las 

nueve de la mañana. Esta conclusión se mostró indiscutiblemente falsa la víspera de 

Navidad, cuando, después de haber sido alimentado por varias semanas, fue degollado. 

Además, la observación pura no existe porque todo experimento supone al menos ciertas 

hipótesis previas a la observación experimental.  

 

2) El Criterio de falsación. Las hipótesis se presentan para solucionar los problemas. Hay 

que comprobar dichas hipótesis. Éstas se prueban sacando conclusiones de ellas y 

constatando si se cumplen o no. Si se cumplen las conclusiones la hipótesis se confirma; si 

no se cumple, por lo menos una de las consecuencias, la hipótesis queda falsada o 

desmentida. Hay una asimetría entre verificación y falsación porque billones de 



 89 

confirmaciones no convierten en cierta una teoría, mientras que un solo hecho negativo 

falsea una teoría. 

 

3) Distinción entre verosimilitud y probabilidad. El objetivo de la ciencia es la obtención 

de teorías cada vez más verosímiles, es decir, cada vez más cercanas a la verdad. Pero una 

teoría entre más contenidos afirme es menos probable, y entre menos contenidos afirme es 

más probable. Por ejemplo, cuando se afirma: el viernes lloverá y el sábado hará buen 

tiempo; es más fácil acertar si sólo se sostiene una de las dos proposiciones. El progreso de 

la ciencia consiste en acercarnos a la verdad, eliminando los errores de las teorías 

precedentes y sustituyéndolas por teorías más verosímiles. 

 

 

5.2 Thomas Samuel Kuhn (1922-1996): la estructura de las revoluciones científicas y 

el adiós a la epistemología neopositivista. 
 

 

1) La obra de Kuhn La estructura de las revoluciones científicas, marca el inicio de la crisis 

de la epistemología neopositivista y el comienzo de una nueva época de debates 

epistemológicos. El resultado ha sido un abierto adiós a la tradición de la filosofía moderna y 

una invitación a practicar una actividad metafilosófica. La ciencia es una actividad dirigida a 

resolver el rompecabezas del conocimiento, de manera que una revolución científica es 

juzgada por su mayor o menor eficacia en la oferta de instrumentos para resolver el 

rompecabezas.  

 

2) Los paradigmas, la ciencia normal y las anomalías. Los paradigmas son las conquistas 

científicas que se estructuran en un modelo científico universalmente aceptado, que durante 

algún tiempo brinda un arquetipo de soluciones aceptables para los problemas científicos. 

La comunidad científica lo utiliza en sus investigaciones como tipo para desarrollar la 

‘ciencia normal’. Ésta es acumulativa; el ‘científico normal’ no busca novedades, pero las 

novedades tendrán que aparecer necesariamente. Por eso comienzan las anomalías dentro 

del paradigma hasta exigir una revolución científica. 

 

3) Revoluciones científicas. El pasaje crítico hacia un nuevo paradigma es una ‘revolución 

científica’. En ésta no intervienen puros elementos racionales o lógicos, sino toda clase 

expectativas, esperanzas y confianzas, porque el científico ‘debe confiar en que el nuevo 

paradigma logrará resolver en el futuro muchos y vastos problemas que se planteen (…). Una 

decisión de este género sólo puede tomarse con base en la fe’. La transición es un 

desplazamiento progresivo en la distribución de la confianza de los especialistas en el nuevo 

paradigma, no una conversión masiva. 

 

4) Progreso científico sin verdad. La noción tradicional de progreso científico hace 

referencia a una meta: la representación verdadera de la realidad. Kuhn, que casi nunca 

utiliza el término ‘verdad’, habla de un progreso ‘a partir’ de algo, no progreso ‘hacia’ algo. 

Kuhn quiere sustituir la noción tradicional que liga el progreso científico a la obtención de la 



 90 

‘verdad’; escribe: ‘podemos vernos obligados a abandonar la convicción, explícita o 

implícita, de que los cambios de paradigmas llevan a los científicos, y a aquéllos que siguen 

sus enseñanzas, cada vez más cerca de la verdad’. Hay progreso no porque nos acerquemos 

cada vez más a una meta (la verdad), sino porque nos alejamos cada vez más de estadios 

primitivos de investigación. ‘Los estadios progresivos de este proceso de desarrollo se 

caracterizan por un incremento de la articulación y de la especialización de los intrumentos’.  

 

 

5.3 Imre Lakatos (1922-1974): la metodología de los programas de investigación 

científica 
 

 

1) La idea fundamental que propone Lakatos es que la ciencia es, ha sido y tiene que ser 

una competencia entre programas rivales de investigación. Hay tres tipos de 

falasacionismo: el dogmático, el metodológico ingenuo y el metodológico sofisticado. El 

dogmático considera que todas las falsaciones de la ciencia son infalibles. El metodológico 

ingenuo concibe el desarrollo de la ciencia como una serie de duelos sucesivos entre una 

teoría y los hechos. En cambio, el falsacionismo metodológico sofisticado detecta una lucha 

al menos entre tres contendientes: entre dos teorías en competencia (por los menos) y los 

hechos. Por eso una teoría se descarta si  existe otra que la sustituya.  

 

Lakatos se distancia del falsacionismo ingenuo del primer Popper, apoyando a su vez otras 

nuevas formas de falsacionismo sofisticado. Para falsear una teoría no bastan los 

experimentos cruciales propuestos por Popper, sino un programa de investigación que 

necesita un largo tiempo de trabajo científico «no se trata de un ‘rápido derrumbe mediante 

la confutación’», teniendo en cuenta que la crítica puramente negativa no elimina un 

programa, sino que aporta más la crítica constructiva, con la ayuda de otros programas de 

investigación rivales. ‘Ningún experimento es crucial en el momento en que se realiza, y 

mucho menos antes’. Lakatos reconoce que ‘los científicos tienen la piel dura. No abandonan 

una teoría sólo porque algunos hechos la contradigan. A menudo inventan alguna hipótesis 

de salvación para explicar (…) una anomalía o, si no consiguen explicar la anomalía, la 

ignoran y dirigen su atención a otros problemas’. 

 

2) Los programas científicos de investigación. Un programa de investigación es un conjunto 

de teorías en competencia (T1 T2 T3 T4 T5) que se fortalecen a partir de un núcleo (hard 

core) central aparentemente infalsable. 

 
3) ¿Cómo avanza la ciencia? Los programas científicos tienen un núcleo central infalsable. 

Las hipótesis no falsables constituyen este núcleo del programa. Pero se deben formular 

también un grupo de hipótesis auxiliares que formen un cinturón de protección alrededor del 

núcleo o una especie de escudo que recibe los colisiones y desvía los golpes. Este cinturón es 

readaptable e incluso substituible por completo para defender el núcleo. La ciencia es ‘un 

campo de batalla para programas de investigación más bien que para teorías aisladas’. La 



 91 

ciencia avanza con poder heurístico, no sólo explicando hechos sino anticipando otros. La 

heurística es un potente aparato para la solución de problemas dirigiendo las anomalías y 

transformándolas en evidencia positiva. Lo que importa es no sólo resolver las anomalías 

sino prever nuevos hechos, es decir, ‘lo que realmente cuenta son las predicciones 

sorprendentes, inesperadas y espectaculares’. Esta base racional aporta la preeminencia de un 

programa sobre otro.  

 

4) Heurística negativa y heurística positiva. En los programas de investigación hay una 

articulación unitaria entre núcleo (hard core), cinturón protector y las dos heurísticas 

negativa  y positiva. La heurística proporciona las armas utilizadas en el cinturón protector 

para la defensa del programa o para el progreso del programa. Si el núcleo resiste, entonces 

puede realizarse un deslizamiento hacia el progreso de la ciencia; en cambio, si cede, se 

produce un deslizamiento regresivo. Un programa tiene éxito en el primer caso, y fracasa en 

el segundo. El deslizamiento progresivo se caracteriza por anticipar y prever los hechos; en 

cambio el deslizamiento regresivo se limita a explicar los hechos. Si un programa explica de 

modo progresivo más de cuanto es explicado por el programa rival, lo supera y su 

contendiente puede ser eliminado, o si se prefiere, archivado. La heurística negativa nos dice 

las vías que hay que evitar, en cambio la heurística positiva nos enseña las vías que hay que 

seguir. La primera defiende el núcleo, la segunda lo lleva al progreso sugiriendo 

previsiblemente sus nuevos desarrollos.  

 

 

5.4 Paul K. Feyerabend (1924-1994): el anarquismo metodológico de la 

epistemología 
 

 

1) Crítica al empirismo y al racionalismo. El empirismo es una de las creencias más 

difundidas en la historia; es una especie de mito que da tranquilidad y seguridad como tantos 

otros mitos y dogmas. Este dogma está en la base de la ciencia moderna, cuya práctica 

contradice aquélla teoría dogmática. La lucha por la tolerancia en las cuestiones científicas 

tiene aún mucho que recorrer; hoy estamos frente a un deber análogo a aquél que combatía, 

hace siglos, contra los escolásticos y jesuitas. Hoy el enemigo ha cambiado; se trata del 

positivismo lógico que ya no se afana en presionar sobre la fe, sino sobre la razón. No es un 

movimiento filosófico progresivo, sino que es una corriente que obstaculiza el progreso e 

impone ‘una cristalización dogmática en nombre de la experiencia’. Feyerabend rechaza la 

sujeción a métodos y teorías que tengan alguna pretensión de ser respetados siempre. Opera 

triturando métodos y teorías sin ningún respeto por su fundamento o autoridad. El científico 

debe ser un oportunista que utiliza lo que le sirve y se libera de lo que ya no es idóneo. Por 

tanto, la alternativa al dogmatismo es el «pluralismo teórico», asumido como factor esencial 

y permanente de todo conocimiento, no sólo como un medio para llegar a una Única 

Verdadera Teoría. En otras palabras, en la práctica científica «anything goes» (=todo se 

vale): éste es el único principio en el que en todo momento podemos tener certeza. 

 

 



 92 

La investigación científica no busca proponer teorías ‘verdaderas’ sino teorías ‘eficaces’. El 

empirismo lógico contemporáneo, que es un ‘primitivismo filosófico’ refugiado en un 

estrecho bastión, debe ser vencido si se quiere democratizar la ciencia liberándola del 

dogmatismo. Feyerabend está contra todo tipo de rigidez metodológica, teórica y semántica. 

En este último punto apoya las tesis sobre la inconmensurabilidad entre teorías rivales e 

insiste en la tolerancia entre ellas. El interés reciente por la historia de la ciencia es fruto de 

la influencia ejercida por el análisis político. 

 

 

2) Contra el método: la anarquía epistemológica en función del progreso. La destrucción 

del concepto de ciencia y de razón modernas será el resultado último de las argumentaciones 

de Feyerabend contra el método, sustituyéndolo por la anarquía epistemológica. Este 

anarquismo constituye, sin duda, ‘una excelente medicina para la epistemología y para la 

filosofía de la ciencia’ en el sentido de que nos librará de ella. Combate la idea de todo 

método que contenga principios firmes, inmutables y absolutamente vinculantes como guía 

para la actividad científica, porque dicho método tropieza con dificultades notables. 

 

La historia real de la ciencia es compleja como un laberinto de interacciones, por eso hay que 

abandonar la quimera de los epistemólogos que intentan simplificarla mediante reglas 

ingenuas. Todas las normas del método han sido violadas en la historia real de la ciencia, y 

no de modo accidental sino que, dichas transgresiones, son necesarias para el progreso 

científico. Los pensadores que las han infringido no se dejaron atar por determinadas normas 

metodológicas. La violación de normas en la metodología pluralista y anárquica, lejos de 

obstaculizar el progreso, lo promueven permitiendo una vida más libre y más feliz en el 

mundo complejo y difícil que vivimos. El único principio válido es: «anything goes» (=todo 

se vale). Si cualquier cosa puede ir bien, entonces el científico está autorizado para utilizar 

en su práctica todo aquello que pueda considerar útil. Feyerabend privilegia la confrontación 

teórica dentro de un pluralismo metodológico porque sostiene que no hay hechos desnudos, 

dado que los hechos siempre están presentes por medio de las teorías dentro las cuales se 

habla de ellos. 

 

 

3) Disolución de la ciencia y de la razón. La ciencia y la razón no son sacrosantas. En el 

ámbito más amplio de las actividades humanas hay otros muchos modos de acercamiento a 

los problemas que inquietan a la humanidad, y estos modos no son en modo alguno menos 

eficaces que la ciencia. ‘Existen mitos, dogmas de la teología, existe la metafísica y muchos 

otros modos de construir una concepción del mundo. El anarquismo es necesario tanto para 

el progreso dentro de la ciencia como para el desarrollo de nuestra cultura en su conjunto’. 

 

 

4) Ciencia y política. La ciencia es sólo un modo para construir una concepción del mundo, 

‘la ciencia no es el único, no es infalible y ha llegado a ser demasiado potente, demasiado 

agresiva y demasiado peligrosa para que se le puedan dejar las riendas sueltas’. Este 

extraordinario dominio depende del apoyo de los poderes estatales e institucionales. La 



 93 

educación pública inculca el culto a la ciencia. Se debe redimensionar el peso de la ciencia 

en nuestra sociedad. La ciencia ‘no tiene una autoridad mayor de la que puede tener 

cualquiera otra… Sus objetivos no son realmente más importantes que las finalidades que 

rigen la vida en una comunidad religiosa o en una tribu unida por un mito’. La lucha por la 

separación tolerante entre Estado e Iglesias debe ser continuada separando el Estado de la 

ciencia institucionalista para construir una sociedad más libre, de manera que se supere la 

barbarie científico-técnica y se consolide una humanidad que somos capaces de alcanzar, 

pero que nunca hemos realizado plenamente. 

 

 

¿Qué hacer? Hay que favorecer todas las formas de actividad habitualmente rechazadas y 

marginadas como «no científicas», porque su exclusión ha dañado a la humanidad y al 

progreso científico. Por ejemplo, ha habido sistemas de medicina no científica que resultan 

más eficaces que las conquistas científicas. Afirmar que sólo el conocimiento científico es 

válido equivale a contar fábulas que sólo convienen a los sistemas de poder existentes. Los 

intentos más recientes de revitalización de antiguas tradiciones, no son simplemente 

síntomas de una actividad no razonable, sino que son los pasos hacia un nuevo humanismo. 

Los ciudadanos no aceptan ya los juicios de los expertos, sino que se forman su propia 

opinión y actúan sobre la base de las conclusiones que han alcanzado. Lo que cuenta en una 

democracia es la experiencia de sus ciudadanos, y no sólo de los expertos profesionales. De 

esta manera, el anarquismo de Feyerabend desemboca en una visión democrática avanzada, 

derribando los bastiones de la filosofía de la ciencia y disolviendo la ciencia en el conjunto 

variado de las actividades humanas encaminadas a transformar la realidad vivida por el ser 

humano.  

 

 

 

5.5 Larry Laudan: la metodología de las tradiciones de investigación 
 

 

1) El objetivo de la ciencia consiste en resolver problemas. La aptitud de toda teoría se 

capta por su capacidad para solucionar problemas empíricos y conceptuales. 

 

2) ¿Qué son las tradiciones de investigación? No sólo hay teorías o programas de 

investigación en la ciencia; también hay tradiciones de investigación. Estas tradiciones tienen 

algunos rasgos comunes: a) una cierta cantidad de teorías que las integran, b) algunos 

esfuerzos metafísicos y metodológicos, c) un determinado número de formulaciones distintas 

y detalladas. Laudan define una tradición de investigación como ‘un conjunto de supuestos 

generales que hacen referencia a las entidades, a los procesos presentes en determinado 

ámbito de estudio, y a los métodos más apropiados que hay que utilizar para investigar 

acerca de problemas, o para construir teorías en dicho ámbito’. La propuesta de Laudan es 

más englobante que los paradigmas de Kuhn y los programas de investigación de Lakatos. 

 



 94 

3) El progreso de la ciencia. La historia de la ciencia constituye un extenso cementerio de 

teorías equivocadas, y los científicos, por su parte, se mueven cada día entre teorías falsas. 

Laudan reconoce que no tenemos un criterio de verdad consistente, pero propone que el 

criterio de preferibilidad y progresividad de una teoría científica en comparación con las 

otras es este: ‘es racional escoger aquella teoría que en determinado momento resuelve más 

problemas (cuantitativamente), y problemas que en ese momento sean más importantes 

(cualitativamente)’. Sin embargo, ¿sería irracional que un médico, entre dos teorías 

terapéuticas que son ambas falaces, elija aquella que soluciona mas casos y salva a más 

enfermos? Son preguntas que la teoría de la ciencia no puede responder de modo 

satisfactorio sin acudir a la ética y a la metafísica que la sustenta. 

 

 

* Conclusión: La filosofía de la ciencia ha favorecido una actitud de modestia 

epistemológica. Gracias a ello, la ciencia ha reconocido que debe aprender a 

escuchar a otras disciplinas y que por sí misma no puede autoconstituirse en 

el último tribunal al que se tenga que apelar para decidir la verdad. 

 



 95 

 
ESQUEMAS 

PARA UNA SÍNTESIS DE 

FILOSOFÍA DE LA INTELECCIÓN 

Y TEORÍA DEL CONOCIMIENTO 
 

1. EL PROBLEMA CRÍTICO  

 

1.1 La posibilidad del conocimiento 

 

1.1.1 Escépticos 

 

1) Sofistas.  

 

2) Escepticismo postaristotélico.  

 

3) Argumentos escépticos 

 

4) Examen de los argumentos escépticos 

 

5) Conclusión 

 

1.1.2 Dogmáticos 

 

1) El dogmatismo ingenuo  

 

2) El dogmatismo crítico 

 

1.2 El origen del conocimiento 

 

1.2.1 Empirismo cientificista o naturalismo 

 

1) Declaraciones de los filósofos 

 

2) Argumentos empíricos 

 

3) Examen de los argumentos empiristas 

 

4) Conclusión 



 96 

 

1.2.2 Racionalismo apriorista o intelectualismo 

 

1) Declaraciones de los filósofos 

 

2) Argumentos racionalistas 

 

4) Examen de los argumentos racionalistas 

 

5) Conclusión 

 

1.2.3 Síntesis conclusiva a la cuestión del origen del conocimiento 

 

1.3 El contenido del conocimiento 

 

1.3.1 Fenomenismo  

 

1.3.2 Idealismo 

 

1) Declaraciones de los filósofos 

 

2) Argumentos idealistas 

 

3) Examen de los argumentos idealistas 

 

4) Conclusión 

 

1.3.3 Realismo 

 

1) Modalidades del realismo 

 

a) Realismo ingenuo 

b) Realismo natural 

c) Realismo crítico  

d) Realismo hermenéutico.  

 

2) El realismo y el problema de los universales 

 

 Realismo exagerado 

 



 97 

 Nominalismo 

 

 Realismo moderado 

 

Otros filósofos realistas: 1º) los representantes de la fenomenología existencial como 

Edmund Husserl (1859-1938), Martin Heidegger (1889-1976), Max Scheler (1875-

1928) y Maurice Merleau Ponty (1908-1991), entre otros; 2º) Los neo/escolásticos 

como Jacques Maritain (1882-1973), Étienne Gilson (1884-1978), Karl Rahner 

(1904-1984), Emerich Coreth (1919-  ) y Erasmo Bautista (1954- ); 3º) algunos 

filósofos de inspiración cristiana como Xavier Zubiri Apalategui (1898-1983), Karol 

Jozef Wojtyla (1920- ) y Hans Urs von Balthasar Pietzcker (1905-1988); 4º) y 

finalmente las propuestas realistas de Donald Davidson (1917- ), Edgar Morin (1921- 

), Hilary Putnam (1926- ) y José Antonio Marina (1939- ). 

 

3) Afirmaciones fundamentales 

 

1º) El contenido del conocimiento es lo real.  

2º) Lo real se conoce de modo 'objetivo-subjetivo'  

3º) Una interpretación antropomórfica y verdadera basada en lo real 

4º) El conocimiento es pasivo-activo 

 

2. EL PROCESO DEL CONOCIMIENTO SEGÚN LA FILOSOFÍA 

TRADICIONAL 

 

un «proceso ‘epistemológico’ estricto con una adecuación exigitiva» 

 

1º) Sensación  

 
facultad    medio     objeto 

 

vista     luz     color o  
longitud de honda luminosa 

oído     ondas sonoras    sonido 

gusto     alimentos    sabor 

tacto     contacto    consistencia 
y temperatura 

olfato     aire    olor o aroma 

 

memoria    recuerdo    pasado 

imaginación    creatividad    imágenes 
o fantasía     y proyectos    futuro 

sentido común    significatividad   lo significativo 



 98 

 «fis cogitativa»   atención    lo presente 
placentero o doloroso 

 

2º) Phantasma o imagen sensible  

 

3º) Intelecto paciente o pasivo y captación de la species impressa 

 

4º) Intelecto agente o activo y simple aprehensión de la species expressa 
 

facultad    medio     objeto 

 

intelecto             intelección     verdad 

voluntad    volición              bondad 

 

5º) Conversio ad phantasmata o retorno a las imágenes sensibles 

 

6º) Verbum mentis, idea, juicio, raciocinio y verbum prolatum 

 

7º) Tipos de conocimiento 

 

8º) La verdad material y la verdad formal 

 

9º) Observaciones críticas a la teoría tradicional del conocimiento 

 

3. EL VALOR DEL CONOCIMIENTO SEGÚN LA FENOMENOLOGÍA 

EXISTENCIAL (3 hrs.) 

 

1º En el conocimiento hay un objeto y un sujeto: todo conocimiento de un sujeto es 

conocimiento de un objeto.  

2º Entre ambos se establece una relación real: esta relación es la intencionalidad  

(tendere in) del sujeto y del objeto.  

3º Esta relación es una correlación: el sujeto lo es ante el objeto, y el objeto lo es ante 

el sujeto. 

4º El objeto cognoscible es noema, el sujeto cognoscente es noesis. 

5º La relación real que actualiza la intencionalidad es el elemento noérgico del 

conocimiento. 

6º El objeto, o noema, está intencionalmente presente en el sujeto cognoscente, o  

noesis. 

7º No es el ojo quien ve, ni el oído quien oye…, es el ser humano en su integridad el 

que siente, conoce, piensa, ama,...  



 99 

8º Todo conocimiento consciente es conocimiento de algo distinto del sujeto en 

cuanto sujeto; por ello, todo conocimiento tiene un contenido.  

9º El conocimiento opera un cambio en el sujeto que conoce.  

10º El objeto determina al sujeto, y el sujeto determina al objeto: lo determinado no es 

el sujeto pura y simplemente, sino la esencia del objeto en el sujeto. En otras 

palabras, el conocimiento es receptivo y espontáneo.  

11º Lo conocido significa intencionalmente un objeto de conocimiento, cuya 

existencia puede ser real o ideal. La existencia real puede ser material o espiritual. 

En cambio, la existencia ideal puede ser formal o moral.  

12º Lo que se conoce, se conoce dentro de un contexto, campo u horizonte de sentido.  

13º Lo conocido se puede articular por medio del lenguaje.  

14º Entre el intelecto y el lenguaje hay una mutua co/relación de primacía e influjo. 

15º Interpretamos lo percibido desde lo que sabemos. 

16º Interpretar es comprender, y comprender es ponernos de acuerdo dialógicamente. 

17º Hemos comprendido realmente sólo aquello que hemos podido cambiar 

mejorándolo. 

18º El único diálogo efectivo es aquél que está orientado a la comunicación 

inter/activa mediante el mutuo reconocimiento de la competencia comunicativa y 

el compromiso solidario en la acción. 

19º La hermenéutica amplía sus horizontes inter/subjetivos con la crítica de las 

ideologías y la ética cívica. 

 

4. VISIÓN SISTÉMICA DE LA INTELECCIÓN Y  DEL CONOCIMIENTO 

 

4.1. INTELIGENCIA Y REALIDAD: INTELIGENCIA SENTIENTE Y ESTÉTICA 

DE LA PERCEPCIÓN (10 hrs.) 

 

Introducción 

 

CAPÍTULO I: LA INTELECCIÓN COMO ACCIÓN: LA APREHENSIÓN 

 

CAPÍTULO II: LA APREHENSIÓN SENSIBLE 

 

1. El sentir 

2. Estructura formal del sentir  

 

* Conclusión: La aprehensión sensible consiste formalmente en ser aprehensión 

impresiva, por ello, lo formalmente constitutivo del sentir es la 

impresión. 

 



 100 

 

CAPÍTULO III: MODOS DE APREHENSIÓN SENSIBLE 

 

1. Aprehensión de estimulidad.  

2. Aprehensión de realidad. 

A) La nueva formalidad de lo aprehendido 

B) Modificación de los aspectos de esta aprehensión  

C) Índole unitaria de esta aprehensión de realidad 

 

* El hombre es el animal hiperformalizado, animal de distanciamiento. 

Distanciamiento no es alejamiento de realidad, sino un ‘distanciamiento’ 

señalizado en ella, por ello el hombre es respectivo en la realidad, pero 

independiente en ella para elegirla. 

 

 

CAPÍTULO IV: ESTRUCTURA DE LA APREHENSIÓN DE REALIDAD: 

INTELECCIÓN SENTIENTE 

 

1. La impresión de realidad 

2. Estructura de la impresión de realidad 

 A) Estructura modal 

 B) Estructura trascendental 

 C) Unidad estructural 

4.2. INTELIGENCIA Y LOGOS: LOGOS SENTIENTE Y AFIRMACIÓN 

INTELECTIVA (10 hrs.) 

 

 

 

4.3. INTELIGENCIA Y RAZÓN: RAZÓN SENTIENTE Y CONOCIMIENTO (10 

hrs.) 

4.4. EXPRESIÓN LINGÜÍSTICA DEL CONOCIMIENTO Y TEORÍA DEL 

DIÁLOGO (5 hrs.) 

4.5. LA COMPRENSIÓN HERMENÉUTICA DEL CONOCIMIENTO (5 hrs.) 

4.6. PROSPECTIVA DEL CONOCIMIENTO: FACTICIDAD Y VALIDEZ (5 hrs.) 

 

 

CAPÍTULO IV: LA ESTRUCTURA FORMAL DE LA APREHENSIÓN DE 

REALIDAD: INTELECCIÓN SENTIENTE 

 

 



 101 

1. La impresión de realidad: sus dos momentos, sentir y realidad 

 

1.2. La unidad de los dos momentos: índole formal.  

 

 

 

* La inteligencia sentiente es una sola facultad constituida por dos potencias 

esencialmente distintas: sentir e intelegir. La facultad de la inteligencia sentiente es 

una habitud, es decir, un modo de habérselas con la realidad. 

 

 

 

2. Estructura de la impresión de realidad 

 

2.1. Estructura modal de la impresión de realidad 

 

2.1.1. Diversidad de los sentires como modos de intelección 

 

Contenido 

 

once órganos  

vista 

oído 

olfato 

gusto 

tacto (suavidad, dureza) 

sentido térmico (calor, frío) 

sensación de placer o dolor 

sentido de contacto-presión 

sensibilidad laberíntica y vestibular 

kinestesia (sentido muscular, tendinoso y articular) 

cenestesia (o sensibilidad visceral) 

 

Modo o forma: doble perspectiva: desde el sentir intelectivo y desde la intelección 

sentiente. 

A) Sentir intelectivo:  

 

eidéticamente «delante», «ante mí»   presencia eidética 

presentación «notificante»     noticia 

presencia como «rastro»     rastro 



 102 

presente como «fruible»     fruición 

«nuda» presentación     nuda realidad 

«hacia» o presentación direccional    hacia 

«temperante»       atemperamiento 

«afectante»       afectamiento (influjo) 

algo «junto» a mí      proximidad 

«posición»       posición 

presente a sí mismo o «intimidad»   intimidad 

 

B) Intelección sentiente.  

 

videncia 

auscultación (escucha) 

rastreo 

aprehensión fruitiva (sabor, saber sabiduría) 

tanteo 

tensión dinámica (kinestesia) 

atemperación 

afección 

aproximación 

orientación 

intimación con lo real (penetración íntima en lo real) 

 

2.1.2. Unidad de los sentires como modos de intelección 

 

 

 

* La intelección sentiente es intelección de realidad modalmente estucturada y 

unitaria gracias a la unidad del momento de formalidad de la impresión de 

realidad. 

 

 

 

2.2. Estructura trascendental de la impresión de realidad 

 

 La estructura unitaria de la impresión de realidad es una estructura 

trascendental porque trasciende todos los contenidos de los sentires intelectivos. 

 

Lo que es trascendental es la realidad en impresión, por tanto, la trascendentalidad 

está en la realidad. Esta trascendentalidad no es concipiente y logicizante, sino 



 103 

intelectivamente sentiente. Es una trascendentalidad comunicativa, ‘ex-tensiva’, 

abierta, respectiva, abierta a sí misma (suificante) y a su propio contenido, abierta al 

mundo (mundificante),  

 

* Esta acepción de trascendentalidad exige la superación de la dualidad entre intelegir 

y sentir, en el marco de la filosofía de la intelección sentiente. 

 

 

2.3. Unidad estructural de la impresión de realidad 

 

 La estructura modal configura los modos internos a la impresión de la 

realidad; la estructura trascendental asegura la apertura respectiva a la suidad 

mundanal. Ambas son dos aspectos que constituyen la unidad de la impresión de 

realidad. 
 

CAPÍTULO V: LA ÍNDOLE ESENCIAL DE LA INTELECCIÓN SENTIENTE 

 

la sola actualidad de la presencia  

1. ¿Qué es actualidad? 

2. La actualidad como intelección 

 

 

* Por tanto, lo formalmente propio de la actualidad intelectiva es ser pura actualidad, 

y no poder ser otra cosa que actualidad. 

 

 

3. La actualidad como impresión (sentiente) 

 

4. Unidad formal de la intelección sentiente 

 

* En lugar de «logificar» la intelección es necesario «inteligizar» el logos, 

considerándolo un modo de actualización intelectiva «común». 

CAPÍTULO VI: ¿QUÉ SIGNIFICA ‘REALIDAD’ DE LO SENTIENTEMENTE 

INTELEGIDO? 

 
1) La realidad 

2) Lo real 

3) El ser de lo real 

 



 104 

VII. LA REALIDAD EN LA INTELECCIÓN SENTIENTE: LA VERAD REAL 

 

1 ¿Qué es este «en» intelectivo? (la verdad real), y, 2 ¿Cuáles son los aspectos estructurales 

de este «en» intelectivo? (dimensiones de la verdad real). 

 

1) La verdad real 

es la ratificación actualizada intelectivamente de la realidad.  

2) Dimensiones de la verdad real 

 

 

* No somos nosotros lo que vamos a la verdad real, sino que la verdad real nos tiene en su 

seno. No poseemos la verdad real sino que la verdad real nos tiene poseídos por la 

fuerza de la realidad que nos atrae hacia otros modos de intelección, además de la 

aprehensión primordial.  

 

 

 

VIII. MODO PRIMARIO DE INTELECCIÓN: LA APREHENSIÓN PRIMORDIAL DE 

REALIDAD 

 

1. ¿Qué es intelegir? 

2. ¿Qué es la modalización del intelegir? 

3. ¿Cuál es el modo primario y radical del intelegir? La aprhensión primordial de realidad 

 

IX. LOS MODOS ULTERIORES DE INTELECCIÓN 

 

1. ¿Qué es ulterioridad? 

2. Los modos ulteriores de actualización  

 

 

* Respectividad campal y respectividad mundanal: éstas son dos dimensiones de la 

trascendentalidad abierta de la realidad aprehendida primordialmente. La actualidad 

campal y la actualidad mundanal son distintas modalidades de la actualización respectiva 

de lo real. Y cada una de estas actualizaciones determina un modo propio de intelección: 

logos y razón. 

 

 

3. Modos ulteriores de intelección 

 

 

 

* Ni el logos ni la razón tienen que alcanzar la realidad, sino que por el contrario, la realidad 

está ya actualizada por la intelección sentiente. 



 105 

 

 

 

X. LA INTELECCIÓN SENTIENTE Y LAS ESTRUCTURAS HUMANAS 

 

 La intelección sentiente influye profundamente en las estructuras humanas y sus 

procesos, configurándolas en una unidad antropológica de sentido. 

 

1) La intelección influye en los afectos y sentimientos, y en la volición. La intelección 

sentiente es el influjo determinante de las estructuras humanas conocidas como sentimiento 

afectante y voluntad tendente. Esta postura no es un intelectualismo, sino un 

inteleccionismo. 

 

2. Existe una unidad intrínseca y radical entre las diversas estructuras antropológicas, entre 

los tres modos de intelección, y entre los tres aspectos del sentir: «suscitación-modificación 

tónica-respuesta», «afección alteridad, fuerza de imposción (noérgica)».  

 

 

* Conclusión: El hombre es la unidad coherencial primaria que asume formalmente la 

estructura del sentir animal, vertiéndose en la realidad; por ello el hombre es el animal 

de realidades: su intelección es sentiente, su sentimiento es afectante y su volición es 

tendente.  

 

 

 

* No es la vida lo que nos fuerza a pensar, sino que es la intelección lo que nos fuerza a vivir 

pensando. 

 



 106 

4.2. INTELIGENCIA Y LOGOS: LOGOS SENTIENTE Y AFIRMACIÓN 

INTELECTIVA  
 

CAPÍTULO I: INTRODUCCIÓN 

 

Campo es un ámbito de realidad que aloja determinados aspectos de lo real  

 

SECCIÓN 1: LA INTELECCIÓN DE LO REAL EN EL CAMPO DE 

REALIDAD 
 

CAPÍTULO II: EL CAMPO DE REALIDAD 

una dimensión de la formalidad de realidad de lo real 

 

1) Caracteres generales del campo de lo real 

 

a) Primer plano  

b) Fondo 

c) Periferia 

 

2) Concepto estricto de campo 

 

a) El campo es algo en las cosas reales mismas  

b) El campo es «algo más» que cada cosa real 

 

3) Estructura interna del campo mismo 

 

dos aspectos: el aspecto del «entre», y el aspecto de «funcionalidad». 

 

a) Unas cosas «entre» otras  

b) Unas cosas en «función» de otras 

 

CAPÍTULO III: LO REAL CAMPALMENTE INTELEGIDO: EL LOGOS SENTIENTE 

 

 

1) La intelección campal en cuanto tal 

 logos: decir declarativamente algo acerca de algo 

 

a) Légein es reunir, recoger 

b) Légein es contar, decir 

c) Logos es nous 

 

 Logos es re-actualización campal de la intelección primordial 

 



 107 

2. La estructura básica y originaria del logos 

 

 

a) Dualidad  

b) Dinamicidad  

 

 

 

* No vamos hacia la realidad, sino que estamos ya en ella y retenidos por ella. La realidad 

nos impele revertientemente para ser intelegida campalmente. Esto es consecuencia del 

aspecto noérgico de la intelección humana.  

  

 

 

c) Medialidad  

 

 

* La estructura básica y originaria del logos es ser una intelección campal de carácter dual, 

dinámico y medial. Pero su estructura formal tiene dos aspectos: estructura dinámica y 

estrutura medial. A esta estructura formal se dedican las dos siguientes secciones. 

 

 

 

SECCIÓN 2: ESTRUCTURA FORMAL DEL LOGOS SENTIENTE I: EL 

LOGOS COMO MOVIMIENTO, COMO ESTRUCTURA 

DINÁMICA 

 

 
CAPÍTULO IV: DISTANCIACIÓN IMPELENTE DE LA COSA 

 

 

1) ¿Qué es distancia? 

2) ¿Qué es «tomar distancia»? 

3) ¿Cuál es la estructura propia de lo aprendido en la acción de distanciación? 

 

 

 

 * La distanciación conduce a la afirmación, la distanciación de la cosa se transforma en 

intelección afirmativa. Intelegir lo real en distancia es afirmar. 

 

 

 



 108 

CAPÍTULO V: INTELECCIÓN AFIRMATIVA: INTELECCIÓN DISTANCIADA 

RETRACTIVA DE LO QUE LA COSA ES EN REALIDAD 

 
 

1) ¿Qué es afirmar? 

 

 

* Afirmar no es sólo una acción mía, sino además, un modo de estar ya firmemente en lo real 

 

 

2) ¿Cuáles son las formas de afirmación? 

 

3) ¿Cuáles son los modos de afirmación? 

 

 

SECCIÓN 3: ESTRUCTURA FORMAL DEL LOGOS SENTIENTE II: EL 

LOGOS COMO ESTRUCTURA MEDIAL 
 

 

CAPÍTULO VI: LA DETERMINACIÓN DEL LOGOS EN SÍ MISMA 

 

 La determinación procede de lo real. 

 

1) ¿Qué es la determinación del logos en cuanto tal?: la evidencia 

 

2) ¿Cuáles son los caracteres intrínsecos de la evidencia? 

 

 

 

* La evidencia es siempre noérgica, y es una exigencia impuesta por la fuerza impositiva de 

lo real. 

 

 

 

* La intelección medial es una intelección determinada por la evidencia, que confiere a la 

intelección afirmativa, al logos, un carácter propio: la verdad.  

 

 

 
CAPÍTULO VII: LOGOS SENTIENTE Y VERDAD 

 



 109 

La verdad es cualidad de toda intelección, pero no toda intelección es afirmación. Hay que 

investigar la relación entre verdad y realidad, y entre realidad y ser. 

 

1) ¿Qué es verdad (formal)? Verdad formal es la mera actualización intelectiva de lo real 

(verdad material). 

 

2) Verdad y realidad. Hay distintos modos de verdad (formal): 

 

a) La verdad simple o real.  

b) La verdad dual.  

c) La unidad de la verdad.  

 

3) Verdad, realidad y ser. La aprehensión primordial intelige lo real (verdad simple o real); 

el logos sentiente intelige lo real en realidad (verdad dual); la razón abre el horizonte 

mundanal de la realidad al ser. Sin embargo, el ser está incluido de manera oblicua, 

atemática e implícita en toda intelección.  

 

 

 

* Al aprehender primordialmente lo real oblicuamente se intelige lo real siendo en un 

campo, por la re-actualización intelectiva de logos sentiente, y se intelige racionalmente 

el horizonte mundanal de la realidad que remite a una explicación metafísica del sentido 

de toda la realidad existente. Al tematizar esta explicación metafísica se va develando el 

sentido del ser. 

 

 

 

El logos es movimiento intelectivo; en cambio la razón es una marcha desde el campo al 

mundo. El campo sentido es un ámbito específico del mundo, por ello la razón es sentiente. 

 

 

 

4.3. INTELIGENCIA Y RAZÓN: RAZÓN SENTIENTE Y 

CONOCIMIENTO (10 hrs.) 
 

CAPÍTULO I: INTRODUCCIÓN 

La razón sentiente es la intelección de la realidad total.  

 

Razón es un modo de intelección que va en marcha, desde lo real (aprehendido 

primordialmente) y desde el campo (intelegido por el logos), hacia el horizonte del mundo 

para intelegir la configuración total de la realidad.  

 



 110 

Las dos cuestiones fundamentales que hay que tratar son: la marcha y el conocer.  

 

SECCIÓN 1: LA MARCHA MISMA DEL INTELEGIR 
 

CAPÍTULO II: ¿QUÉ ES MARCHA? 

 

La apertura de lo real funda la excedencia, y la excedencia funda la respectividad. 

La respectividad solidaria de lo real es lo que constituye el mundo: el mundo es la unidad 

de todo lo real en el horizonte total de la realidad (= mundanidad). Mundo es la función 

trascendental del campo y del cosmos
23

 entero.  

 

 

* «Marcha» es la actividad pensante que cursa por la realidad. Es búsqueda intelectiva de la 

realidad total. 

 

 

 

CAPÍTULO III: LA MARCHA EN CUANTO INTELECCIÓN 

 

«Pensar» es la actividad intelectiva de la razón; «razón» es el modo de intelección del pensar. 

 

1) La actividad del intelegir en cuanto actividad: el pensar 

 

a) ¿Qué es actividad?  

 

b) ¿Qué es actividad pensante?  

 

 

 

* Lo real es «dato-de» lo real y «dato-para» el pensar. Lo real «da» que pensar. Sin lo real 

no hay pensar. El «dato-de» se consuma en el «dato-para». 

 

 

 

* Pensar es pesar intelectivamente, sopesar lo real en el campo respectivo dentro del 

horizonte del mundo, que en su conjunto es la realidad sopesada por el intelecto 

(Hilary Putnam: realismo interno). El peso intelectivo de la realidad son justamente las 

razones; por ello se habla de «razones de peso». 

 

 

                                                           
23

 Zubiri distingue entre «mundo» y «cosmos»: “no confundamos pues mundo y cosmos. Puede haber muchos 

cosmoi en el mundo, pero no hay sino un solo mundo”. Inteligencia y razón, Ed. Alianza, Madrid, p. 20. 



 111 

2) El modo de intelección de la actividad pensante: la razón 

 

a) ¿Qué es «razón»? 

 

a1) La razón como mía 

 

Una verdad que está llamada a no ser violentamente derogada ni decapitada, sino a 

superarse continuamente.  

 

 

* La razón es la intelección en la que la realidad profunda (mundanal) está actualizada de 

manera problemática. La razón nos lanza a inquirir lo real en profundidad. La razón es la 

búsqueda intelectiva del sentido configurador del mundo. 

 

 

a2) La razón como razón de las cosas 

 

 

* La razón es dada, no se tiene sólo posesivamente. La razón es simultáneamente mía y de lo 

real.   

 

 

 

* Realidad y ser no son lo mismo. Ser es la actualidad de lo real en el mundo (acento 

metafísico). Realidad es la formalidad de lo real (acento intelectivo). El ser se funda 

intelectivamente en la realidad y tiene su razón en ella. La última instancia intelectiva de 

lo real es la realidad. La realidad se funda metafísicamente en el ser y tiene su sentido en 

él. La última instancia metafísica de lo real es el ser. 

 

 

 

* La razón como principio de las cosas no es «razón de ser», sino que por el contrario es 

«razón del ser». El ser es la razón metafísica de la realidad. La realidad es la razón 

intelectiva del ser. 

 

 

a3) La unidad de la razón 

 

 

* Lo real en sí mismo no es ni racional ni irracional; es pura y simplemente real. Sólo es lo 

uno o lo otro cuando cae en el ámbito de la razón, es decir, cuando es realidad actualizada 

pensantemente.  



 112 

 

 

b) El orto (origen, nacimiento, aparición) de la razón 

 

c) Razón y realidad 

 

La fuerza noérgica de lo real no arrasa con la libertad humana, dado que paradójicamente la 

realidad nos fuerza a ser libres, la razón puede ser creativa porque es libre, pero no por ello 

arbitraria.  

 

c1) El «problema» de la razón  

 

c2) El punto de partida de la marcha de la razón 

 

c3) El ámbito de la intelección racional 

 

c4) Carácter propio de la búsqueda intelectiva 

 

 

CAPÍTULO IV: EL OBJETO FORMAL DE LA ACTIVIDAD RACIONAL 

 

 

1) ¿Cuál es el carácter formal del objeto de la razón? 

 

2) La posibilidad se inscribe positivamente en lo real 

 

3) Lo real conduce a la posibilidad 

 

SECCIÓN 2: ESTRUCTURA DE LA INTELECCIÓN RACIONAL: EL 

CONOCER 
 

El conocer es la estructura de la marcha intelectiva racional. 

 

CAPÍTULO V: ¿QUÉ ES CONOCER? 

 

 

 

* Toda teoría del conocimiento ha de fundarse en una previa filosofía de la 

intelección, y no viceversa, como si intelegir fuera sinónimo de conocer. Este giro 

representa una revolución en el planteamiento moderno del conocimiento que ha 

hecho una amputación devastadora y reductiva. Este desplazamiento que va desde una 



 113 

teoría del conocimiento a una filosofía de la intelección podría llamársele el giro 

intelectivo en la filosofía del siglo XX. 

 

 

 

CAPÍTULO VI: ESTRUCTURA FORMAL EL CONOCER 

 

1) La objetualidad 

 

a) ¿Qué es objetualidad? 

 

b) Transformación de la realidad campal en objeto real 

 

2) El método 

 

a) ¿Qué es método?  

 

b) Estructura del método 

 

3) La verdad racional 

 

a) La verdad en la razón: el encuentro 

 

b) La esencia de la verdad en encuentro 

 

c) Carácter intrínseco de la verdad racional 
 

 

4.4 INTELIGENCIA CREADORA 

 

4.4.1 PRESENTACIÓN DE LA INTELIGENCIA CREADORA 
 

4.4.2 LA MIRADA INTELIGENTE 
 

4.4.3 IDENTIFICAR Y RECONOCER 
 

4.4.4 EL MUNDO Y EL LENGUAJE 

 

4.4.5 EL MOVIMIENTO INTELIGENTE 
 



 114 

4.4.6 LA ACTIVIDAD ATENTA 

 

4.4.7 LA MEMORIA CREADORA E INTELIGENTE 
 

4.4.8 EL SEXTO SENTIDO 
 

4.4.9 TRATADO DEL PROYECTAR 

 

4.4.10 LAS ACTIVIDADES DE BÚSQUEDA 
 

4.4.11 LAS ACTIVIDADES DE EVALUACIÓN 
 

4.4.12 YO OCURRENTE Y YO EJECUTIVO 
 

4.41 INTELIGENCIA E INGENIO: SU ELOGIO Y REFUTACIÓN 
 

4.4.1
1
 EL JUEGO DEL INGENIO 

 

4.4.2
1
  ¿CÓMO JUEGA LA INTELIGENCIA? 

 

4.4.3
1
  ¿DE QUÉ NOS LIBERA EL INGENIO? 

 

4.4.4
1
  CRITERIOS DEL INGENIO 

 

4.4.5
1
 EL ARTE MODERNO, EJEMPLO DE ARTE INGENIOSO 

 

4.4.6
1
 LA CULTURA INGENIOSA 

 

4.4.7
1
 ELOGIO Y REFUTACIÓN DEL INGENIO 

 

4.42 EL LABERINTO SENTIMENTAL 
 

4.4.1
2
 LOS SENTIMIENTOS, EXPERIENCIA CIFRADA 

 

4.4.2
2
 SENTIMIENTOS EXÓTICOS 

 

4.4.3
2
 BIOGRAFÍA DE LOS SENTIMIENTOS 

 

4.4.4
2
 JORNADA PRIMERA: LA ENTRADA AL LABERINTO 

 

4.4.5
2
 JORNADA SEGUNDA: LA REALIDAD Y EL DESEO 

 



 115 

4.4.6
2
 JORNADA TERCERA: LOS SENTIMIENTOS Y LA MEMORIA 

PERSONAL 
 

4.4.7
2
 JORNADA CUARTA:  LA EVALUACIÓN DEL YO 

 

4.4.8
2
 JORNADA QUINTA: UN LABERINTO DENTRO DEL LABERINTO. EL 

AMOR 
 

4.4.9
2
 JORNADA SEXTA: CRÍTICA DEL MUNDO AFECTIVO. LA LABOR DE 

LA INTELIGENCIA CREADORA 
 

4.4.10
2
 JORNADA SÉPTIMA: BUENOS Y MALOS SENTIMIENTOS 

 
4.5. EXPRESIÓN LINGÜÍSTICA DEL CONOCIMIENTO, VERDAD Y TEORÍA 

DEL DIÁLOGO  

 

4.5.1 VERDAD, VALIDEZ Y CONSENSO 

 

4.5.2 LÍMITES DE UNA TEORÍA DISCURSIVA ACERCA DE LA VERDAD 

 

4.5.3 APORTES PRAGMÁTICO/FORMALES PARA UNA TEORÍA 

POST/DISCURSIVA DE LA VERDAD 

 

4.6. LA COMPRENSIÓN HERMENÉUTICA DEL CONOCIMIENTO 

 

4.6.1 ¿QUÉ ES UNA COMPRENSIÓN HERMENÉUTICA? 

 

4.6.2 MODELO ANALÓGICO DE REALISMO HERMENÉUTICO 

 

4.6.3 LA COMPRENSIÓN DE UNA VERDAD RELATIVAMENTE RELATIVA 

 

4.7 CONOCIMIENTO Y COMPLEJIDAD  

 

4.7.1 COMPLEJIDAD CONTRA SIMPLIFICACIÓN Y CONTRA COMPLETUD 

 

4.7.2 LA INTELIGENCIA CIEGA 

 

4.7.3 EPISTEMOLOGÍA Y COMPLEJIDAD 

 



 116 

4.8 PROSPECTIVA DEL CONOCIMIENTO: VERDAD, VALIDEZ Y 

VIABILIDAD  

 

5. EXCURSO SOBRE LA VERDAD Y LA CIENCIA: LA EPISTEMOLOGÍA 

CONTEMPORÁNEA (3 hrs.) 

 

5.1 Karl Raimund Popper (1902-1990): el racionalismo crítico 

5.2 Thomas Samuel Kuhn (1922-1996): las revoluciones científicas 

5.3 Imre Lakatos (1922-1974): los programas de investigación científica 

5.4 Paul K. Feyerabend (1924-1994): el anarquismo metodológico  

5.5 Larry Laudan: la metodología de las tradiciones de investigación 

 

* Conclusión 

 

 



 117 

GUÍA PARA EL EXAMEN FINAL  

DE FILOSOFÍA DE LA INTELECCIÓN 

Y TEORÍA DEL CONOCIMIENTO 
 

 

1. ¿En qué consiste el problema crítico?  

2. ¿Cuáles son las preguntas que pretende resolver el problema crítico? 

3. ¿Cuáles son las corrientes filosóficas que responden a las preguntas acerca del problema 

crítico? 

4. ¿Qué pregunta corresponde a la posibilidad del conocimiento? 

5. ¿Qué pregunta corresponde al origen del conocimiento? 

6. ¿Qué pregunta corresponde al contenido del conocimiento? 

7. ¿Qué corrientes filosóficas responden a la pregunta sobre la posibilidad del conocimiento? 

8. ¿Qué corrientes filosóficas responden a la pregunta sobre el origen del conocimiento? 

9. ¿Qué corrientes filosóficas responden a la pregunta sobre el contenido del conocimiento? 

10. ¿Cuál es la respuesta escéptica? 

11. ¿Cuál es la respuesta dogmática? 

12. ¿Cuál es la respuesta empírica? 

13. ¿Cuál es la respuesta racionalista? 

14. ¿Cuál es la respuesta fenomenista? 

15. ¿Cuál es la respuesta idealista? 

16. ¿Cuál es la respuesta realista? 

17. Menciona algunos personajes que han profesado en sus doctrinas filosóficas algunas 

ideas escépticas. 

18. Menciona algunos personajes que han profesado en sus doctrinas filosóficas algunas 

ideas empíricas.  

19. Menciona algunos personajes que han profesado en sus doctrinas filosóficas algunas 

ideas racionalistas. 

20. Menciona algunos personajes que han profesado en sus doctrinas filosóficas algunas 

ideas idealistas. 

21. Enuncia los argumentos empíricos. 

22. Menciona algunos personajes que han profesado en sus doctrinas filosóficas algunas 

ideas realistas. 

23. Enuncia los argumentos racionalistas. 

24. Enuncia los argumentos idealistas. 

25. Enuncia los argumentos escépticos. 

26. Indica las respuestas que se dan a los escépticos después de un examen crítico de sus 

argumentos. 

27. Indica las respuestas que se dan a los empiristas después de un examen crítico de sus 

argumentos. 

28. Enuncia los afirmaciones fundamentales del realismo. 

29. Indica las respuestas que se dan a los racionalistas después de un examen crítico de sus 

argumentos. 



 118 

30. Indica las respuestas que se dan a los idealistas después de un examen crítico de sus 

argumentos. 

31. ¿A qué conclusión llegamos respecto al idealismo? 

32. ¿A qué conclusión llegamos respecto al racionalismo? 

33. ¿Cuál es la doctrina del dogmatismo ingenuo y cuál la del dogmatismo crítico? 

34. ¿A qué conclusión llegamos respecto al escepticismo? 

35. ¿A qué conclusión llegamos respecto al empirismo? 

36. ¿Qué observaciones críticas se le pueden hacer al dogmatismo ingenuo? 

37. ¿Qué síntesis conclusiva puede hacerse entre empirismo y racionalismo respecto a la 

cuestión del origen del conocimiento? 

38. ¿Cuáles son las tres propuestas que sostiene el fenomenismo? 

39. ¿Cuáles son las cuatro modalidades del realismo? ¿Especifica brevemente qué sostiene 

cada una?  

40 ¿Cuáles son las tres respuestas medievales al problema de los universales? 

41. Menciona siete nombres de los otros filósofos realistas que han fecundado la solución 

moderada del realismo con sus nuevos aportes. 

42. ¿Qué significa que hay un «proceso ‘epistemológico’ estricto con una adecuación 

exigitiva» según la filosofía tradicional? 

43. ¿A grandes rasgos, cuáles son los elementos del proceso gnoseológico realista? 

Menciona al menos seis 

44. Describe brevemente los tres primeros puntos (sensación, phantasma, intelecto paciente) 

del proceso gnoseológico realista. 

45. Describe brevemente en que consiste el papel del intelecto agente, la conversio ad 

phantasmata y el verbum mentis/prolatum del proceso gnoseológico realista. 

46. ¿Qué tipos de conocimiento y qué tipos de verdad se pueden distinguir según la filosofía 

tradicional? 

47. ¿Qué observaciones críticas se pueden hacer a la teoría tradicional del conocimiento? 

48. Escribe las diez primeras afirmaciones de la fenomenología existencial acerca del valor 

de conocimiento. 

49. Escribe las últimas diez afirmaciones de la fenomenología existencial acerca del valor de 

conocimiento. 

50. Especifica la adecuación exigitiva entre facultad, medio y objeto que corresponde a los 

sentidos externos e internos. 

51. Describe en sus rasgos más generales el proceso psicológico del conocimiento según la 

filosofía tradicional. 

52. ¿Qué es la realidad? 

53. ¿Qué es lo real? 

54. ¿Qué es la aprehensión primordial? 

55. ¿Qué es logos? 

56. ¿Qué es razón? 

57. ¿Dentro de que tipo de filosofía se ubica el problema del conocimiento? 

58. ¿Qué es inteligencia sentiente y sensación inteligente? 

59. ¿Qué significa que la intelección humana es actualización presencializadora de lo real? 

60. ¿Qué es intelegir? 



 119 

61. ¿Qué es la aprehensión sentiente? 

62. ¿Qué es sentir? 

63. ¿Cuáles son los dos modos distintos de aprehensión sentiente? 

64. ¿Cuáles son los once órganos receptores de la sensibilidad? 

65. ¿Cuál es la esencia formal de la intelección sentiente? 

66. ¿Qué es actualidad? 

67. ¿Cuáles son los caracteres de lo real? 

68. ¿Qué es la verdad real? 

69. ¿Cuáles son los modos de intelección? 

70. ¿Cuál es el modo primario y radical del intelegir? 

71. ¿Cuáles son las tres estructuras antropológicas? 

72. ¿Qué es un campo de realidad? 

73. ¿Cómo está constituida la triple dimensión del campo de realidad? 

74. ¿Cuáles son las dos fases que implica el movimiento intelectivo del logos? 

75. ¿Qué es afirmar? 

76. ¿Cuáles son las tres formas de afirmación? 

77. ¿Cuáles son los seis modos de afirmación? 

78. ¿Qué es la verdad afirmada? 

79. ¿Qué es la marcha de la razón? 

80. ¿Qué es pensar? 

81. ¿Cuál es el carácter formal del objeto de la razón? 

82. ¿Qué es conocer? 

83. ¿Cuáles son los tres elementos que constituyen la estructura formal del conocer? 

84. ¿Qué es método? 

85. ¿Qué es la verdad racional? 

86. ¿Qué relación hay entre intelecto, razón, pensamiento y conocimiento? 

87. Completa la siguiente frase: “La verdad también es divertida, deslumbrante, 

enigmática,… 

88. ¿Qué es la «inteligencia»?  

89. ¿Cuáles son las dos funciones esenciales de la inteligencia?  

90. ¿Por que la inteligencia humana es creadora? 

91. ¿Qué significa la siguiente frase?: “La inteligencia humana está transfigurada por la 

libertad”.  

92. ¿Por qué la mirada es transfigurada inteligentemente por la libertad? 

93. ¿Por qué se puede afirmar que «la mirada humana se hace inteligente»? 

94. ¿Qué es «mirar inteligentemente»? 

95. ¿Cuándo es inteligente y creadora la mirada? 

96. ¿Qué significa la siguiente frase?: «Al percibir le damos significado a un estímulo».  

97. ¿Qué es percibir? 

98. ¿Cuáles son las dos operaciones básicas de la inteligencia al percibir? 

99. ¿Qué capacidad mejora la calidad de la percepción?  

100. ¿Qué significa la siguiente frase?: «Percibimos desde lo que sabemos».  

101. ¿Qué significa la siguiente frase?: «El  lenguaje es el mapa del mundo que el hombre ha 

heredado de sus antepasados».  



 120 

102. ¿Cuando un sujeto aprende un lenguaje que aprende además? 

103. ¿Por qué el movimiento corporal y la creación artística son dos actividades análogas?.  

104. ¿Qué exige el movimiento inteligente? 

105. Indica una diferencia fundamental entre la inteligencia humana y la inteligencia 

artificial.  

106. ¿Qué es la atención? 

107. ¿Qué es distraerse? 

108. ¿Qué significa la siguiente frase?: «La genialidad es una desmesurada capacidad de 

atender».  

109. ¿Por qué hay que rehabilitar la función de una memoria creadora e inteligente?  

110. ¿Cuáles son las tres fuentes en donde se busca mediata o inmediatamente la 

información? 

111. ¿Por qué son importantes los «códigos de acceso» para la memoria? 

112. ¿Qué es el sexto sentido? 

113. Especifica algunas expresiones idiomáticas relacionadas con el sexto sentido. 

114. ¿Hay alguna relación entre el sexto sentido, la inteligencia y los sentimientos? ¿Cuál? 

115. ¿Qué son los proyectos? 

116. ¿Qué elementos constituyen un proyecto? 

117. ¿Cuál es la segunda gran actividad de la inteligencia que toma el relevo una vez que el 

fin está proyectado?  

118. ¿Cuáles son las dos preguntas que debe hacerse periódicamente el explorador? 

119. ¿Qué muestra y a qué ayuda una evaluación? 

120. ¿Cuáles son las tres tesis fundamentales de José Antonio Marina respecto a la 

inteligencia? 

121. ¿Qué es el «yo ocurrente»? 

122. ¿Qué es el «yo ejecutivo»? 

123. ¿Cuál es la primordial tarea de la inteligencia? 

124. ¿Qué significa la siguiente frase?: «La construcción de la libertad y de la inteligencia 

van unidas». 

125. ¿Por qué se afirma que la libertad y la inteligencia son adjetivas? 

126. ¿Es cierto que hay inteligencias múltiples? ¿Por qué?  

127. ¿Cuál es la pregunta que nos hacemos al momento de instaurar un crítica de la 

inteligencia ingeniosa? 

128. ¿Con qué elementos análogos suelen algunos vincular el ingenio? 

129. ¿Cómo se puede definir el ingenio? 

130. ¿Cuál es el método del ingenio? 

131. ¿Qué es el juego y cuál es su meta? 

132. ¿Con quién juega la inteligencia? 

133. ¿Cuál es el juego de la inteligencia que muestra de modo más claro el potencial del 

ingenio? 

134. ¿Explica qué significa que la inteligencia juega con las palabras? 

135. ¿Qué pasa cuando el ingenio se burla de la razón? 

136. ¿De qué se quiere liberar la inteligencia mediante el ingenio? 

137. ¿Quién es un aburrido? 



 121 

138. ¿De qué manera utiliza el ingenio su destreza, su habilidad y la brevedad? 

139. ¿Cuándo se hace más abstracto el arte? 

140. ¿Qué técnicas han incorporado los artistas plásticos con ingenio? 

141. ¿En qué cae el ingenio con su incansable recomenzar? 

142. ¿Cuál es la utopía latente que se afianza cuando las otras grandes utopías han 

fracasado? 

143. ¿Según Chesterton, cuál sería la religión del futuro? 

144. Describe algunos rasgos de nuestra cultura ingeniosa. 

145. ¿En nuestra cultura ingeniosa, cómo hay que interpretar la risa y el carnaval? 

146. ¿Por qué el elogio del ingenio postmoderno merece una refutación transmoderna? 

147. ¿Por qué se dice que nuestra época ingeniosa es también un tiempo melancólico? 

148. ¿Por qué se dice que el puro ingenio es insoportable? 

149. ¿Por qué se dice que el ingenio es la soltería del pensamiento? 

150. ¿Cuáles son las cuatro contradicciones fundamentales del ingenio? 

151. ¿Cuál es la instancia antropológica que fecunda al ingenio? 

152. ¿Cómo fecunda al ingenio la inteligencia creadora liberándonos de las cuatro paradojas 

del ingenio? 

153. ¿De dónde derivan las cuatro paradojas del ingenio? 

154. ¿Cuál es la época convendría construir después de la época del ingenio? 

155. ¿Qué percibimos con los sentimientos? 

156. ¿Cuál es nuestro contacto básico con la realidad? 

157. ¿A quiénes se les podría considerar como expertos en los sentimientos? 

158. ¿A dónde nos permite entrar el estudio de los sentimientos? 

159. ¿Cuál es la primera tesis fundamental de Marina respecto a los sentimientos? 

160. ¿Qué diferencia hay entre afecto, sensación, deseo, sentimiento, estado sentimental, 

emoción y pasión? 

161. ¿Menciona algunos sentimientos exóticos y especifica en qué consisten? 

162. ¿Cuáles son los sentimientos que se favorecen en la cultura occidental? 

163. ¿A qué se debe la similitud y las diferencias entre nuestros sentimientos? 

164. Describe sintéticamente el proceso genético de los sentimientos, es decir, su biografía. 

165. ¿En qué parece fundarse la seguridad y la confianza de un niño? 

166. ¿A partir de qué podemos descifrar la desconocida textura de nuestro corazón? 

167. ¿Qué sentimientos figuran como personajes en nuestras historias personales? 

168. ¿Qué es lo que se encuentra resumida en nuestros sentimientos, como si éstos fueran 

una placa holográfica? 

169. ¿Cuáles son los cuatro ingredientes fundamentales que intervienen en cada respuesta 

afectiva? 

170. ¿Describe la caracterización del personaje representado por la envidia? 

171. Menciona algunos de los diecinueve tipos de sentimientos fundamentales que aparecen 

en todas las culturas. 

172. ¿Qué es la memoria personal? 

173. ¿Cuáles son los tres ingredientes del balance sentimental? 

174. ¿Cuál es la creencia que más influye en la génesis de los sentimientos de un sujeto? 

175. ¿Cuál es el rasgo nuclear de la personalidad neurótica? 



 122 

176. ¿Qué es el temperamento, el carácter y la personalidad? 

177. ¿Cuáles son las respuestas que se pueden dar a la pregunta: cómo sabemos que amamos 

a alguien? 

178. ¿En síntesis, en qué consiste el amor? 

179. ¿Qué crítica podemos hacer a nuestra vida sentimental? 

180. ¿Qué tipo de personalidad afectiva hay que preferir? 

181. ¿En qué consiste la felicidad objetiva, y cuáles son los ingredientes sentimentales de 

felicidad subjetiva? 

182. ¿Cuáles son los tres criterios que nos sirven para evaluar nuestros sentimientos desde un 

punto de vista ético? 

183. ¿Cuál es el medio a través del cual el conocimiento es expresado? 

184. ¿Si el encapsulamiento conciencialista no es la meta del conomiento, entonces cuál es 

esa meta? 

185. ¿Si el lenguaje no se reduce al oral o escrito, entonces qué se entiende por lenguaje? 

186. ¿Enuncia algunos ejemplos de emisiones susceptibles de comprensión? 

187. ¿Cuál es la justa tarea que desempeña la argumentación? 

188. ¿Qué es la ideología desde el punto de vista de la comunicación? 

189. ¿Cuáles son las cuatro pretensiones de validez para una interacción comunicativa? 

190. ¿A qué ha renunciado la filosofía en nuestro tiempo? 

191. ¿Cuál es el criterio objetivo de la verdad y cuál el criterio formal de corrección? 

192. ¿Qué diferencia hay entre consenso racional y acuerdo estratégico? 

193. ¿Cuál es la diferencia entre verdad y objetividad? 

194. ¿Cuál es la diferencia entre verdad, validez y viabilidad? 

195. ¿Cuáles son los cuatro límites de una teoría discursiva acerca de la verdad? 

196. ¿Cuáles son los niveles de factibilidad o viabilidad en los que necesitan ser justificadas 

la verdad y la validez? 

197. ¿Cuáles son los tres componentes epistémicos que se convierten en un bien 

ético/moral? 

198. ¿Cuál es la función del mundo de la vida respecto a la verdad, la validez y viabilidad? 

199. ¿Qué es el mundo de la vida? 

200. ¿Qué elemento compartido hace que un consenso racional sea más asequible? 

201. ¿Cuál es la auténtica justificación de una verdad válida y viable? 

202. ¿Desde un punto de vista neo/pragmático, por qué la verdad es insuficiente? 

203. ¿Cuáles son los dos elementos que intervienen mientras perdura la validez de una 

verdad? 

204. ¿Podemos conocer lo absoluto absolutamente? ¿Por qué? 

205. ¿Qué se propone desde el punto de vista epistémico contra las estrategias del poder? 

206. ¿Qué es comprender? 

207. ¿En qué consiste la mejor interpretación? 

208. ¿Qué modelo hermenéutico ha propuesto Mauricio Beuchot? 

209. ¿En que consiste el modelo analógico de interpretación? 

210. ¿Cuáles son las tres disciplinas semióticas que confluyen en la hermenéutica, y en qué 

consisten? 

211. ¿Qué modelo de conocimiento de la verdad asume nuestra propuesta epistemológica? 



 123 

212. ¿Qué significa la siguiente frase: «lo ontológico se nos da epistemológicamente»? 

213. ¿Cuáles son las diversas concepciones complementarias de «verdad» que han 

favorecido las disciplinas semióticas? 

214. ¿Existe una sola y única interpretación verdadera? ¿Por qué? 

215. ¿Cómo sobrepasa o supera el realismo hermenéutico o analógico la amenaza del 

relativismo? 

216. ¿Son compatibles el realismo hermenéutico y la filosofía tradicional de los 

escolásticos? ¿Cómo? 

217. ¿Cómo se hacen compatibles el rasgo epistémico, óntico y pragmático de la verdad? 

218. ¿A qué hace referencia el aspecto relativo de la verdad, según el realismo 

hermenéutico? 

219. ¿Qué es complejidad, simplificación, complicación y completud? 

220. ¿Cuáles son los tres rasgos del paradigma de la simplificación y del paradigma de la 

complejidad? 

221. ¿Cuál es la diferencia entre racionalidad y racionalización? 

222. ¿Cuál es la prospectiva del conocimiento de la verdad válida y viable, en la cual se 

conjuga inteligentemente lo especulativo y lo práctico? 

223. ¿Cuál es la expresión más noble de la inteligencia humana? 

224. ¿Qué es la epistemología contemporánea en sentido estricto? 

225. ¿Menciona a los cinco filósofos más representativos de la epistemología 

contemporánea? 

226. ¿Qué crítica hace Popper a la inducción cuantitativa? 

227. ¿Qué es la falsación, según Popper? 

228. ¿Qué propone Thomas Kuhn para la epistemología contemporánea? 

229. ¿Qué son las revoluciones científicas? 

230. ¿Cuáles son los dos criterios que caracterizan el progreso científico? 

231. ¿Cuál es la propuesta distintiva de Imre Lakatos? 

232. ¿En qué consiste el falsacionismo metodológico sofisticado de Lakatos? 

233. ¿Qué es un programa de investigación y cómo interactúa con otros? 

234. ¿Qué es la heurística negativa y la positiva? 

235. ¿Cuál es el aporte distintivo de Paul K. Feyerabend? 

236. ¿Cuál es el único principio que acepta Feyerabend en la investigación? 

237. ¿Contra qué se opone Feyerabend en la investigación científica? 

238. ¿En qué consiste el anarquismo metodológico de Feyerabend? 

239. ¿Qué crítica hace a la ciencia Paul Feyerabend? 

240. ¿Cuál es el aporte de Larry Laudan para la epistemología contemporánea en relación 

con las tradiciones de investigación y el progreso en la ciencia? 

241. ¿Qué actitud ha sido favorecida por la filosofía de la ciencia en nuestro tiempo? 


