
 1 

 

 
CUESTIÓN CUESTIÓN TEO-FILOSÓFICA 

La fe y la razón 
 

 

HISTORIA DE LA FILOSOFÍA 

PATRÍSTICA Y MEDIEVAL 
 

 

 

 
 

 

 
Para Tomás y Aristóteles, porque me 

enseñaron que «la escasa comunicación 

y la ausencia prolongada hacen olvidar 

la amistad»... 

 

 
FACULTAD DE FILOSOFÍA 

 

UNIVERSITÄT INNSBRUCK 

Nivel: Licenciatura 3er Semestre 
 

 

 

 

Profesor: 

Pbro. Dr. Roberto García González 

 

 

 

 

Collegium Canisianum, Innsbruck, 2015 



 2 

 

 

 

 

 

 

Cada vez que me dejas ser bueno contigo, 

soy más libre. Lo que te doy me libera 

porque no me hace depender de eso que yo 

creía necesitar. 

 

«Toda amistad es un drama oculto, una serie 

de heridas sutiles». 
Cioran 

 

Mis mejores amigos son aquéllos que más 

daño me han hecho aun sin haberlo querido. 

He ahí la razón de quererles tanto: porque 

me han enseñado a sufrir por quienes ha 

valido la pena todavía no haber muerto. 

 

Ya no extraño a nadie. Ya no me duele 

nada. 

 

 



 3 

I. FILOSOFÍA DESDE EL SIGLO I HASTA EL XIV 
 

1. LOS COMIENZOS PATRÍSTICOS (7 hrs.) 
 
 

Cayeron las tres hojas postremas del último otoño helénico: escépticos, epicúreos y 

estoicos. Parecía llegar un crudo invierno mongol. La civilización mediterránea parecía 

agotada. El ocaso de la Antigüedad greco-romana se hacía cada vez más evidente. En el 

145 a.C., el Museo y la Biblioteca de Alejandría enfrentaron una gran crisis cuando el rey 

de Egipto, Ptolomeo Physkon, expulsó a los intelectuales de la ciudad de Alejandría. 

Después, en el 47 a.C., la Biblioteca, que contaba con cerca de 700 000 libros, fue 

incendiada durante la campaña militar de César en Egipto. Las pérdidas fueron 

irreversibles. Cuando Egipto es dominado por Roma la mentalidad operativa del Imperio, 

que busca resultados inmediatos, prevalecerá sin énfasis estrictamente especulativo. No 

obstante, algunas perlas son encontradas en este mar de ostras. Por ejemplo, el caso de 

Ptolomeo de Ptolemaida, en el alto Egipto (siglo II d.C) y Galeno de Pérgamo (129 d.C. 

ca.).  

 

Ptolomeo ofreció un modelo astronómico que prevalecerá durante todo el Medioevo hasta 

la revolución copernicana del Renacimiento. El modelo astronómico de Ptolomeo sostenía 

un geocentrismo en los siguientes términos: a) el firmamento es una esfera perfecta que se 

mueve con sus estrellas fijas; b) la tierra es inmóvil, está en el centro y es esféricamente 

perfecta.  

 

Himotep (542 a.C.) fue el gran médico egipcio. Hipócrates desctacó en Grecia. Y Galeno 

llegó ser médico personal del emperador Marco Aurelio y de su hijo Cómodo. Como 

médico de palacio pudo dedicarse a sus investigaciones sin preocuparse por los problemas 

económicos. Su mérito consiste en haber elaborado la enciclopedia de la medicina antigua y 

de los conocimientos auxiliares. Su influencia decisiva durante todo el Medioevo y el 

Renacimiento será impactante, sobre todo debido a su claridad teórica y a su sensibilidad 

religiosa y moral. 

 

En el 391 d.C., un nuevo acontecimiento sacude la Biblioteca de Alejandría: el obispo 

Teófilo motivó un saqueo porque equivocadamente consideraba que la ciencia pagana y su 

religión eran un peligro para la fe cristiana. Y, en el 641 d.C. los islámicos la destruyeron 

totalmente convencidos de que el Corán es el único libro que enseña la verdad. 

 

La gran Biblioteca fue el centro de los intelectuales de habla griega como Filón de 

Alejandría, quien realizó el primer intento de conciliación entre filosofía griega y 

pensamiento bíblico veterotestamentario. También en Alejandría maduró una de las dos 

escuelas teológicas más importantes del cristianismo antiguo desde el siglo II d.C. La otra 

floreció en Antioquía. Nacía así, el intento de conciliar la filosofía helénica con la fe 

cristiana.  



 4 

 

 

1.1 Siglo I: El cristianismo 
 

 

El cristianismo se presenta como una doctrina de salvación que defiende la existencia de un 

Dios único, personal, omnipotente, que es, al mismo tiempo, padre y juez de los seres 

creados por él. Dios crea el mundo de la nada, por voluntad propia, y mantiene una relación 

de providencia con el mundo, protegiéndolo y rigiendo el orden existente. 

 

Expone la teoría de la Revelación: Dios envió a su Hijo, Jesucristo, para salvar y redimir a 

la humanidad. Recoge la tradición de las religiones mistéricas que creen en un Dios que 

muere y resucita, y promete la felicidad más allá de la muerte. 

 

El canon del Nuevo Testamento quedó fijado en el 367. Pronto quedó claro que el Antiguo 

Testamento tenía que ser subsumido por la fe cristiana, e interpretado con los criterios 

aportados por los Evangelios y los otros escritos del Nuevo Testamento. Algunos se 

opusieron a esta tarea, como Marción y los gnósticos, que consideraban al Dios de la 

justicia veterotestamentaria y al Dios del amor cristiano como distintos e incluso opuestos. 

Paralelamente al cristianismo, se desarrolla, en este mismo siglo, la filosofía judía de Filón 

de Alejandría con una clara orientación neoplatónica. 
 

 

1.2 Siglos II-IV y primera mitad del V: Problema de la relación 

entre fe y razón 
  

 

A partir del siglo II, el cristianismo entra en contacto con la filosofía helenística y, a raíz de 

esta relación, se inicia uno de los problemas centrales del pensamiento patrístico y 

medieval: ¿puede servir la razón como fundamento de la fe?, ¿pueden ser la teología y la 

filosofía disciplinas complementarias? La respuesta a esta cuestión varía en función de las 

diversas tendencias tanto de la patrística griega como de la patrística latina, que 

respondieron a ciertos problemas específicos de carácter dogmático y pastoral, incluso 

contra las sectas y herejías de su tiempo. Un ejemplo de ello son los gnósticos. 
 

 

1.2.1 Los gnósticos 

 
Apelando a una interpretación equivocada del término lo/goj, especialmente apelando al 

prólogo del Evangelio de San Juan, consideraban el lo/goj como palabra –en sentido 

lingüístico e intelectual–, reveladora de la verdad al estilo helénico. De esta manera, 

quedaba patente que ignoraban el sentido semita de la noción de «dabar» relacionada con 

el compromiso, la alianza, la creación, la guía hacia el bien y la fidelidad.  

 



 5 

Con un énfasis intelectualista, los gnósticos pretendían superar la fe por medio del 

conocimiento (gno/sij), entendido como vía de salvación. Apelaban a una revelación 

especial y a una iluminación directa de carácter críptico. Propusieron una vía mística e 

iniciática que conduce al conocimiento de los misterios divinos reservada a unos cuantos 

discípulos pertenecientes a círculos cultos y refinados. Defendieron una fusión ecléctica de 

elementos griegos, cristianos y orientales a partir de los cuales explicaban la oposición 

entre Dios y materia. Su especulación dio paso a algunas herejías y dualismos como el 

maniqueísmo, propugnado por Manes, que defendía dos principios creadores, uno bueno y 

otro malo. El primero es origen del espíritu. En cambio, el segundo, de la materia. 
 

 

1.2.2 Neoplatónicos 
 

1.2.2.1 Filón de Alejandría (25 a.C. ca. - 40 d.C.) 
 

Filón preparó el desarrollo de la filosofía neoplatónica. Algunos consideran a este hebreo 

como un antecesor de los Padres porque posibilita el contacto entre judaísmo y cultura 

griega, entre Antiguo Testamento y filosofía. En esto consiste su mérito histórico. Como 

buen discípulo del judaísmo, sostiene la absoluta trascendencia de Dios: de él sólo 

podemos decir lo que no es. Distingue entre Dios y Logos, considerado como hipóstasis 

divina con rasgos similares a los de la Sabiduría bíblica. Introduce sistemáticamente la 

doctrina de la creación, concepto ignorado por el pensamiento griego. La materia del 

mundo es el principio originario del mal. Hay seres intermedios entre Dios y el mundo, los 

cuales se integran en el Logos, que es la idea de las ideas, el representante, hipóstasis y 

mediador de Dios. En este contexto, Filón de Alejandría incardina las ideas platónicas en el 

contexto de la mente de Dios. 

 

Como fiel heredero de Platón distingue en el hombre entre cuerpo y alma, pero añade la 

noción de espíritu en su acepción bíblica. Esta triple dimensión antropológica resultará 

sugerente para el futuro. Por otra parte, Filón considera que la moral es inseparable de la 

religión y que desemboca extáticamente en una unión mística con Dios. Esta doctrina 

influirá en el pensamiento de Plotino. 
 

 

1.2.2.2 Plotino (204-269 d.C.) 
 

La filosofía neoplatónica está representada, en el siglo III, por Plotino, que recoge la 

herencia de Filón de Alejandría. Su teoría es una defensa de la filosofía griega y del 

platonismo, y una síntesis del racionalismo griego y la religión. Admite la distinción 

platónica de dos mundos y la trascendencia de un principio supremo que es la Unidad 

(Dios). La realidad está constituida por una cadena de elementos que van de la unidad a la 

multiplicidad, y que surgen por emanación (peri/lamyij): E(/n o lo Uno/el nou=j o 

espíritu/el lo/goj o alma universal/las almas particulares/la materia. El proceso de 

emanación tiene un doble sentido: descendente y ascendente, de ahí que propugne un 

panteísmo, porque todo es una parte de Dios o de lo Uno. 



 6 

Intenta conciliar el dualismo de las esferas (suprasensible y sensible) del ser, y el monismo 

unificador de todo, recurriendo a escalones intermedios emanativos. «Lo Uno es todo, y 

todo es por él» gracias a las emanaciones participativas, –transformación del concepto 

platónico de me/Jecij (=participación)–. Lo primero que emana de lo Uno es el espíritu 

(nou=j); lo primero que es formado en la producción del mundo es el alma (lo/goj); el 

ínfimo grado de lo anímico lo constituye la naturaleza física, en la que el alma se reviste de 

un cuerpo; el ínfimo estrato de la emanación es la materia, que es principio de mal. Todo lo 

emanado debe emprender el retorno a lo Uno (e(pi/strofh) que es su punto de partida. En 

el hombre se realiza por medio de la moral mediante los tres estadios de purificación, 

iluminación y unión. La unión mística es el estadio supremo. 
 

  

1.2.2.3 Proclo (411-485 d.C.) 
 

Proclo sirve de modelo a la escolástica musulmana y cristiana. Su neoplatonismo parece 

una filosofía de la identidad. Primeramente se da sólo lo Uno, y después éste se hace todas 

las cosas mediante un proceso interno al mismo Uno. Primero es reposo en sí (monh/), 

luego evolución hacia lo múltiple (pro/odoj), para finalmente retornar al punto de partida 

(e(pi/strofh).  

 

El conjunto de la filosofía de Proclo es una especie de panlogismo similar al posterior estilo 

hegeliano. La terminología de Proclo será adoptada por Dionisio el Areopagita para hablar 

del pro/odoj kai\ e(pi/strofh «traducido al latín por ‘exitus’ y ‘reditus’ de la creación a 

Dios. El mismo Tomás de Aquino estructurará la Suma Teológica con estas coordenadas. 

 

Lo que los padres de la Iglesia, la escolástica medieval tomaron del neoplatonismo es 

inmenso. Algunos personajes herederos de esta tradición filosófica son: Agustín, Boecio, 

Dionisio el Areopagita, Escoto Eriúgena, Anselmo, la escuela de Chartres, Buenaventura y 

los platónicos de Cambridge, en el Medioevo; Nicolás de Cusa, en el Renacimiento; y 

Shelling y Hegel en la modernidad. Y obviamente, el influjo inmediato del neoplatonismo, 

fue muy notorio en muchos Padres de la Iglesia. Sin duda, al cerrarse la escuela de Atenas 

en 529, fue precisamente en la religión cristiana donde encontró el espíritu neoplatónico su 

cauce de pervivencia. 

 

1.2.3 Filosofía patrística 
 

1.2.3.1 Padres Apostólicos: siglo I 
 

Son los pastores de los fieles cristianos relacionados desde el siglo I con los apóstoles o con 

su predicación. Los más destacados son: Clemente Romano1, Ignacio de Antioquía2 y 

Policarpo de Esmirna3. 

                                                 
1 Consagrado obispo por el mismo San Pedro, como tercer sucesor de San Pedro, Clemente fue Papa del año 

92 al 101. 



 7 

 

  

1.2.3.2 Padres Apologistas: siglo II 
 

Los Apologistas del siglo II defendieron, contra los filósofos, la superioridad de la fe sobre 

la razón, porque ésta es limitada y no puede tener acceso directo al conocimiento de Dios. 

Consideran que fe y filosofía son independientes porque no hay compatibilidad posible 

entre el mundo celestial y el terrenal. Los representantes más destacados son Arístides de 

Atenas4, Justino5 y Taciano6 en Oriente; y Minucio Félix7 y Tertuliano8 en Occidente. 

También podría incluirse a Ireneo de Lyón (n. 130-140 d.C. ca.) como un gran difusor de la 

literatura apologética. 

 

Por ejemplo, Arístides alegaba que sólo los cristianos poseen la verdadera filosofía. Por su 

parte, Justino consideraba que sólo con los cristianos la verdad se ha hecho realidad, pues 

saben morir por ella; «la doctrina de Platón no es incompatible con la de Cristo, pero no se 

ajusta exactamente a ella».  

 

Los apologistas latinos se sintieron poco atraídos por la filosofía porque les interesaban más 

las cuestiones jurídicas y retóricas. No obstante, podemos encontrar los siguientes aportes:  

 

a) Minucio Félix escribe: «Los filósofos afirman las mismas cosas que nosotros creemos, 

no porque hayamos seguido sus huellas, sino porque ellos se dejaron conducir por un lejano 

vislumbre que brilló a sus ojos gracias a la predicación de los profetas [...] introduciendo en 

sus ensueños un fragmento de verdad». Habría que hacer la siguiente minucia crítica a 

Minucio: los filósofos griegos no conocieron la predicación de los profetas de Israel. 

Minucio exageró sus críticas a los filósofos, y algunas de ellas son injustas; por ejemplo, 

acerca de la doctrina platónica de la transmigración de las almas dice: «Esta afirmación no 

parece la tesis de un filósofo, sino más bien la injuriosa ocurrencia de un cómico». Y contra 

Sócrates escribe: «Véase por su parte a Sócrates, el payaso de Atenas, con su confesión de 

no saber nada y vanagloriándose del testimonio de un demonio mentiroso en grado sumo». 

Y agrega: «los filósofos son maestros de la corrupción». 

 

b) Tertuliano consideraba a Platón como el padre de todas las herejías. Tertuliano 

contrapone los filósofos a los cristianos. A los segundos, les llama candidatos al cielo y 

realizadores de obras. En cambio, a los primeros, discípulos de Grecia y traficantes de 

palabras. Según él, Atenas y Jerusalén no tienen nada en común, al igual que tampoco lo 

                                                                                                                                                     
2 Condenado a las fieras entre el año 110-130, posiblemente en el imperio de Trajano del año 98 a 117. 
3 Discípulo de los Apóstoles y se «sentaba a los pies de San Juan», murió mártir el 23 de febrero del 167. 
4 Escribió la apología más antigua dirigida a Adriano (117-138) o a Antonio Pío (138-161). 
5 Originario de Samaría, y se estableció en Roma entre el 138-161. 
6 De origen asirio o sirio, escribió entre el 155 y el 170. 
7 Probablemente de origen africano, vivió entre el siglo II y III. 
8 Nacido en Cartago y desempeñó su actividad literaria los últimos años del siglo II y las dos primeras 

décadas del siglo III. 



 8 

tienen la Academia y la Iglesia. La fe hace inútil cualquier otra doctrina. Los filósofos son 

los patriarcas de los herejes. La fe en Cristo y la sabiduría humana se contradicen. Y 

asegura tajantemente: “El Hijo de Dios fue crucificado: no me avergüenzo, porque es 

vergonzoso. Y el Hijo de Dios murió: en absoluto es creíble, porque es una necedad. Y fue 

sepultado y resucitó: es cierto, porque es imposible”9. Estas expresiones nos recuerdan el 

pasaje de Pablo en 1Cor 1,18ss., y podrían ser el pasado arqueológico de la convicción 

luterana posterior: credo quia absurdum10, que se asevera como si la filosofía fuera un 

eructo cultural. La ardorosa antifilosofía de Tertuliano se comprende dentro de su contexto 

histórico apologista.  

 

 

1.2.3.3 Comienzos de la Patrística en sentido estricto: siglo III 
 

Surge a partir del siglo III y se extiende hasta los siglos VII y mediados del siglo VIII, en 

los comienzos del Medioevo. Durante esta época el platonismo influye decisivamente. No 

obstante, el interés primordial es religioso y teológico, y la filosofía sólo es utilizada como 

un instrumento al servicio de la explicación coherente de la fe.  

 

Los Padres de la Iglesia defienden la unidad de la fe contra las herejías. Se ocupan de 

cuestiones teológicas y, aunque incorporan aspectos de la tradición platónica y 

neoplatónica, creen que no se debe proceder a una racionalización del dogma cristiano. La 

razón puede ayudar a entender los dogmas, pero la revelación se acepta por la fe y no por 

medio de la especulación filosófica.  

 

En el siglo III y principios del IV escriben en Occidente: Cipriano, Novaciano, Arnobio y 

Lactancio, que difícilmente muestran alguna idea filosófica original. El mismo Hilario de 

Poitiers, así como Ambrosio de Milán, tan célebres, no parecen aportar ideas filosóficas de 

relevancia, ni lo hizo tampoco Jerónimo ni Rufino. Como si todas las circunstancias 

históricas en Occidente estuvieran a la expectativa del coloso de Hipona. 

 

Entre todos los Padres griegos destacan Gregorio de Nisa (335/340-385 ca.), su hermano 

Basilio el Grande (330 ca.-379) y Gregorio de Nacianzo (330-390). En cambio, entre los 

latinos descuella la imponente celebridad de Agustín (354-430), el honorable obispo de 

Hipona la Regia, quien llegó a sugerir que habría que arrebatarle a los filósofos cuanto haya 

de verdadero en sus escritos, como si fueran injustos poseedores y reclamándolo para uso 

nuestro. Más adelante habrá que desarrollar sus intuiciones filosóficas básicas. 

 

Gracias a las reflexiones de los Padres de la Iglesia surgieron las dos escuelas más 

importantes de la antigüedad cristiana en Alejandría y en Antioquía. La primera con una 

                                                 
9 “Crucifixus est dei filius: non pudet, quia pudendum est. et mortuus est dei filius: prorsus credibile est, quia 

ineptum est. et sepultus resurrexit: certum est, quia impossibile”. TERTULLIANUS, Septimius 

Florentius, De carne Christi liber, V,4. Texto tomado de la página de autores latinos 

www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.carne.shtml. La traducción es mía. 
10 «Creo porque es absurdo». 



 9 

tendencia cristológica descendente, la otra con una tendencia ascendente e histórica. La 

Escuela de Alejandría, que estuvo representada por Clemente y Orígenes, y que había sido 

fundada desde el 180 (ca.) por Panteno, intentó conciliar el espíritu religioso con la 

especulación filosófica de manera que fuera posible un sistema teológico-filosófico 

cristiano. Así pues, se buscó la manera en que la filosofía ayudara a entender el 

cristianismo. Incluso se llegó a considerar que así como los hijos de Israel, a su salida de 

Egipto, se llevaron objetos de oro y plata, así también podría la fe aprovecharse de la 

ciencia y la filosofía.  

 

1) Clemente (150 ca., y murió antes del 215) afirmaba que la filosofía es el don de la 

providencia con el que había de prepararse a los griegos para recibir a Cristo, de modo 

similar como Dios lo hizo con los judíos revelándoles el Antiguo Testamento. Como 

pensador de la escuela de Alejandría, Clemente ha sido considerado el fundador de la 

teología especulativa porque propuso defender y profundizar la fe con ayuda de la filosofía. 

Se propone demostrar la armonía entre fe (pi/stij) y conocimiento (gno/sij), asegurando 

que la fe es el principio y el fundamento de la filosofía, que la fe es el criterio del 

conocimiento y que éste presta un auxilio casi instrumental para la fe. 

 

2) Orígenes (202 ) representa un magno esfuerzo de síntesis entre filosofía y fe. En su 

doctrina transforma las ideas platónicas en sabiduría de Dios. Defiende la doctrina relativa 

a la creación ab aeterno, pero sólo de las ideas en el Verbo y no de todos los entes 

materiales. Fue duramente atacado por su doctrina de la apokata/stasij, es decir, la 

reconstitución y redención de todo y de todos, incluso de los demonios. Sin embargo, desde 

una perspectiva histórica, sus errores se debieron más a su espíritu grande y generoso, y no 

a la ambición exhibicionista de originalidad. Hay quien lo considera como el intelecto más 

filosófico y el mayor erudito de la Iglesia antigua.   





1.2.3.4 La edad de oro de la Patrística: siglo IV y primera mitad del V

 
El emperador Constantino promulgó el edicto de Milán en el 313 para conceder libertad 

religiosa a todos los habitantes del Imperio. Los acontecimientos históricos más relevantes 

para los cristianos de esta época son: 

 

1) El concilio de Nicea I del año 325. Fue el primer concilio ecuménico en la historia de la 

Iglesia. Dio respuesta dogmática a Arrio, quien negaba la divinidad estricta de Jesús 

considerándolo un deuteroJeo/j. La solución del concilio fue la siguiente: o(moou=sioj 
[=de la misma natualeza], asentada en el primitivo credo niceno. 

 

2) El concilio de Constantinopla I del año 381 contra los pneumato/makoi que negaban la 

divinidad del Espíritu Santo. El concilio responde completando el credo niceno y fijándolo 

íntegramente, casi en su totalidad como actualmente se profesa en la Iglesia. Especialmente 

enfatizó «Señor y dador de vida» como predicamentos del Espíritu Santo. 

 



 10 

3) El concilio de Efeso del año 431 como respuesta a Eutiques que atribuía a Jesús una sola 

naturaleza (fu/sij). El concilio definió dogmáticamente: Jesucristo es verdadero Dios y 

verdadero hombre, y por tanto, se predican de él dos naturalezas distintas, «las naturalezas 

que se juntan en verdadera unidad son distintas, pero de ambas resulta un solo Cristo e 

Hijo». 

 

4) El concilio de Calcedonia del año 451, que es considerado por los historiadores como el 

concilio ecuménico más importante de toda la historia de la Iglesia. En él se rebatieron las 

tesis de Nestorio que predicaba dos personas (u(po/stasij) en Jesucristo, una humana y 

otra divina que corresponde a la Segunda de la Trinidad. La solución básica la aportó el 

Tomus ad Flavianum, que el Papa León Magno había envidado con sus delegados desde el 

año 449, fecha de la celebración del concilio hereje, después llamado, el Latrocinio de 

Efeso. Calcedonia responde: «una sola persona (u(po/stasij), la Segunda de la Trinidad; y 

dos naturalezas (fu/sij), la humana y la divina, distintas, sin confusión, sin cambio, sin 

división, sin separación». 

 

 

1.2.3.4.1 Los cuásares del siglo IV: los Padres de Capadocia 
 
Los Padres de Capadocia colocaron los puntales para la bóveda de la nueva cultura cristiana 

de la Iglesia griega. Los padres conocen el instrumental filosófico heleno, especialmente el 

platónico, y lo aprecian. 
 

1) Basilio el Grande (330/1 ca.-379), hermano de Gregorio de Nisa, llegó a escribir una 

Exhortación a  los jóvenes sobre la manera de aprovechar mejor los escritos de los autores 

paganos. Basilio no prohíbe su uso para fines educacionales. Siente un aprecio 

extraordinario por los valores permanentes del saber helenístico. 

 

2) Gregorio de Nacianzo (330-390). Incluye la discusión acerca de la fe y la razón en la 

utilización del método teológico. 

 

3) Gregorio de Nisa (335/340-385/394 ca.), el más célebre de los tres capadocios. Escribe 

convencido: «La sagrada Escritura es para nosotros la norma y la medida de todos los 

dogmas». La filosofía griega es útil, pero sólo si se le purifica de forma conveniente de los 

errores profanos. Ningún otro Padre del siglo IV hizo un uso tan vasto de la filosofía como 

Gregorio de Nisa. Estuvo influido por Platón, Plotino y los estoicos. Estaba persuadido del 

uso de la razón para probar, en lo posible, los misterios de la revelación cristiana. 

 

 

1.2.3.4.2 Otros aportes de la patrística griega 
 

Mientras que el Imperio Romano de Occidente llegó a su fin en el año 476, la cultura de la 

Iglesia griega centrada en Constantinopla, Alejandría y Antioquía siguió lozana y feraz. Un 

ejemplo de ello serán Dionisio el Areopagita (siglos V-VI), Máximo el Confesor (579/580-



 11 

662) y Juan Damasceno (650-750 ca.), que ha sido considerado el último representante de 

la patrología griega, de modo similar que a Isidoro de Sevilla (636 ) en la patrología 

latina. En su momento haremos algún comentario más amplio acerca de ellos. Por ahora 

hay que respetar el orden cronológico de los acontecimientos correspondientes al mundo 

latino de la segunda parte del siglo IV. 

 

 

1.3 San Agustín de Hipona o de Tagaste: siglo IV y V (354-430) 
 

 

Capítulo aparte merece la colosal figura de San Agustín, no obstante que comparte con los 

otros Padres similares circunstancias históricas en la segunda mitad del siglo IV. 

 

1.3.1 Vida 
 

Aurelio Agustín nació en el año 354, en Tagaste, Numidia, al norte de África, hoy Souk 

Ahras, al noreste de Argelia. Hijo de Patricio, vinculado al paganismo, y de Mónica, 

cristiana ferviente. Fue educado en el cristianismo, pero se mantuvo alejado de él durante 

una época en la que se dedicó a la retórica, gramática y literatura latinas, con especial 

predilección por Cicerón. Su conocimiento de la literatura griega fue superficial. En ese 

período de disipación se unió con una mujer, cuyo nombre se ignora. Con ella convivió 

durante quince años y tuvo un hijo de nombre Adeodato. El estilo literario de la Biblia le 

parecía rudo y bárbaro. En contraste, le impactó la obra de Cicerón –actualmente perdida–: 

el Hortensio, por su exhortación al primado de la vida filosófica. Un tiempo, se acerca a los 

gnósticos, a los maniqueos, con quienes después polemiza, y a los escépticos.  

 

Fue maestro en Tagaste, Cartago y Milán donde maduró su conversión y reencontró el 

cristianismo, sobre todo gracias a la doctrina neoplatónica de Plotino y Porfirio acerca de la 

superioridad del alma, y a la predicación de Ambrosio de Milán, que le estimulan a 

interpretar la Biblia en un sentido alegórico. La noción de lo/goj le parece la clave para 

conciliar la filosofía neoplatónica y el cristianismo. Plotino le modificó su manera de 

pensar, y la fe en Cristo cambió su manera de vivir. En el año 387 fue bautizado por 

Ambrosio.  

 

Poco después muere su madre y Agustín decide dedicarse a la vida monástica por dos años. 

En el 391 viaja a Hipona con la intención de fundar un monasterio. En esa ciudad, 

presionado por los fieles, fue ordenado presbítero para ayudar a Valerio, obispo. En el 395 

fue nombrado obispo coadjutor, y al año siguiente titular de Hipona, después de la muerte 

de Valerio. Como pastor combate el donatismo y el pelagianismo. Los primeros querían 

excluir de la Iglesia a todos los impuros; en cambio, los segundos consideraban que la 

gracia no era necesaria para la salvación. El triunfo sobre el pelagianismo representa la 

decadencia de la ética pagana y de la filosofía helénica tardía. Desde aquella periferia 

impulsó un giro decisivo en la historia de la Iglesia y del pensamiento occidental que se 

dirigen hacia la Edad Media. 



 12 

 

Víctima de la fiebre, murió en Hipona en el año 430 durante un asedio de los vándalos, 

capitaneados por Genserico. Al año siguiente, la ciudad es evacuada e incendiada en parte. 

Es probable que la biblioteca de Agustín se salvara de la destrucción. Al final de su vida 

había pensado reorganizar sus escritos anteriores para volver a tratar algunos asuntos y 

replantearlos incluso con autocrítica. Sólo comenzó su última tarea en la Retractationes.  

 

Agustín ha sido considerado como el maestro de Occidente, y el punto culminante de la 

filosofía patrística latina en su Edad de Oro, de la cual es el principal representante. Agustín 

representa la recepción definitiva del platonismo por los pensadores cristianos. Al respecto 

escribió San Agustín: ‘Nadie se ha acercado tanto a nosotros’. El influjo del platonismo y 

de los Padres en la filosofía medieval se puede medir exactamente por la pervivencia y el 

influjo de san Agustín a lo largo de la edad Media. La incorporación al cristianismo del 

pensamiento neoplatónico se mantendrá intacta hasta el siglo XIII, que es cuando se elabora 

minuciosamente una nueva síntesis. Algunos consideran que Agustín es el teólogo cristiano 

más influyente y el gran artífice de la cultura cristiana occidental. 

 

1.3.2 Obras 
 

Entre sus obras, destacan: Soliloquios, las Confesiones; Acerca de la Trinidad, su obra 

teológica maestra; La ciudad de Dios, su obra apologética maestra; y las 

Retractaciones, donde vuelve a tratar y rectifica algunas de sus tesis anteriores. 

Otras obras filosóficas son: El maestro, La inmortalidad del alma, La vida feliz y 

Contra los académicos. 

 

1.3.3 Doctrina 
 

1) Relación entre razón y fe. Según Agustín, ambas colaboran en la comprensión de la 

verdad cristiana. La razón ayuda a la fe clarificando los contenidos de ésta, y la fe estimula, 

orienta, ilumina y guía a la razón. Ambas son complementarias. Agustín parte de su propia 

experiencia, pues fue la filosofía de Plotino lo que modificó su pensamiento, y la fe en 

Cristo lo que cambio su vida.  

 

De esa manera, el esfuerzo patrístico por filosofar en la fe alcanza su madurez con Agustín, 

quien aporta los fundamentos para el surgimiento del lema posterior tan caro al Medioevo: 

«Credo ut intellegam, intellego ut credam»11, elaborado a partir del texto bíblico de Is. 7,9b 

«;s Un"mf)"t )ol yiK UnyimA)at )ol {i)»12, texto que fue traducido por los LXX así: «kai\ e)an 

mh\ pisteu/shte, ou)de\ junh=te», y que fue interpretado por Agustín de la forma 

siguiente: «Si no creéis, no entenderéis»13. Es obvio que Agustín no cita la Vulgata, pero 

                                                 
11 Creo para entender, entiendo para creer. 
12 «Si no creéis, no subsistiréis». 
13 «Nisi credideritis, non intelligetis». Cfr., AGUSTÍN DE HIPONA, Santo, De Trinitate, lib. XV, cap. 2 

[trad. cast. de ARIAS, Luis, Obras de San Agustín: tratado sobre la Santísima Trinidad (BAC, Madrid 

1943) V, 832]. La Vulgata latina había traducido «Si non credideritis, non permanebitis». 



 13 

tampoco puede haber tomado directamente la versión griega de los LXX, puesto que él 

conocía sólo superficialmente el griego. Por otra parte, el mismo Agustín reelaboró dicho 

texto en los siguientes términos: «intellectus merces est fidei»14. Y en De Trinitate lo 

expresa con la elegancia clásica que le es típica: “Fides quaerit, intellectus invenit”15, que 

anticipa el slogan que hizo famoso Anselmo de Aosta: fides quaerens intellectum.  

 

2) La verdad. En consonancia con Platón, acepta que la verdad es eterna e inmutable y, por 

tanto, no puede ser la experiencia la que nos la proporcione, porque el conocimiento 

sensible es particular y contingente. La persona la descubre en sí misma, en su alma, en la 

consciencia, y el único ser que se la pudo haber transmitido es Dios, eterno e inmutable. Se 

trata de una verdad irradiada por Dios en un acto de iluminación por el cual transmite las 

ideas de su propia mente a la mente humana. Ahí, en la interioridad, es donde hay que 

buscarla, no fuera, en las cosas. Al respecto escribe: “Noli foras ire; in teipsum redi; in 

interiore homine habitat veritas”16. 

 

A partir de la filosofía de Agustín, se podría describir el proceso del conocimiento en los 

siguientes pasos: 1º) sensación, 2º) juicio de la razón, 3º) empleo de criterios inmutables y 

necesarios, 4º) que proceden de las ideas arquetípicas17 y eternamente existentes en la 

mente de Dios, 5º) por iluminación. Esta doctrina realiza una transformación de la teoría 

pitagórica y platónica de la reminiscencia (a)nalamba/nein... e)pisth/mhn) y de la  

participación (me/Jecij), sólo que ahora se hace intervenir a Dios en este proceso 

epistemológico de la verdad. Es decir, Agustín asume el neoplatonismo impulsado por 

Filón de Alejandría y Orígenes, quienes ya habían incardinado las ideas platónicas en el 

contexto de la mente de Dios. La doctrina de la iluminación implica ciertos rasgos de 

pasividad porque sólo puede comprender quien es iluminado. Y, por otra parte, sólo la 

mente, que es lo más elevado del alma, puede conocer las ideas por iluminación. 

 

La pasividad de la iluminación no hace superflua la actividad la sensación. Sin embargo, el 

valor necesario y eterno de la verdad no tiene su base en lo sensible, sino en las ideas 

procedentes de la mente divina que iluminan la mente humana. Respecto a la teoría de la 

iluminación, es posible que Agustín se valiera de la noción bíblica de Dios como luz, o 

también indirectamente de la noción platónica de la idea de bien, que a manera de sol hace 

visibles todas las demás verdades. Sea como fuere, en el siglo XIII, Tomás de Aquino 

retomará la idea de la iluminación dentro de la teoría de la abstracción: como iluminación 

del intellectus agens, indicando que se trata de la luz natural de la razón. 

 

Además, hay que reconocer que Agustín se adelantó a la intuición cartesiana del «cogito, 

ergo sum» con su célebre planteamiento de la relación entre el error y la existencia, 

                                                 
14 «El intelecto es el premio de la fe». 
15 «La fe busca, el intelecto encuentra». 
16 Id., De vera religione, lib. I, XXXIX, 72 [trad. cast. de CAPANAGA, Victorino, Obras de San Agustín: 

de la verdadera religión (BAC, Madrid 1948) IV, 158]. [=“No ansíes buscar fuera; regresa a ti mismo; en 

el interior del hombre habita la verdad”]. La traducción es mía.  
17 Agustín les llama «rationes, ideae, species aeternae». 



 14 

expresado en los siguientes términos: “Si enim fallor, sum. Nam qui non est, utique nec 

falli potest; ac per hoc sum, si fallor”18. Por otra parte, también hay que criticar el realismo 

exagerado de su propuesta epistemológica. En un inciso posterior se harán algunas 

precisiones en torno a esta doctrina agustiniana. 

 

3) Existencia de Dios. La cuestión de Dios y del alma son los dos focos de interés de la 

filosofía agustiniana. En efecto, en los Soliloquios, Agustín escribe en forma de diálogo 

interno entre él mismo y la razón: “A.― Deum et animam scire cupio. 

R.― Nihilne plus? 

A.― Nihil omnino.”19    

 

Agustín es consciente de la enorme dificultad que implica su anhelo, especialmente en la 

cuestión que corresponde al conocimiento de Dios, por eso escribe: “Si enim quod vis 

dicere, si cepisti, non est Deus: si comprehendere potuisti, aliud pro Deo comprehendisti. 

[...] Hoc ergo non est, si comprehendisti: si autem hoc est, non comprehendisti”20. Y en otro 

pasaje sintetiza lacónicamente la frase con el siguiente aforismo: “Si enim comprehendis, 

non est Deus”21.  

 

Teniendo en cuenta estos preliminares que limitan cualquier intento de comprobación del 

misterio, Agustín busca alguna mostración razonable de la existencia de Dios mediante una 

prueba noológica en los siguientes términos: la persona descubre en su interioridad algunas 

verdades eternas o ideas trascendentes. Por su parte, los sentidos sólo nos pueden 

proporcionar un conocimiento imperfecto y contingente. Por ello, si conocemos algunas 

verdades perennes es porque tiene que haber alguien que las irradió en nuestra interioridad 

por iluminación. Ése alguien es Dios y, por lo tanto, Dios existe. 

 

El esquema de esta argumentación a priori es el siguiente: 1º) va de la exterioridad a la 

interioridad humana donde encuentra algunas verdades trascendentes, 2º) y luego va desde 

allí hasta el Origen de toda verdad que es precisamente Dios. Hay que decir, de modo 

crítico, que esta prueba presupone lo que hay que probar. 

 

                                                 
18 Id., De civitate Dei, lib. XI, cap. 26. Texto procedente de una excelente página de autores latinos 

www.thelatinlibrary.com/augustine/civ11.html. [=“En efecto, si yerro, existo. Pues quien no existe, 

ciertamente tampoco puede errar; es más, si yerro, por esto {mismo} existo]. La traducción es mía. 
19 Id., Soliloquia, lib. I, cap. 2,7 [trad. cast. de CAPANAGA, Victorino, Obras de San Agustín: Soliloquios 

(BAC, Madrid 1946) I, 484]. [= “A.― A Dios y el alma anhelo conocer. 

R.― ¿Nada más? 

A.― Absolutamente nada más”]. La traducción es mía. 
20 Id., Sermo LII, 16 [trad. cast. de FUEYO, Amador del, Obras de San Agustín: Sermones (BAC, Madrid 

1950) VII, 64]. [=“En efecto, si lo que quieres decir, lo comprehendiste, no es Dios; si pudiste 

comprehenderlo, comprehendiste algo muy distinto a Dios. En consecuencia, si lo comprehendiste, no es 

Él; y efectivamente, si no lo comprehendes, es Él”]. La traducción es mía. 
21 Id., Sermo CXVII, 3,5 [en MIGNE, J.P., ed., Patrologiae cursus completus (Migne, París 1841) columna 

663]. Cfr. también el texto latino en www.augustinus.it/latino/discorsi/index2.htm. Se puede consultar la 

Opera omnia ahí mismo. [=“En efecto, si lo comprehendes, no es Dios”]. La trad. es mía. 



 15 

Otras pruebas similares, pero de carácter a posteriori, se valen de los siguientes recursos: a) 

los rasgos de perfección de las creaturas nos hacen ascender hasta su artífice; b) los 

diversos grados del bien nos llevan a un primero y supremo bien; c) el consenso universal 

acerca de que Dios es el creador del mundo, aunque se opongan algunos hombres cuya 

naturaleza está corrompida completamente; d) el amor como procedente de Dios nos hace 

reconocer que los tres atributos de Dios son ser, verdad y bien amados que hacen gozar 

interiormente y nos colman de felicidad. 

 

En este contexto doctrinal es donde habría que descubrir el hondo significado de aquellas 

frases que han persuadido a muchos a lo largo de toda la historia de la filosofía, tanto por su 

sentido espiritual y vivencial, como por su elevadísima calidad literaria: “tu autem eras 

interior intimo meo et superior summo meo”22. Los suspiros de su alma enamorada se 

expresan al principio de las Confesiones con este cándido consuelo: “quia fecisti nos ad te 

et inquietum est cor nostrum donec requiescat in te”23. Y acariciando el misticismo estalla 

su corazón melancólico y cautivo: “sero te amavi, pulchritudo tam antiqua et tam nova, sero 

te amavi! et ecce intus eras et ego foris, et ibi te quaerebam, [...] mecum eras, et tecum non 

eram”24. 

 

Conviene, además, indicar que los conceptos filosóficos, que Agustín aporta para precisar 

algunas cuestiones dogmáticas acerca del misterio cristiano del Dios Trinitario, son 

especialmente: a) «la distinción de las Personas basándose en el concepto de relación» que 

no es accidental, sino subsistente porque no es mudable; b) y el reflejo trinitario en la 

experiencia creatural de nuestra interioridad. 

 

El itinerario agustiniano del alma hacia Dios es heredero del camino dialéctico de Platón 

hacia la suprema idea del Bien. Buenaventura retomará esta perspectiva en su Itinerario de 

la mente hacia Dios. 

 

4) El ser humano. La pregunta principal de la filosofía agustiniana no se dirige al cosmos 

sino al hombre para meditar quiénes somos, y con mayor precisión, quién soy yo como 

individuo único «hic et nunc». Así pues, mi yo se convierte en un problema para mí mismo. 

Con cuánta razón se ha dicho, que Agustín es un precursor del existencialismo del siglo 

XX. Sin embargo, la postura de Agustín se orienta más por el rumbo de una metafísica de 

la interioridad espiritual como experiencia vivencial, sin los rasgos dramáticos que son 

típicos del existencialismo. En ese nuevo estilo literario redactó sus Confesiones y los 

Soliloquios, distanciándose del intelectualismo de la filosofía griega.  

 

                                                 
22 La traducción es mía. Id., Confessionum, lib. III, cap. 6,11. Texto tomado de la página de autores latinos: 

www.thelatinlibrary.com/augustine/conf3.html. [=“Efectivamente, Tú eras más entrañable que mi 

intimidad y superior a lo supremo de mí”]. 
23 Ibid., lib. I, cap. 1,1. El texto procede de www.thelatinlibrary.com/augustine/conf1.html. [=“Porque nos 

hiciste para Ti, e inquieto está nuestro corazón hasta que descanse en ti”]. La traducción es mía. 
24 Ibid., lib X, cap. 27,38. El texto procede de www.thelatinlibrary.com/augustine/conf10.html. [=“¡Tarde te 

amé, oh belleza tan antigua y tan nueva, tarde te amé! Y he aquí que estabas dentro y yo fuera, y ahí te 

buscaba, {...} conmigo estabas, incluso aun cuando yo no estaba contigo”]. La traducción es mía. 



 16 

Ciertamente hay que reconocer que el trasfondo conceptual del pensamiento agustiniano es 

filo/helénico, porque a través del neoplatonismo asumió el dualismo antropológico de 

Platón según el cual el ser humano está constituido por dos substancias, material y 

espiritual, denominadas cuerpo y alma, y unidas accidentalmente. En el alma distingue 

entre: a) la razón inferior, que proporciona un conocimiento científico de las cosas propias 

del mundo físico; b) y la razón superior, que conoce las ideas gracias a la iluminación 

divina. Sus consideraciones acerca de la inmaterialidad e inmortalidad del alma también 

son una herencia platónica recibida por medio del neoplatonismo. 

 

Sin embargo, la nueva forma de expresarlo está transfigurada por la cosmovisión cristiana. 

En efecto, la novedad consiste en que, para Agustín, en la interioridad humana se refleja la 

imagen trinitaria de Dios. Un ejemplo de ello es la relación entre «existir, saber y amar» 

que son aspectos distintos de la experiencia de nuestra interioridad. 

 

Agustín se distancia del intelectualismo griego que afirmaba ingenuamente como Sócrates 

«el saber lleva a buscar el bien». Más bien, para Agustín, bueno es quien ama lo debe. Su 

postura al respecto podría resumir así: «haz lo que quieras, queriendo lo que debes». Así 

pues, la esencia del hombre es el amor, y de éste se pueden distinguir dos tipos: charitas y 

cupiditas. Frui y uti son los criterios para distinguir el uno del otro porque se pueden querer 

(cupiditas) las cosas, pero sólo como medio útil (uti) para disfrutar el gozo (frui) de la 

charitas, teniendo siempre a Dios como fin. De acuerdo con estos criterios existe un ordo 

amoris que consiste en amar las cosas, a sí mismo, a los demás y a Dios según la jerarquía 

de dignidad ontológica que les es propia. 

 

El amor, además, es la clave para el conocimiento de la verdad porque ésta se muestra a 

quien le ama. Y es el mismo amor lo que le concede peso y valor a nuestra vida. Por esta 

razón Agustín escribe: “pondus meum amor meus”25.  

 

5) La voluntad y el bien. En contraste con el intelectualismo moral de los griegos, Agustín 

enfatiza la importancia de la voluntad que va en búsqueda del bien por medio del querer. 

Gracias a ello, supera la ingenuidad socrática, según la cual basta conocer el bien para 

desearlo y realizarlo. En contrapartida, Agustín reconoce que intelecto y voluntad son 

distintas. Así pues, la razón conoce y la voluntad elige, e incluso lo puede hacer de modo 

irracional y contra la razón, a tal punto que puede rebelarse contra Dios –o como él mismo 

le llama: aversio a Deo– para ir en búsqueda de la creatura –conversio ad creaturam–. Por 

ello, reconoce la debilidad de la voluntad afectada por el pecado original. Esto hace que la 

gracia sea necesaria para sostenerse en el bien y llegar a Dios. Ésta es una cuestión 

teológica, acerca de la cual escribió combatiendo el pelagianismo. 

 

Agustín también escribió acerca de la ley eterna considerada como ley natural o como ley 

moral. Estas consideraciones provienen de la influencia estoica recibida a través de 

Cicerón. Este principio de moralidad también es considerado como la idea de bien 

                                                 
25 Ibid., lib. XIII, cap. 9,10 www.thelatinlibrary.com/augustine/conf9.html. [=“Mi amor es mi valor”]. 



 17 

subsistente en la mente divina. De esta manera, la sabiduría de Dios –que es participada26 a 

las creaturas– se convierte en el último principio de moralidad. En otras palabras, la 

autonomía moral es una doctrina que aún no es explícita en Agustín. 

 

No obstante, la libertad de la voluntad es defendida con toda claridad. Para Agustín, la 

voluntad libre es inseparable del amor que le anima. Es más, el amor es el alma de vida 

moral que persigue como meta la felicidad que consiste en la plenitud del gozo (frui) de la 

paz en el amor, entendido como caritas. Teniendo esta meta última, el supremo principio 

de la moralidad se resume en la célebre expresión agustiniana: “Ama, et fac quod vis”27. 

Para evitar cualquier interpretación superficial de la intención del autor, se puede apelar a 

un texto que complementa el sentido de la doctrina de este pensador cristiano: “dilige, non 

potest fieri nisi bene facias”28. En breve: «haz lo que quieras, queriendo lo que debes».   

 

Con esta lógica del amor, Agustín se ha anticipado a una serie de conceptos modernos; por 

ejemplo, la lógica del corazón en Pascal, el concepto del recto amor en Brentano y el a 

priori del valor en Scheler. 

 
6) El mundo creado. La doctrina de la creación es de origen religioso, no una propuesta 

filosófica. Agustín reflexiona filosóficamente acerca de la fe cristiana que asiente ante un 

Dios creador. En efecto, asegura que la creación ha sido ex nihilo, es decir, no de la 

substancia propia de Dios ni a partir de algo preexistente exterior a Dios, al modo de una 

materia informe o un caos primordial, sino totalmente de la nada. La fórmula que después 

concentrará esta doctrina será la siguiente: «ex nihilo sui et subjecti». El Hijo procede de la 

substancia del Padre, pero es increado. En cambio, el mundo es creado pero no procede de 

la substancia divina ni de ninguna otra externa a Dios. Por tanto, se trata de una creación 

entendida en sentido estricto a partir de la nada absoluta. En sentido estricto es inútil hablar 

acerca de un «antes de la creación» porque el tiempo es creado simultáneamente con el 

mundo, igual que el movimiento. Así pues, si no había tiempo, es impropio hablar de 

«antes».  

 

Por otra parte, las ideas platónicas, incardinadas por Filón y Orígenes en la mente de Dios, 

son consideradas por Agustín como arquetipos o modelos eternos e inmutables, gracias a 

los cuales Dios ha creado todo. Esta doctrina la enseña Agustín en el siguiente texto:   

 
“Singula igitur propriis sunt creata rationibus. Has autem rationes ubi esse arbitrandum 

est nisi in ipsa mente Creatoris? […], neque in divina mente quidquam nisi aeternum 

                                                 
26 En el trasfondo se alcanza a vislumbrar la me/Jecij (=participación) platónica y la peri/lamyij 

(emanación) plotiniana. 
27 Id., In epistolam Ioannis ad parthos tractatus decem, homilia 7,8. Hay un texto italiano de estas homilías 

íntegras en www.augustinus.it/italiano/commento_lsg/index2.htm. [=“Ama, y haz lo que quieras”]. «Ama» 

se puede interpretar como acción de la caritas, en cambio «vis» como tendencia de la cupiditas. Así pues, 

ésta se encuentra subordinada y orientada por aquélla. 
28 Ibid., homilía 10,7. Cfr., el texto italiano en www.augustinus.it/italiano/commento_lsg/index2.htm. 

[=“Ama, no puedes hacerlo si no obras bien”]. 



 18 

atque incommutabile potest esse, atque has rationes rerum principales appellat ideas 

Plato, non solum sunt ideae, sed ipsae verae sunt, quia aeternae sunt et eiusdem modi 

atque incommutabiles manent”29. 

 

A partir de esta doctrina, Agustín será justamente criticado, desde el punto de vista 

epistemológico, por suponer un realismo exagerado al estilo platónico, es decir, por 

considerar que la realidad verdadera –o como el mismo le llama «las ideas no sólo existen, 

sino que son las mimas verdades»– es la que corresponde a las ideas en la mente divina. 

 

Según Agustín, en correspondencia con dichas ideas arquetípicas, Dios realizó la creación 

ex nihilo creando toda la materia en general y todas sus posibilidades, de modo que éstas, a 

lo largo de un proceso evolutivo, fueran actualizándose en cada ente singular. 

 

Cuando Agustín se pregunta acerca del origen del mal responde a esta cuestión con una 

postura plotiniana: el mal no es ser, sino carencia o privación de bien. Con este fin 

distingue tres enfoques: metafísico, moral y físico. a) Desde el punto de vista metafísico el 

mal no es ser ni ente, es simple privación o ausencia de bien ontológico, es decir, nada. b) 

Desde una perspectiva moral el mal es el pecado imputable a la libertad y responsabilidad 

humanas. Esta voluntad debilitada no es la causa eficiente del mal moral, sino su causa 

deficiente. El mal moral es, pues, una aversio a Deo y una conversio ad creaturam. La 

libertad es un bien recibido de Dios, el mal consiste en el uso equivocado de ese gran bien. 

c) Finalmente, desde un enfoque físico, los males naturales como la enfermedad y el dolor 

son consecuencia del pecado original y del mal moral. 

 
7) Concepción de la historia. Agustín reflexiona sobre el sentido de la historia desde una 

perspectiva cristiana. La describe, metafóricamente, como una lucha entre dos ciudades, la 

del Bien y la del Mal, la ciudad de Dios y la ciudad de los hombres, que expresan el sentido 

moral de la conducta humana: para unos, la felicidad se encuentra entre las creaturas; para 

los otros, reside en el amor a Dios. El conjunto de los hombres que viven para Dios 

constituye la ciudad celestial. Agustín entiende la historia como una línea continua que 

parte de la creación y se despliega hasta el fin del mundo consumado en el juicio final con 

la resurrección. 

 

Pero, mientras tanto, ¿qué significado tiene el tiempo? Agustín descubre que el tiempo 

implica un pasado, un presente y un futuro. El pasado ya no existe, el futuro todavía no es y 

el presente se desvanece en instantes fragmentarios, es decir, es un continuo dejar de ser. 

Agustín apenas logra planear ligeramente sobre el terreno arenoso del tiempo cuantitativo, 

                                                 
29 Id., De diversis quaestionibus octiginta tribus, 46, 2, en AGUSTÍN DE HIPONA, Santo, De vera 

religione, lib. II. La cita corresponde a la famosa cuestión De ideis. El texto ha sido tomado de la página 

www.augustinus.it/latino/ottantatre_questioni/ottantatre_questioni_libro.htm#Q_001_046_001. [=“Así 

pues, {las criaturas} una por una han sido creadas con sus propias razones. Ahora bien, ¿dónde deben ser 

deliberadas estas razones sino en la misma mente del Creador? {...}, y no puede haber en la mente divina 

ninguna cosa si no {es} eterna y también inconmutable, y además Platón llamó ideas a estas razones 

fundamentales de las cosas; las ideas no sólo existen, sino que son las mimas verdades, porque son eternas y 

del mismo modo también permanecen inconmutables”]. La traducción es mía. 



 19 

cronométrico o cósmico; especialmente cuando habla de memoria pasada, intuición 

presente y espera futura. Agustín le llama respectivamente «memoria, contuitus, 

exspectatio30», es decir, memoria, atención y expectativa. Con ello logra dar un pequeño 

paso hacia el continente del tiempo cualitativo o antropológicamente vivenciado como 

temporeidad existencial. Así pues, pone la simiente en el surco para que en el siglo XX 

Henri Bergson la haga crecer y Martin Heidegger la haga fructificar. 

 

8) Retractactiones. Se trata de una pequeña obra del senil Agustín escrita entre los años 

426 y 427. Esta obra arquetípica representa la madurez intelectual del pensamiento 

agustiniano. El autor vuelve a tratar algunos asuntos desarrollados en sus anteriores escritos 

corrigiendo aquello que ahora podría parecer superficial. En efecto, corresponde a un 

proyecto que Agustín había venido elaborando para reconsiderar sus opúsculos, libros 

cartas y tratados. El mismo Agustín, reconoce que no tendría sentido su propia 

desaprobación si en su momento hubiera escrito lo debido. Y más adelante asegura: “quia 

de tam multis disputationibus meis sine dubio multa colligi possunt, quae si non falsa, at 

certe videantur sive etiam convincantur non necesaria”31. Así pues, Agustín se siente 

conmovido porque debe rendir cuentas ante Dios de todas aquellas palabras ociosas que 

haya expresado, especialmente porque quien incide en la locuacidad también cae en la 

falsedad. En otras palabras, parece que el mejor crítico de Agustín es Aurelio, el augusto 

sol áureo. 

 

* En el año 476 llega convencionalmete a su fin el Imperio 

Romano de Occidente, suceso protagonizado por 

Odoacro, quien venció y depuso a Rómulo Augústulo. 

 

 

1.4 Boecio: siglo V-VI (480-525) 
 

1.4.1 Vida 
 

Anicio Manlio Torquato Severino Boecio nació en Roma en 480 ca. Estudió en Roma, 

Atenas y Alejandría. Su esposa, Rusticiana, era hija de Símaco. Sus familias descendían de 

la antigua nobleza romana, por lo que Boecio y Símaco llegarán a contarse entre los más 

acreditados senadores romanos y cónsules; e, incluso, los dos hijos de Boecio serán 

distinguidos con el título de nobleza consular. En el 523 fue nombrado Magister officiorum 

en la corte de Teodorico. Se esforzó en lograr el acuerdo y unidad entre romanos y godos, 

pero fracasó. Boecio defendió al senador Albino, acusado de traición. A raíz de esta 

circunstancia, se formuló la misma acusación contra Boecio. Ello, su catolicismo, y su 

amistad con el papa Juan I –que estaba más unido al Emperador oriental que a Teodorico–, 

                                                 
30 Cfr., Id., Confessionum, lib. XII, cap. 20,26, en www.augustinus.it/latino/confessioni/index2.htm. 
31 Id., Retractationes, prol. 3. Texto latino tomado de www.augustinus.it/latino/ritrattazioni/index2.htm. 

[=“Porque de tantas controversias mías sin duda se pueden acopiar muchas, que si bien no {son} falsas, por 

lo menos ciertamente se ven {=parecen} o también se demuestran {como} no necesaria{s}”]. La traducción 

es mía. 



 20 

desencadenaron su proceso judicial. Su brillante carrera atrajo la envidia y la traición. Se le 

acusó de conspiración política contra Teodorico, rey godo, y de magia, por parte de algunos 

miembros del partido filogótico. Fue destituido, puesto en prisión y ejecutado en el año 

525, sin ser oído siquiera. Su proceso no fue un caso de venganza personal sino un ejemplo 

de lo que solía suceder en aquel tiempo. Mientras estuvo preso compuso la Consolatio 

Philosophiae, su obra de madurez y su testamento espiritual ante las injusticias de la vida. 

En la tradición de las diócesis de la Alta Italia Boecio fue considerado y venerado como 

mártir. León XIII aprobó su culto para la región de Pavía el 25 de diciembre de 1883. 

 

Boecio fue traductor y comentador, especialmente de las Iságogas de Porfirio, las 

Categorías y Acerca de la interpretación de Aristóteles. También comentó los Tópicos de 

Cicerón, el Órganon de Aristóteles, de quien tradujo además los Analíticos primeros y 

segundos, los Tópicos y los Razonamientos Sofísticos, obras que se convertirán en la única 

fuente para el conocimiento de la lógica aristotélica hasta el siglo XIII, es decir, hasta que 

se traduzca el resto del Corpus aristotélico. La interpretación boeciana del pensamiento 

aristotélico tiende a ser platonizante. Su obra será muy comentada por los pensadores 

medievales. 

 

La herencia lógica transmitida por Boecio es el eslabón, primero perdido y después 

encontrado, entre la antigüedad greco-romana y la Edad Media, sobre todo en lo que se 

refiere a las proposiciones categóricas. Precisamente a esto y a su reflexión filosófico-

teológica se debe que haya sido considerado el último de los romanos y el primero de los 

escolásticos.  

 

 

1.4.2 Obras 

 

Obras filosóficas: La consolación de la Filosofía o El consuelo de Filosofía, Introducción 

al silogismo categórico, Acerca del silogismo hipotético, Acerca de la negación, 

Instrucción sobre aritmética, Instrucción sobre música. Además de otros escritos 

filosóficos, también nos legó algunas obras teológicas, acerca de las cuales existen 

pocas dudas sobre su autenticidad. Por ejemplo: Acerca de la Santa Trinidad, Si la 

substancia divina se predica del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo, ¿De qué 

modo las substancias en cuanto que existen, son buenas?, Libro contra Eutiques y 

Nestorio conocido como Libro acerca de la persona y las dos naturalezas. De éste 

libro procede su célebre definición de «persona». 

 

 

1.4.3 Doctrina 

 

1) La «logica vetus». La antigua lógica estaba constituida por las Iságogas de Porfirio, las 

Categorías y el Acerca de la Interpretación de Aristóteles, y por el conjunto de 

Comentarios lógicos de Boecio. De entre todos estos comentarios, el legado más 

significativo de Boecio para la lógica medieval está constituido por sus aportes al cuadro 



 21 

lógico de las proposiciones categóricas, es decir aquellas cuya fórmula lógica es la 

siguiente: «s = p»; distintas a las proposiciones hipotéticas, cuya fórmula lógica es «pq». 

 

Ya Aristóteles había presentado en el breve escrito Acerca de la Interpretación la mayor 

parte de las relaciones de contraposición entre los juicios categóricos; por ejemplo: la 

contrariedad, la contradicción y la subcontrariedad. Apuleyo ordenó estas contraposiciones 

en un cuadrante. Sin embargo, a Boecio le había reservado la historia el privilegio de 

agregar las relaciones de subalternancia. Así pues, las relaciones de contraposición vigentes 

para Boecio son las siguientes:  

 

Todos los hombres son justos    Ningún hombre es justo 
 

 

Algún hombre es justo     Algún hombre no es justo 
 

 

Sobre este cuadrante reflexionarán los filósofos medievales agregando respectivamente las 

letras A-E e I-O, precisando algunas tablas de verdad y especificando algunos tipos de 

inferencia. 

 

Boecio, además, investigó las proposiciones hipotéticas y los silogismos hipotéticos. Sin 

embargo, hay que admitir que en cuestiones de lógica es más refinado que original. Sus 

contribuciones lógicas son escasas. Su importancia reside, más bien, en haber sido el 

transmisor de la lógica antigua al Medioevo.  

 

2) Lo universal y lo singular. Boecio se anticipa al problema medieval de los universales 

con una actitud semi/aristotélica y platonizante, especialmente cuando considera que lo 

universal es la idea correspondiente a la esencia de lo real, que es singular. Para hablar de 

lo universal Boecio utiliza los siguientes términos: forma, imagen mental (species 

intelligibilis), naturaleza incorpórea. Lo real es propiamente singular y cronológicamente 

prioritario en el proceso cognoscitivo; sin embargo, Boecio asegura que las formas 

universales no se abstraen de las cosas singulares, sino que nuestro espíritu recuerda formas 

aprióricas y que la percepción sensible no tiene otra función que despertar aquel recuerdo, 

en el mismo sentido de la reminiscencia platónica. 

 

3) El consuelo de «Filosofía». La figura femenina de la «Filosofía» consuela a Boecio 

mientras sufre indefenso e injustamente en la cárcel. La forma de abordar esta situación 

trágica influirá significativamente en la mentalidad medieval. La pregunta que podría 

contrarias 

su
b
a
lt

er
n
a
s 

contradictorias 

su
b
a
ltern

a
s 

subcontrarias 



 22 

condensar el sufrimiento de Boecio es ésta: ¿Por qué les va tan mal a los buenos? Según 

Filosofía, la felicidad y el bien no se encuentran en los honores, la gloria, las riquezas, los 

placeres o el poder. Al respecto escribe Boecio: “pecuniamne congregare conaberis? 3. sed 

eripies habenti. dignitatibus fulgere uelis? danti supplicabis [...]. potentiamne desideras? 4. 

subiectorum insidiis obnoxius periculis subiacebis”32. 

 

Por tanto, la felicidad total no se encuentra entre los bienes terrenales. Sino que se 

encuentra sólo en Dios, por esta razón Boecio escribe: “ueram igitur beatitudinem in 

summo deo sitam esse necesse est”33. Y reitera: “quare ipsam necesse est summam esse 

beatitudinem quae sit summa diuinitas”34.  

 

4) Dios es la unidad, el bien e «ipsum esse». El Dios de la filosofía boeciana es un Dios 

personal. Es idéntico con el bien y con la unidad. Dios es ipsum esse. La idea de Dios 

coincide con su existencia real. Para Boecio, como para Platón y Plotino, no tiene sentido 

hablar de la no existencia real de la idea, por ello, la idea es la misma realidad. Dios es 

también el bien superlativo, “quod quidem est omnium summum bonorum cunctaque intra 

se bona continens”35. Y no sólo eso. Además, Boecio asevera: “atqui et beatitudinem et 

deum summum bonum esse collegimus: quare ipsam necesse est summam esse 

beatitudinem quae sit summa diuinitas”36. Esta expresión se hizo celebre en la posteridad. 

Por otra parte, la voluntad de Dios hace, precisamente, que el ente sea ente y que también 

sea bueno. Nada sería bueno simplemente por proceder de Dios sino porque procede 

voluntariamente de él. De esta manera queda subsanada la posibilidad del panteísmo 

impersonal que podría derivarse de las emanaciones plotinianas.  

   

Por otra parte, Dios es eterno. La noción de tiempo no se le puede aplicar con propiedad. 

Por el contrario, su vida eterna es un ahora único y simultáneo sin sucesión temporal. En 

este contexto se ha hecho célebre la definición de Boecio acerca de la eternidad asentada en 

el libro V de la Consolación de la Filosofía: “aeternitas igitur est interminabilis uitae tota 

                                                 
32 BOECIO, Anicio Manlio, Consolatio philosophiae, lib. III, prose 3P8, 2-4. El texto fue tomado de 

www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/ptext?doc=Perseus%3Atext%3A1999.02.0121&layout=&loc=3.P8. 

[=“¿Acaso te esforzarás en acopiar riqueza? Pero {la} arrebatarás al poseedor. ¿Quieres lucirte con puestos? 

Suplicarás a quien {los} da {...}. ¿Acaso ansías el poder? Estarás acechado por los peligros {y} sometido 

por las insidias de los subordinados”]. La traducción es mía. 
33 Ibid., lib. III, prose 3P10, 10. El texto latino procede de www.perseus.tufts.edu/cgi-

bin/ptext?doc=Perseus%3Atext%3A1999.02.0121&layout=&loc=3.P10. [=“Por consiguiente, en el Dios 

supremo debe residir necesariamente la verdadera felicidad”]. La traducción es mía. 
34 Ibid., lib. III, prose 3P10, 20. El texto procede de la misma página web. [=“Por lo cual, debe ser necesario 

que la suprema divinidad sea {también} la misma suprema felicidad”]. La traducción es mía. 
35 Ibid., lib. III, prose 3P2, 3. El texto procede de la página www.perseus.tufts.edu/cgi-

bin/ptext?doc=Perseus%3Atext%3A1999.02.0121&layout=&loc=3.P2. [=“Quien es, sin duda, el supremo 

de todos los bienes {que} contiene dentro de sí juntos todos los bienes”]. La traducción es mía.  
36 Ibid., lib. III, prose 3P10, 20. Texto tomado de la página www.perseus.tufts.edu/cgi-

bin/ptext?doc=Perseus%3Atext%3A1999.02.0121&layout=&loc=3.P10. [=“Y en estas condiciones, 

discurrimos {que} Dios debe ser la felicidad y el bien supremo; por lo cual debe ser necesario que la 

divinidad suprema sea la misma felicidad suprema”]. La traducción es mía. 



 23 

simul et perfecta possessio”37. En este sentido, lo eterno es un atributo exclusivamente 

divino, aunque en un sentido diverso se pueda hablar de lo perpetuo respecto al mundo. Sin 

embargo, éste calificativo implica un flujo ilimitado de tiempo, mientras que la eternidad 

excluye toda connotación temporal en sentido estricto.  

 

Según Boecio, Dios es distinto de las creaturas en cuanto que en éstas «diversum est esse et 

id quod est», en cambio, en Dios el «esse» y el «id quod est» son lo mismo. Aunque parece 

que esta fórmula no plantea el problema posterior de la distinción entre esencia y existencia 

(sino entre el principio del ser y la sustancia), sin embargo, este texto, junto con posteriores 

elucubraciones (p. ej., de Avicena), dará lugar al famoso problema medieval de la esencia y 

existencia. 

 

5) La libertad y el problema del mal. Boecio admite la existencia de un plan eterno 

procedente de la providencia divina. ¿Cómo concilia este presupuesto con la libertad 

humana? Lo hace distinguiendo un doble ámbito: el de los entes irracionales y el de los 

racionales. El primero esta gobernado por el determinismo. En cambio, en el segundo, el 

plan eterno opera sólo como norma ideal que puede ser contrariada por la libertad o liberum 

arbitrium, que no es la simple voluntad, sino el juicio de la voluntad de los entes racionales. 

En este caso, la libertad existe aun cuando Dios tenga un conocimiento exhaustivo, porque 

en su eternidad tiene una visión intuitiva y simultánea, sin connotaciones de un antes o un 

después. Dios conoce todo en un eterno presente sin sucesión de instantes. A este modo de 

conocer se le llama providencia, no pre-videncia. Por tanto, su conocimiento no predestina 

al hombre ni anula la libertad de éste; es decir, que la providencia divina y la libertad 

humana son conciliables. 

 

A partir de lo anterior cabría preguntar: ¿Si existe plan divino y providente, entonces 

porqué ha aparecido el mal en el mundo? Boecio asegura que el poder de los malos es sólo 

aparente porque en realidad los virtuosos son más fuertes. Todo está ordenado en el plan 

divino; sin embargo, es un plan complejo y la escasa comprensión que tenemos acerca de él 

podría hacernos dudar de su presencia. No obstante, el poder divino siempre puede sacar 

bienes de los mismos males. Obviamente, hay que indicarle a Boecio que su propuesta es 

sólo una solución aparente a un problema dolorosamente real. 

 

La libertad y la responsabilidad individual no quedan anuladas por la presencia del mal. El 

hombre sigue siendo igualmente responsable y libre ante Dios. La importancia del hombre 

en cuanto individuo queda enfatizada en su célebre definición de persona asentada en su 

célebre Libro acerca de la persona y las dos naturalezas: «persona est rationalis naturae 

individua substantia»38.  

 

 

                                                 
37 Ibid., lib. V, prose 5P6, 4. El texto procede de la página www.perseus.tufts.edu/cgi-

bin/ptext?doc=Perseus%3Atext%3A1999.02.0121&layout=&loc=5.P6. [=“Por consiguiente, la eternidad es 

la posesión total, simultánea y perfecta de la vida interminable”]. La traducción es mía. 
38 «La persona es una substancia individual de naturaleza racional». 



 24 

6) Razón y fe. La distinción entre fe y razón favorecida por Boecio afianzará la autonomía 

de la filosofía en la posteridad medieval sobre todo a raíz de la influyente autoridad de este 

filósofo. Fue un precursor de la teología medieval ya que abiertamente se sirve de la 

filosofía para penetrar inteligentemente las verdades de la fe enseñadas por la Iglesia. En la 

dedicatoria del libro Acerca de Trinidad se encuentra una expresión que se augura el 

postremo credo ut intellegam. Dicha expresión es ésta: «fidem si potes rationemque 

coniunge»39. 

 

 

 Boecio se impuso la tarea de hacer familiares a su época las obras de Platón y 

Aristóteles. Se le debe la transmisión de un considerable número de conceptos y 

teorías platónicas. Así pues, platónicos son sus nociones de Dios, de la felicidad, de 

la participación y su peculiar interpretación del universal.  

 

 

 Aunque, en muchos puntos, Boecio sigue a Aristóteles, sin embargo, en los 

momentos cruciales de su metafísica suele platonizar. Abre al miedioevo la 

posibilidad de una síntesis entre Aristóteles, Platón y Agustín. Boecio es un 

aristotélico, pero cuando suscribe la metafísica en forma aristotélica, lo hace sólo 

porque en el fondo platoniza. Uno de sus grandes méritos es haber preparado una 

síntesis aristo/platónica antes del Medioevo, aunque ésta sea aún prematura. 

 

 

Flavio Magno Aurelio Casiodoro, un contemporáneo, amigo y discípulo de Boecio, –

nacido en Squillace, Calabria, entre el 480 y 490–, influyó en la organización de los 

estudios de las posteriores escuelas medievales, sobre todo por la distinción que hace entre 

las artes liberales del trivium y las del quadrivium. Forman parte del primer grupo la 

gramática, dialéctica o filosofía y retórica. En cambio, el quadrivium está integrado por la 

aritmética, geometría, astronomía y música. Esta distinción ya había sido planteada por 

Marciano de Capela en el mismo siglo V. Sin embargo, Casiodoro propone su estudio 

como introducción a la teología, integradas todas estas disciplinas en el plan de estudios 

para los clérigos. 

 

 

1.5 Dionisio Areopagita: siglo VI 
 

1.5.1 Vida 
 

 A finales del siglo V y en los umbrales del VI aparece la figura enigmática de 

Dionisio entre la patrística griega, un personaje envuelto en el velo de la pseudonimia. 

Según He 17,34 –aun teniendo en cuenta el fracaso paulino en Atenas–, «sin embargo, 

algunos hombres, se le unieron y creyeron, entre los cuales [estaba] también Dionisio el 

                                                 
39 «Si puedes, une [=conjuga] fe y razón». 



 25 

Areopagita»40. Por supuesto que no se trata de la misma persona. Entre ambos hay al menos 

cinco siglos de distancia. No obstante, muchos los identificaron, y en gran parte su 

autoridad e influencia en el Medioevo se debió a este error común. Incluso cabría la 

hipótesis de un Corpus areopagiticum o Corpus dionysianum, más que de un autor 

específicamente individual. Los escritos reflejan un influjo procedente directamente de 

Proclo, y sólo secundariamente de Platón y Damascio, un filósofo neoplatónico que vivió 

entre el 480 y la primera mitad del siglo VI d.C. La influencia de los escritos de Dionisio 

atraviesa toda la Edad Media desde Juan Scoto Eriúgena hasta Alberto Magno y Tomás de 

Aquino, e incluso es patente en Robert de Grossetête, Rogerio Bacon, Eckhart, Ramón 

Llull, Suso y Nicolás de Cusa. Dionisio representa un caso único de un personaje de 

primerísimo orden y de influencia incalculable que ocultó su personalidad y ejerció su 

influencia gracias a su ocultamiento41. 

 

 

1.5.2 Obras 

 

Obras: Jerarquía celeste, Jerarquía eclesiástica, Nombres divinos (o mejor dicho Atributos 

divinos), Teología mística y Cartas (once en total). Dado que algunas de sus obras 

se perdieron, se ha intentado reconstruir el corpus completo a raíz de los mismos 

comentarios de Dionisio, porque tiene la cualidad de recapitular siempre lo que ha 

escrito. Así pues, el esquema hipotético de su obra escrita es el siguiente: 

 

 Dios en sí:  

Teología mística 

Cartas 1-5 

 Dios participado: 

Nombres divinos (inteligibles y simbólicos)42 

Doctrina de la providencia 

Cartas 4-5 y otras (la encarnación) 

 Mundo: Jerarquía celeste (los ángeles) 

Jerarquía eclesiástica (la Iglesia) 

Acerca del alma 

* Las obras existentes están en cursiva. 

 

1.5.3 Doctrina 

 

1) Teología apofática: Para Dionisio todo es conforme al gran proceso del ser que fluye a 

partir de la permanencia (monh/ o reposo) y se despliega (pro/odoj o procesión catafática) 

                                                 
40 “tine\j de\ a)/ndrej kollhqe/ntej au)tw=? e)pi/steusan, e)n oi(=j kai\ Dionu/sioj [o(] )Areopagi/thj”. 
41 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, (Johannes Verlag, Einsiedeln 

1961) [tr. cast. de SAURA, Emilio, et al., Gloria: una estética teológica, (Encuentro, Madrid 1985) V, 

593]. 
42 Hay una antología en castellano de esta obra en www.geocities.com/antologia_hermetica/023.htm. 

http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=tine%2Fs&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=de%2F&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=a%29%2Fndres&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=kollhqe%2Fntes&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=au%29tw%3D%7C&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=e%29pi%2Fsteusan&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=e%29n&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=oi%28%3Ds&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=kai%2F&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=%2Adionu%2Fsios&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=o%28&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=%2A%29areopagi%2Fths&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155


 26 

en y por medio de lo múltiple, y al final retorna (e(pi/strofh o retorno apofático) en sí 

mismo. En este nivel es donde tiene sentido hablar de la teología apofática de Dionisio, que 

consiste más en una adoración admirativa de la belleza divina que al manifestarse se oculta 

en el misterio, porque Dios está en todo y por encima de todo. Esta actitud de adoración 

convierte la existencia y el conocimiento humano en una fiesta y en una danza, es decir en 

una constante celebración gloriosa y en un himno de glorificación a Dios.  

 

Dios es la idea central del pensamiento de Dionisio. Dios es, como en el neoplatonismo, el 

supra/ser, la supra/bondad, el supra/perfecto, el supra/uno. Por eso Dionisio acentúa la 

importancia de la teología apofática, es decir, lo que mejor conviene a Dios es negar la 

limitación de cualquier atributo o perfección descubierta en las creaturas. Por tanto, la 

mejor actitud gnosoelógica ante Dios es el silencio y la adoración. Según Dionisio, Dios, en 

cuanto causa de todas las cosas, puede ser descrito con muchas y con pocas palabras, pero 

también con la ausencia total de palabras; y agrega:  

 
“Dicimus ergo, causa omnium, et quae supra omnia est, nec essentiae, nec vitae, nec 

rationis, nec mentis expertem esse, neque corpus existere, neque figuram, neque 

qualitatem aut quantitatem aut molem habere, neque in loco esse, neque videri, neque 

tactum sensilem habere, neque sentire, nec sub sensum cadere”43. 

 

Dios, que es la causa por excelencia de todas las cosas sensibles no es un ente sensible, y 

aunque también es la causa por excelencia de toda la realidad inteligible, no es en sí mismo 

inteligible. Y escribe refiriéndose a Dios: 

 
“[...] quod nec anima sit, neque mens, nec imaginationem, vel opinionem, vel 

rationem, vel intelligentiam habeat; neque dicitur vel intelligitur; neque numerus est, 

neque ordo, neque magnitudo, neque parvitas, neque aequalitas, neque similitudo, 

neque dissimilitudo; [...] nec est potentia, neque lumen, neque vivit, neque vita est, 

neque substantia est; neque saeculum, neque tempus, [...] neque scientia, neque veritas 

est, neque regnum, neque sapientia, nec unum, nec unitas, neque divinitas, neque 

bonitas, neque spiritus est, [...] nec est filiatio, neque paternitas [...]; nec est illi ratio, 

neque nomen, neque cognitio; neque tenebra est, neque lumen, nec error, neque 

veritas; nec est eius in universum positio, nec ablatio”44. 

 

                                                 
43 DIONISIO AREOPAGITA, De mystica theologia [en MIGNE, J.P., ed., Patrologiae cursus completus 

(Migne, París 1856) cap. IV, columna 631]. [=“Por consiguiente, decimos que la causa de todo, y que está 

sobre todo, no está privado de esencia, ni de vida, ni de razón, ni de mente; y no manifiesta cuerpo, ni 

figura; ni tiene cualidad o cantidad o peso; ni existe en un lugar; ni [se puede] ver, ni tener al tacto sensible, 

ni ha de sentir, ni ha de ser captado por la sensibilidad”]. No pude conseguir la fuente original en griego. La 

traducción es mía. 
44 Ibid., cap. IV, columna 637-638. [“{...} que no es alma, ni mente, ni imaginación, u opinión, o razón, ni 

posee inteligencia; ni se dice {que} es inteligida; ni es número, ni orden, ni magnitud, ni pequeñez, ni 

igualdad, ni similitud, ni disimilitud; {...} ni es una fuerza, ni luz, ni vive, ni es vida, ni es substancia; ni 

duración, ni tiempo, {...} ni ciencia, ni es verdad, ni soberanía, ni sabiduría, ni uno, ni unidad, ni divinidad, ni 

bondad, ni es espíritu, {...} ni es filiación, ni paternidad {...}; ni hay para él disertación, ni denominación, ni 

conocimiento; ni es tiniebla, ni luz, ni error, ni verdad; en general no hay afirmación {tesis} de él, ni negación 

{antítesis}”]. No pude conseguir la fuente original en griego. La traducción es mía. 



 27 

Es evidente que Dionisio se inclina abiertamente a favor de la teología negativa o apofática, 

sin olvidarse de la teología positiva o katafática, ambas subsumidas por la teología mística 

de lo supra/eminente. Esta propuesta dionisiana que parte de las tres vías para hablar acerca 

de Dios –katafa/tikh Jeologi/a, apofa/tikh Jeologi/a y mu/stikh Jeologi/a o 

teología mística de inmersión extática, que en el Medioevo se convertirán en via 

affirmationis, via negationis y via eminentiae– son ideas que ya habían sido incursionadas 

en el neoplatonismo, especialmente por Proclo. Asimismo, las nociones de «pro/odoj y 

e(pi/strofh», procedentes de Proclo y Plotino, serán traducidas por el Medioevo en los 

términos latinos «exitus et reditus», nociones tan caras incluso para Tomás de Aquino. 

 

2) Herencia neoplatónica. La procedencia del mundo desde Dios como causa 

superesencial, la participación y la causalidad eficiente entendida en sentido escolástico se 

deben a Dionisio, quien vinculó la causa eficiente a la causa formal. El platonismo da tono 

a toda su concepción filosófico-teológica. En su momento Aristóteles introdujo la causa 

eficiente del movimiento como una innovación física frente al eidetismo de Platón, y fue 

Dionisio quien después la redujo platónicamente a causa formal. Esta noción de la 

causalidad sólo tiene pleno sentido si se le comprende sobre el trasfondo doctrinal de la 

tradición platonizante en torno a las nociones de participación (me/Jecij) y emanación 

(peri/lamyij). 

 
El acervo de temas sobre «el bien, la luz, lo bello, el e)/roj, el éxtasis, el ser, la vida, la 

sabiduría, el poder, la justicia, lo grande y lo pequeño, lo idéntico y lo distinto, lo semejante 

y lo desemejante, el reposo y el movimiento, la igualdad, la eternidad y el tiempo, la paz, lo 

perfecto y lo uno», en todos ellos pervive toda una gran tradición de ideas y problemas que 

ocuparon el esfuerzo filosófico de Platón, Aristóteles, Plotino, Proclo y san Agustín.  

 

 

1.6 Receso cultural: siglo VII-VIII 
 

 A la edad de oro de los grandes Padres de la Iglesia sucede una época de oscuridad 

en la que Occidente se introduce en un tenebroso túnel que parecía inacabable. Tras la 

cosecha de los mejores frutos vino un invierno de gélida decadencia. Durante este período 

se preparó la savia en expectativa de la próxima primavera para transformar la cultura 

europea tras el sueño invernal. 

 

Las causas que concurrieron para sumergir a Occidente en el sopor mortífero de la cultura 

fueron: la despoblación del antiguo imperio, el avance del Islam, las invasiones de los 

supuestos «bárbaros», la decadencia económica, las guerras y las pestes, entre otras. 

 

Los latinos llamaron «bárbaros» a los invasores del norte. En cambio, éstos se refieren al 

mismo acontecimiento como una «migración de pueblos». Estos desplazamientos, 

favorecidos por las glaciaciones, fueron un largo y complejo proceso que comenzó antes 

del siglo III y que no terminó hasta el siglo XI. El andamiaje del exánime Imperio romano, 

con sede en Constantinopla, no terminaba de disolverse por completo. Aunque Rómulo 



 28 

Augustulo (475-476), el emperador romano de Occidente, fue depuesto desde el 476, el 

verdadero fin del imperio llegó en el siglo VII, cuando el avance del Islam empezó a 

cambiar todo el mapa político de los países mediterráneos. Fue entonces cuando la cultura 

occidental se desplomó, desde el gusto artístico hasta la ortografía en los edificios públicos 

y la producción literaria, en general, con insignes excepciones. Esto significa que no todo 

desapareció. Aunque ciertamente todo parecía rancio y mísero.  

 

La clave explicativa de la decadencia cultural debe buscarse en la enorme despoblación del 

imperio. Por ejemplo, a partir de Augusto, que imperó entre los años 27 a.C. a 14 d.C., y 

sus sucesores alcanza el auge el imperio con un total de 60 millones de habitantes al 

principio y hasta 80 millones en tiempo de la dinastía antonina de Marco Aurelio (161-180 

d.C.). Después comenzó un descenso incontenible hasta que Europa y el próximo Oriente 

quedaron poco menos que despoblados. El caso de la ciudad de Roma es ilustrativo. En 

efecto, con los primeros emperadores había llegado a contar con casi un millón de 

habitantes, mientras que en el siglo VI apenas cuenta con 50 mil. La única ciudad que 

siguió creciendo fue Constantinopla. 

 

Las causas del descenso de población son difíciles de precisar. Hubo pestes, epidemias, 

guerras; pero eso no explica la magnitud del acontecimiento. Más bien se postulan ciertas 

causas de índole social y moral, pero sobre ellas simplemente hay conjeturas. En 

conclusión, no fueron los bárbaros la causa de la decadencia de la cultura sino que ésta 

desapareció por no tener un pueblo que la sustentase. No hubo población para restaurar los 

edificios antiguos. Teodorico (493-526) fue el último rey godo de Italia que lo hizo en gran 

escala. Las agotadas ciudades se fueron derrumbando poco a poco. Con el descenso de la 

población cayó el comercio, y por lo tanto también la vitalidad de los puertos. Al faltar 

maestros y alumnos se cerraron las escuelas y el interés comercial por la literatura se 

hundió por falta de público. Así, la producción literaria se replegó en los claustros.  

 

No obstante, la cultura antigua no desapareció. Hubo algunas personalidades que la 

conservaron. Es digno de mención, además de los últimos Padres de la Iglesia, el célebre 

poeta latino Venancio Fortunato45. En muchos campos Constantinopla o Bizancio resultaba 

fuente de inspiración. 

 

Algunos de los acontecimientos históricos más relevantes de esta época son: a) la 

prominente expansión del Islam a partir del siglo VII, b) la iconoclastia del emperador 

bizantino iniciada a partir del 726 y 730, c) el ascenso franco de los carolingios, 

especialmente del emperador Carlomagno (800-814), d) la paulatina separación de la 

Iglesia bizantina atizada por el patriarca Focio con el cisma del 867, y consumado en el 

1054 con el cisma de Oriente protagonizado por Miguel Cerulario, también patriarca de 

Constantinopla, e) el siglo de hierro del papado desde fines del siglo IX y durante el siglo 

X, especialmente oscurecidos por el papa Formoso, Esteban VI o VII y la perversa 

Marozia, f) la renovación religiosa protagonizada por el monasterio de Cluny en el siglo XI. 

 

                                                 
45 Cfr., sus versos en la página www.thelatinlibrary.com/venantius.html. 



 29 

Las últimas y principales figuras patrísticas que ocupan el escenario durante este receso 

cultural de los siglos VII y VIII, son: Máximo el Confesor (579/580-662), Isidoro de 

Sevilla (570-636 ca.), Beda el Venerable (673-735) y Juan Damasceno (675-749). Isidoro 

es considerado el último representante de la patrología latina, y Damasceno de la patrología 

griega. 

 

 

1) Máximo el Confesor (579/580-662 ca.). Desde el punto de vista filosófico, Máximo 

replantea a fondo el neoplatonismo en función de la teología cristiana. Su importancia 

histórica deriva del debate que sostuvo contra los monoteletas que afirmaban la existencia 

de una sola voluntad en Jesucristo. Esta doctrina le parecía a Máximo un 

criptomonofisismo, es decir, una derivación encubierta de la herejía que sostuvo en el siglo 

V la existencia de una sola naturaleza (fu/sij) en Cristo. Por consiguiente, Máximo 

aseguraba la existencia de dos voluntades en Cristo, la humana y la divina. A causa de ello, 

los herejes le cortaron lengua, le amputaron la mano derecha y lo enviaron al exilio. A 

causa de esta tragedia se le llamó el «Confesor», es decir, el que testifica su fe incluso en 

las circunstancias adversas. Máximo murió antes de que el Concilio de Constantinopla III, 

celebrado entre los años 680-681, definiera dogmáticamente contra el monoteletismo la 

existencia de dos voluntades en Cristo, la humana y la divina, en los siguientes términos: 

«predicamos del Él dos voluntades naturales o quereres y dos operaciones naturales, sin 

división, sin conmutación, sin separación, sin confusión».  

 

 

2) Isidoro de Sevilla (570-636 ca.). En plena tempestad de la ruina cultural aparece Isodoro 

como una flor en el pantano y se convierte en uno de los eslabones perdidos que unen el 

Medioevo y la Antigüedad. Con Isidoro concluye la patrística latina. Fue obispo de Sevilla 

desde el año 601. En el 635 presidió el IV concilio de Toledo que sirvió para unificar en 

España la disciplina litúrgica. Gracias a sus conocimientos del latín, griego y hebreo, pudo 

enseñar la filosofía aristotélica en Sevilla, antes de que los árabes llegasen a España.   

 

Éstas son sus obras escritas: Acerca de la fe católica contra los judíos a partir del Antiguo 

y Nuevo Testamentos, Los tres libros de las sentencias, Acerca del orden de las creaturas, 

Historia de los reyes de los godos y vándalos, los veinte libros de Las etimologías o de los 

orígenes46. En ésta última, su obra más destacada, donde asegura que por medio de las 

etimologías se puede llegar a los significados de las cosas, asienta enciclopédicamente el 

saber de su tiempo recibido desde la antigüedad, es decir, todo lo relacionado con las siete 

artes liberales, y además el saber sobre medicina, historia, teología, geografía, entre otras 

disciplinas. Gracias a Isidoro se rescataron muchos aportes de los escritores antiguos y se 

transmitieron al Medioevo difundiéndose por las universidades europeas de la alta Edad 

Media.  

 

                                                 
46 El texto latino íntegro de Las etimologías y de Las sentencias puede consultarse en la página 

www.thelatinlibrary.com/isidore.html. La traducción castellana de algunas partes de esta obra se puede 

consultar en www.elalmanaque.com/etimologias/etimo.htm 



 30 

 

3) Beda el Venerable (673-735) Beda nació en Britania, cerca de Escocia. Pasó la mayor 

parte de su vida en un monasterio británico de la misma región –entre Wearmouth y Jarrow, 

en Northumbria–, al que ingresó a los siete años  de edad. Desde un corto perímetro 

geográfico alcanzó una profunda erudición y piedad, por lo que se le adjudicó el título de 

Venerable. 

 

Fue la figura más destacada del monaquismo anglosajón. El mismo escribe: «mi deleite el 

aprender, enseñar o escribir». Obras: Sobre el cálculo del tiempo, Sobre los santos lugares, 

Acerca de la métrica literaria, Acerca de la ortografía, Acerca de las cosas de la 

naturaleza, Historia eclesiástica del pueblo inglés, que le convirtió en el padre de la 

historia de Inglaterra. Sigue el modelo de la enciclopedia de Isidoro pues además de la 

historia, su campo de saber abarcó la gramática, retórica, música, matemáticas, física, 

astronomía y teología. 

 

 

4) Juan Damasceno (675-749 ó 650 ca.-750 ca.). Con él termina la patrística griega. Se le 

llama «Damasceno» por haber nacido en Damasco y también «Crisorroas» porque es una 

personalidad de la «que fluye oro» por la riqueza de su doctrina. Más que una mente 

especulativa original es un gran sistematizador. Luchó abiertamente contra la iconoclastia 

del emperador bizantino León III el Isáurico en los años 726 y 730. Su labor de monje y 

sacerdote la consagró al estudio de la teología y a la predicación. Y además de teólogo, era 

poeta, cuyas composiciones han sido recogidas en la liturgia bizantina. 

  

Su obra más importante es la Fuente del conocimiento cuya tercera parte trata Acerca de la 

fe ortodoxa, que sirvió de modelo para las sistematizaciones escolásticas. También hay que 

mencionar sus Discursos apologéticos y su obra su Obra oratoria. A diferencia de la 

mayoría de los padres, se apoyó en Aristóteles. Su autoridad en la Iglesia griega es 

comparable con la de Santo Tomás en la Iglesia latina. 

 

 

 

2. ESCOLÁSTICA PRIMITIVA Y RENACIMIENTO 

CAROLINGIO: siglos IX-XII (8 hrs.) 
 

 

El nombre de Escolástica proviene de las Escuelas que funcionaban como centros de 

estudio y que se desarrollaron desde el siglo IX hasta el siglo XV. Así pues, «escolástica» 

es la filosofía y teología enseñadas en las escuelas medievales. Las antiguas escuelas no 

cristianas habían sido clausuradas desde el siglo VI por orden del emperador de Bizancio, 

Justiniano I el Grande (483-565).  

 



 31 

Las escuelas existentes durante el siglo IX son monacales o abaciales, episcopales y 

palatinas. Las primeras dependen de las abadías, las segundas de las catedrales y las últimas 

de la corte palaciega. Las escuelas monacales fueron el bastión privilegiado de la cultura 

durante el ya descrito período de decadencia. En cambio, las escuelas episcopales 

destacaban como centros para la instrucción y formación de los futuros clérigos o 

funcionarios públicos. Y, por su parte, la escuela palatina, fundada por Carlomagno (742-

814) y confiada a Alcuino de York (739-804) en el 781, descuella en el inicial renacimiento 

medieval de la cultura. De hecho, el acontecimiento más significativo que marca el inicio 

del Medioevo es el renacimiento carolingio unido al surgimiento de los Estados pontificios. 

 

Carlomagno, primero rey de los francos (768-814) y  después también emperador del Sacro 

Imperio Romano Germánico (800-814), condujo a sus ejércitos a la victoria sobre 

numerosos pueblos europeos, y estableció su dominio en la mayor parte de Europa central y 

occidental. Sin duda, fue el rey más influyente en Europa durante la Edad Media. Por su 

parte, Alcuino de York, apoyado por Carlomagno, se propuso fortalecer la escuela palatina 

de Aquisgrán en Germania, a tal punto que ésta pudiera superar la sabiduría de la antigua 

Academia. Obviamente, sólo era un desideratum. Con este fin, Alcuino preparó manuales 

que compilaran los conocimientos filosóficos y teológicos. Sin embargo, no hizo ningún 

auténtico planteamiento sistemático. El mérito de Alcuino está en la organización de la 

escuela palatina. Algunas de sus obras son: Acerca de la fe en la santa e indivisa Trinidad, 

Acerca de la razón del alma, Controversia retórica, Las proposiciones a Carlomagno y 

otras obras poéticas menores. Sólo después, con Juan Escoto Eriúgena se llevará un primer 

intento de integración sistemática de carácter filosófico-teológico.   

 

La época de la Escolástica implica una cuádruple diferenciación interna. 1) El primer 

período es el de la Escolástica primitiva, que se inicia en el siglo IX, coincidiendo con la 

cristalización del Imperio carolingio, y se extiende hasta el siglo XII. Durante esta etapa se 

conserva la herencia de Platón y de San Agustín, y se analiza, en su versión latina, los 

textos de la tradición griega y romana mediante la lectura y el comentario. La figura más 

representativa de este primer período es Juan Escoto Eriúgena. 

 

Con respecto a la relación entre fe y razón, se defiende una síntesis que conduce a una 

racionalización de la visión del mundo. La filosofía se convierte en instrumento para 

entender la verdad cristiana. Se considera que el contenido del conocimiento lo proporciona 

la Revelación; de esta manera, Revelación y razón se mantienen unidas. 

 

1a) Durante este mismo período podría distinguirse una Escolástica media, que coincidiría 

con la reforma monástica, las cruzadas y el paulatino fortalecimiento político de la Iglesia. 

En este sub/período destacan en el campo filosófico teológico Anselmo de Aosta el Doctor 

Magnificus, las escuelas francesas de Chartres y de San Víctor, Pedro Abelardo y Pedro 

Lombardo. 

 

2) Durante el segundo período se llega a la plenitud con la alta Escolástica, considerada 

como la edad dorada del Medioevo floreciente a lo largo del siglo XIII con los celebérrimos 



 32 

doctores Alberto Magno, Tomás de Aquino, Buenaventura de Bagnoregio y Juan Duns 

Scoto, el Doctor Universalis, Angelicus, Seraphicus y Subtilis, respectivamente. 

 

3) El tercero y último período de la baja Escolástica o Escolástica tardía se despliega 

durante el siglo XIV, y está representada por Guillermo de Ockham y el Maestro Eckhart. 

El declive de este período parece la segunda noche oscura de la historia de la filosofía. Y 

aún así, Nicolás de Cusa ata el nudo renacentista entre el Medioevo y la Modernidad.   

 

Por ahora, hay que precisar las propuestas filosóficas de los personajes más relevantes del 

primer período, es decir, el de la Escolástica primitiva así como aquéllos de la Escolástica 

media. Durante este período, el trivium (gramática, retórica y dialéctica) deja de ser simple 

erudición y se convierte en un instrumento auxiliar para comprender inteligentemente la fe 

cristiana, es decir, los instrumentos lógicos se ponen al servicio de la interpretación de los 

problemas teológicos procedentes de la Biblia y de los Padres, entre los que destacan 

Agustín –entre los latinos– y Juan Damasceno, Gregorio de Nisa, Juan Crisóstomo, 

Orígenes y Dionisio –entre los griegos–. 

 

 

2.1 Juan Escoto Eriúgena: siglo IX (810 ca. - 877 ca.) 
 

2.1.1 Vida 
 

Nació en Irlanda o en Escocia en el año 810 ca. De ahí procede la metonimia de «Escoto», 

o quizá «Erígena» que significa «irlandés». En el año 847 forma parte de la corte de Carlos 

el Calvo47 como director de la escuela palatina en Francia. Mientras enseñaba en París, fue 

invitado para refutar la tesis de Godescalco acerca de la doble predestinación. Por extremar 

su postura afirmando la transitoriedad del infierno estuvo a punto de ser condenado.  

 

Fue el protagonista del renacimiento cultural carolingio, y con ello, el filósofo más 

representativo y célebre de su época. Así pues, se convirtió desde el punto de vista 

ideológico en el adalid (=líder) ciclópeo del siglo IX por su esfuerzo de síntesis 

especulativa. Escoto recoge la tradición del neoplatonismo, de San Agustín, del 

cristianismo y de la obra de Dionisio Areopagita, cuyo corpus tradujo al latín. Esta labor 

abrirá, para la escolástica, otro acceso al neoplatonismo. 

 

Si al inicio se debe a Alcuino la organización de la escuela palatina, después, a Escoto se 

debe el despliegue de la especulación en los estudios filosófico-teológicos. Efectivamente, 

además de traductor, elaboró algunos comentarios sobre Dionisio, y destacó como pensador 

original con su obra magna Acerca de la división de la naturaleza. Aunque no hay datos 

seguros, parece que murió en el año 877 o unos años más tarde. 

 

2.1.2 Obras 

                                                 
47 Emperador del Sacro Imperio Romano Germánico (875-877), y rey de Francia (843-877). 



 33 

 

Obras: Acerca de la división de la naturaleza, Comentarios a Marciano Capella, Glosas a 

Boecio, Acerca de la predestinación. 

 

2.1.3 Doctrina 

 

1) Introito. Escoto Eriúgena elabora un sistema filosófico de carácter omni/comprehensivo, 

en el cual Dios es un ser inteligente que se da el ser a sí mismo en la medida en que se 

entiende. Dios se comprende autorrepresentándose en teofanías o especies, que son 

manifestaciones de Dios. En este sentido, Dios es, al mismo tiempo, Naturaleza. Parece que 

Escoto es un precursor de Spinoza en este asunto. 

 

2) Dios y Naturaleza. Según el Eriúgena se pueden distinguir cuatro tipos de «teofanías o 

especies» que son las manifestaciones de Dios en la realidad: a) «Naturaleza que crea y no 

es creada» (Dios); b) «naturaleza que es creada y crea» (las ideas divinas); c) «naturaleza 

que es creada y no crea» (los seres creados), y d) «Naturaleza que ni crea ni es creada» 

(Dios como fin de todo). En este sentido se puede decir que el Eriúgena distingue cuatro 

tipos de naturaleza en su obra Acerca de la división de la naturaleza.  

 

a) Natura creans increata: Dios es Naturaleza creadora e increada, es incognoscible porque 

es supra-substancia, supra-bondad, supra-potencia y supra-vida. La vía negativa invita al 

respeto de la trascendencia divina. b) Natura creata creans: Las ideas de la sabiduría divina 

son el arquetipo creado y creador de todas las cosas que son inferiores a su respectivo 

arquetipo. c) Natura creata nec creans: Las creaturas individuadas en el tiempo y en el 

espacio son incapaces de crear pero de alguna manera son una manifestación de Dios o 

teofanía.  

 

d) Natura nec creata nec creans: Dios, en cuanto finalidad de todo, representa la meta 

increada del retorno recapitulador, gracias al cual Dios será todo en todo; más aún, sólo 

habrá Dios, pero no como si la individualidad de las creaturas quedara disuelta, sino gracias 

a la elevación de su creaturalidad. Es decir, que la naturaleza creada se reintegrará con Dios 

sin perder su individualidad. No que todo será Dios, sino que todo estará en Dios. Al 

respecto algunos hablan de una divinización sin endiosamiento. De esta manera, el 

Eriúgena desemboca en un océano panenteísta que anticipa la filosofía alemana de la 

identidad, aunque el Eriúgena todavía logra distinguir Dios y mundo. 

 

3) Las tres vías. El Eriúgena centra su interés en la cuestión acerca de Dios. Según él, la 

vía positiva constituye el punto de partida para el conocimiento de Dios, y la vía negativa 

es su meta, especialmente cuando se subraya el sentido trascendente de cualquier atributo, 

desembocando así en una teología superafirmativa o vía de la eminencia o via excellentiae, 

como después le llamarán los escolásticos. Esto significa que Dios asume todas las cosas y 

las trasciende porque la naturaleza divina es incomprensible e inefable.  

 



 34 

Las tres vías del Eriúgena sintetizan su filosofía sobre el lenguaje teológico. Aunque está 

convencido de que Dios es inefable, sin embargo, considera necesario hablar de Dios. Así 

pues, surge esta pregunta «¿Cómo hablar de lo inefable?». Al respecto, reconoce que las 

teofanías son la expresión de lo inexpresable, siendo consciente de los límites de las 

palabras, juicios y razonamientos humanos. Así pues, el Eriúgena valora el lenguaje 

afirmativo y el negativo acerca de Dios, aunque prefiere el lenguaje negativo porque de 

Dios es más lo que se oculta que lo que se revela, es decir, Dios es «plusquam» y «super» 

eminente, excelentísima/mente.  

4) Fe y razón. Todo procede de Dios y es su teofanía. Esto también vale para los 

conocimientos filosóficos que tienen por fuente única la sabiduría de Dios, que es también 

la fuente de la que procede la fe, que es superior a la razón. Por eso mismo, la razón debe 

reflexionar en función de la fe. Hay necesidad de apelar a la razón pero esta comparte con 

la fe la misma sabiduría. Es más, así como al final todo será recapitulado en Dios, también 

se puede decir que la fe recapitula la razón, que la verdadera filosofía es la religión, y que la 

verdadera religión es la filosofía. La meta de la fe es la inteligencia racional de los 

misterios y se llega al cielo a través de la filosofía. 

5) Un sistema al servicio de la política. Este primer intento medieval de sistematización 

especulativa, sin un rigor suficientemente crítico, más que una conciliación reflexiva entre 

fe y razón, propició la justificación teórica del poder jerárquico feudal, como si éste fuera 

un reflejo teofánico de la naturaleza divina. La alianza entre poder político y poder 

religioso encontró un apoyo teológico-filosófico en la especulación del Eriúgena, 

especialmente oportuna para la preeminencia del poder del Papa sobre el Sacro Imperio 

Romano Germánico, y para la autojustificación de éste gracias a la venia pontificia. Así 

pues, no fue desinteresado el apoyo imperial ofrecido al Eriúgena.  

 

 

2.2 El problema de los universales (siglos X-XII) 
 

1) El siglo oscuro. El siglo X se caracteriza por la decadencia, la barbarie y la 

fragmentación. No hay que esperar de él algún aporte especulativo para la filosofía. 

Aunque con anterioridad hubo algunos indicios de superación de la barbarie en Alemania y 

Francia, Italia se ancló en el fondo de la decadencia en el siglo X. Así pues, Roma, que se 

había creído situada en el centro del mundo, se miraba ahora relegada en una posición 

marginal, en los suburbios de la civilización. En este contexto histórico, la misma sede 

pontificia fue arrastrada por la aparatosa debacle con el así llamado «siglo de hierro» de un 

papado débil, sin influencia política ni espiritual, y manipulado al antojo de los intereses 

laicos.  

 

El error inicial lo cometió el papa Formoso (891-896), quien presionado coronó a dos 

emperadores que reclamaban el mismo trono. A partir de entonces hizo estragos una 

interminable guerra civil entre ambos bandos, que mantuvieron el conflicto incluso después 



 35 

de la muerte de Formoso. Las familias rivales nombraban papas a sus propios miembros e 

intentaban destronar a los papas erigidos por las familias adversarias. 

 

Uno de los hitos que cambió el rumbo de los acontecimientos fue el renacimiento espiritual, 

promovido por la abadía de Cluny, barbechado desde mediados del siglo X, y sembrado y 

cultivado durante el siglo XI. 

 

2) Transición: Ningún pensador opacó la celebridad del Eriúgena durante el siglo IX, y 

menos aún en el X. Apenas en el siglo XI aparece una insustancial controversia entre 

dialécticos y antidialécticos. Los primeros, fanáticos del trivium, eran unos gárrulos, 

enredados en ciertos silogismos y sofismas. Para muestra bastan Berengario de Tours y 

Anselmo de Besate. Este último había convivido en Parma, entre los años 1025 y 1034, con 

Pedro Damiano, uno y otro como discípulo y maestro.  

 

Pedro Damiano (1007-1072), nacido en Ravena y cardenal-arzobispo de Ostia, Italia, se 

opondrá a los dialécticos, convirtiéndose en el adalid enemigo de la pseudo/filosofía de 

Anselmo de Besate. De este modo, Damiano representa con todo radicalismo la actitud 

antidialéctica en el siglo XI. Para Damiano sólo importa la salvación, no el saber. En 

efecto, considera que la filosofía y la ciencia profana son obra del diablo, quien tienta e 

incita peligrosamente al hombre con el conocimiento acerca del bien y del mal, movido 

soberbiamente por el afán de ser semejante a Dios. Por esta razón subordina todo a la fe y a 

la teología, a tal punto que elabora el trillado y mediocre aforismo «philosophia ancilla 

theologiae». Ciertamente, a la pseudofilosofía de los dialécticos no le quedaba otra función 

en este contexto. No así a la célebre filosofía que merezca tal nombre. Por tanto, la 

propuesta de Pedro Damiano no refleja ciertamente una madura articulación entre fe y 

razón en el Medioevo. 

 

3) La controversia acerca de los universales. Representa uno de los problemas centrales 

de la filosofía medieval que se pregunta por el origen y la naturaleza de los conceptos 

(universales), es decir, si la realidad sensible, que conocemos por medio de la experiencia, 

es particular, ¿cómo pueden los conceptos de la mente tener un valor universal?, ¿acaso 

tienen los conceptos realidad en sí mismos, independientemente de las cosas? La respuesta 

a estas preguntas originó diferentes tendencias, inspiradas en Platón, los neoplatónicos, 

Agustín, Boecio y Aristóteles, entre otros, especialmente a partir del siglo XI. Dicha 

problemática subsiste a lo largo de los siglos XII-XIV. A continuación se presentan las 

propuestas más relevantes. 

 

 Realismo exagerado. Se inspira en Plantón y Agustín, y pasa a través de Juan Escoto 

Eriúgena hasta Anselmo y Buenaventura. Se llama realismo porque admite la existencia de 

la realidad subsistente de los universales. Y es exagerado porque considera que las cosas 

son sólo una sombra y un reflejo participado, desplegado, emanado o iluminado a partir de 

la auténtica realidad que subsiste de modo eminente en el mundo de las ideas o en la mente 

de Dios. En efecto, el realismo exagerado sigue la tradición platónico-agustiniana y 

defiende que los universales existen en sí mismos en un mundo distinto al mundo de las co-

sas, y por tanto, son previos a ellas (universalia ante rem), son la auténtica realidad y la 



 36 

verdad misma. Son realidades mentales, universales, eternas e inconmutables con las que 

los entes singulares de nuestro mundo mantienen una relación ejemplar, de correspondencia 

o de participación. Así pues, al menos se asegura que hay una correspondencia entre 

pensamiento y realidad. 

 

 Realismo moderado. Se origina en Aristóteles, pasa parcialmente por Boecio con 

ciertos tintes platonizantes, Gilbert de la Porré y Juan de Salisbury, y encuentra en Tomás 

de Aquino al máximo exponente de su época. Esta tendencia admite la realidad de los 

universales, pero no los sitúa en un ámbito metahistórico como el mundo de las ideas o la 

mente divina, sino en los conceptos de la mente humana que abstrae la esencia universal a 

partir de la sensación de los entes concretos; es decir, considera que los universales existen 

en la mente humana y que son abstraídos con un fundamento en la esencia de lo real 

(universalia in re) que son los entes particulares o las cosas mismas. En efecto, el realismo 

moderado recoge la tradición aristotélica, considerando que los conceptos son producto de 

un proceso de abstracción que lleva a cabo el entendimiento cuando separa la a substancia 

de los accidentes. Por tanto, la esencia universal está constituida por la forma y la materia 

que integran la llamada definición esencial. La abstracción de la esencia posibilita la 

elaboración del concepto universal, tan buscado por Sócrates en su momento como 

o(ri/zesJai kaJo/lou. 

 

 Nominalismo. Fue propugnado inicialmente por Roscelin con intransigencia, 

amortiguado por Pedro Abelardo con tintes subjetivos, y después mitigado por Guillermo 

de Ockham en el siglo XIV. Al respecto, algunos distinguen entre un nominalismo 

exagerado o terminismo, y un nominalismo mitigado o conceptualismo.  

 

a) El nominalismo exagerado o terminismo apareció en el siglo XI con Roscelin de 

Compiègne, que defendía un nominalismo terminista, porque reduce los conceptos a 

términos o palabras vacías de contenido (flatus vocis), que por sí mismas no significan nada 

y sólo adquieren sentido cuando se refieren a los individuos. Por su parte, Pedro Abelardo 

asegura que lo real es individual, y que la ciencia se hace de particulares, por ello, los 

conceptos universales son interpretaciones subjetivas y opiniones nuestras acerca de lo real 

que es individual.  

 

b) El nominalismo mitigado o conceptualismo tiene por representante principal a 

Ockham, que admite como real sólo la existencia de los individuos particulares y reduce los 

universales a simples conceptos nominales, que sirven como etiquetas por medio de las 

cuales designamos diferentes individuos de una misma especie. Como tales, no tienen 

identidad propia, no son esencias, sino conceptos nominales o etiquetas lingüísticas. Si los 

individuos no existiesen, tampoco existiría el concepto a partir del cual los designamos y 

definimos. Por tanto, los universales no existen en lo real, sino únicamente en el concepto 

posteriormente abstraído (universalia post rem).  

 

 

 



 37 

2.3 San Anselmo de Canterbury o de Aosta, el Doctor Magnificus: 

siglo XI (1033-1109) 
 

2.3.1 Vida 

 

 

El siglo XI es testigo del fortalecimiento espiritual y material de la civilización europea. 

Asciende el índice de población, la economía se fortalece y la cultura despierta con la 

nueva primavera. Los caminos de Europa están transitados por hombres nuevos. En estas 

nuevas circunstancias es abolido el yugo de las investiduras que esposaba a la Iglesia. Un 

célebre hijo suyo, Anselmo de Aosta, de la familia benedictina, se convirtió en 

representante intelectual de la nueva manera de interpretar la fe cristiana con los 

instrumentos racionales, llegando a convertirse en el «primer auténtico escolástico» en 

sentido propio y en promotor de la nueva teología especulativa. 

 

Anselmo nació en Aosta, al norte de Italia, en 1033 o al inicio de 1034, en el seno de una 

familia noble. Sus padres, de origen lombardo, se llamaban Gandulfo y Ermemberga. 

Mientras la madre se esmeraba por dar al niño una buena educación civil y religiosa, el 

padre mostraba más bien desinterés y acritud. Al morir su madre, Anselmo abandona la 

casa paterna para ser educado en diversos monasterios de Francia. Desde los 15 años 

Anselmo quería ser monje. No obstante la oposición inicial sostenida por su padre durante 

un largo tiempo, a los 27 años ingresa al monasterio de Bec, Normandía –hoy el Piamonte–, 

como regular benedictino. En aquel tiempo, esa región estaba dominada por los ingleses. 

En Bec, Anselmo fue primero monje, después prior y finalmente abad en 1078. 

 

Ese período fue fecundo, especialmente porque entre los años 1076-1077 escribió el 

Monoligion y el Proslogion, o Soliloquio y Coloquio, sus obras más célebres, –la primera 

sobre la sabiduría de Dios y sobre algunas pruebas de inspiración agustiniana sobre la 

existencia de Dios, y la segunda, donde expone el insigne argumento «a simultáneo», mal 

llamado ‘ontológico’, sobre la existencia de Dios–. A partir de 1078, le queda menos ocio 

para sus estudios porque se ve obligado a desplazarse con frecuencia a otras abadías y 

prioratos de Francia e Inglaterra. Su virtud y su sabiduría conquistan pronto la admiración 

de nobles y obispos ingleses, que le proponen para la sede arzobispal de Canterbury, 

vacante por la defunción del arzobispo Lanfranco. 

 

En el año 1093 fue designado como arzobispo de Canterbury, Inglaterra, a pesar de su 

propia resistencia porque veía así reducidas las posibilidades de mantenerse en la paz de la 

contemplación y del estudio. Luchó contra las investiduras manipuladas por el rey de 

Inglaterra, primero fue Guillermo II y Enrique I después. Guillermo le expulsó desde 1097 

hasta el año 1100. En el año 1098 asistió al concilio de Bari, en Italia, congregado por el 

papa Urbano II con el fin de traer a la unidad de la Iglesia latina a quienes se habían 

adherido al cisma de la Iglesia griega ocurrido desde el 1054 y protagonizado por el 

patriarca de Constantinopla, Miguel Cerulario, que contaba numerosos adeptos en el sur de 

Italia.  



 38 

 

Cuando muere Guillermo, regresa a Canterbury y, no obstante los conflictos con el rey 

sucesor Enrique I, que también le expulsó entre los años 1103-1105, Anselmo vuelve a su 

sede y permanece prácticamente ahí hasta su muerte, el 21 de abril de 1109, período en el 

que meditaba acerca del origen del alma. Ya desde el S. XIII había sido venerado como 

santo, y el 1720 fue declarado doctor de la Iglesia. Fue el pensador más destacado del siglo 

XI y, en sentido estricto, el «escolástico primogénito». Los anteriores son sencillamente 

«pre-escolásticos». Su espíritu religioso se deja inspirar enteramente por la filosofía 

agustiniana.  

 

2.3.2 Obras 

 

Entre sus obras destacan Monologium –o Soliloquio–, Proslogium –o Coloquio–, Diálogo 

acerca de la Verdad, Diálogo acerca del profesor de gramática; Acerca de la 

potestad e impotencia, de la posibilidad, la necesidad y la libertad; Acerca de la 

concordia entre la presciencia, la predestinación y la gracia de Dios con el libre 

albedrío; ¿Por qué Dios se hizo hombre?, Acerca de la caída del diablo, Libro 

acerca de la fe en la Trinidad, Carta acerca de la encarnación del Verbo, Acerca 

de la procesión del Espíritu Santo. Las últimas son predominantemente de interés 

teológico. 

 

2.3.3 Doctrina 

 

1) Relación fe-razón. Anselmo sigue la tradición inspirada por San Agustín y defiende que 

fe y razón son complementarias y se mantienen en una síntesis. Sitúa la fe como punto de 

partida del conocimiento intelectual, por eso se le ha atribuido el lema: «Fides quaerens 

intellectum»48. De hecho ése era el título que había pensado darle a su segundo opúsculo, 

mientras que al primero le iba a rotular «Exemplum meditandi de ratione fidei»49. Sin 

embargo, a petición del arzobispo Hugo de Lyón, cambió de plan y les título Monologion al 

primero, y Proslogion al segundo, es decir, Soliloquio y Coloquio (alloquium) 

respectivamente. Así lo asienta él mismo al final del proemio del Proslogion. Y después, 

escribe al final del primer capítulo de la misma obra:  

 
“Non tento, domine, penetrare altitudinem tuam, quia nullatenus comparo illi 

intellectum meum; sed desidero aliquatenus intelligere veritatem tuam, quam credit et 

amat cor meum. Neque enim quaero intelligere ut credam, sed credo ut intelligam. 

Nam et hoc credo: quia «nisi credidero, non intelligam»”50. 

                                                 
48 ANSELMO DE CANTERBURY, Santo, Proslogion, proemio. El texto latino procede de la página 

www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost11/Anselmus/ans_prop.html. [=“La fe que busca al 

intelecto”]. La traducción es mía. 
49 [=“Ejemplo de cómo hay que meditar con la razón acerca de la fe]. 
50 Ibid., cap. I. www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost11/Anselmus/ans_pro1.html#c1. [=“No 

intento, Señor, penetrar  tu grandeza, porque de ninguna manera mi intelecto se equipara con ella; pero 

deseo hasta cierto punto intelegir tu verdad, a la que cree y ama mi corazón. En efecto, no busco intelegir 



 39 

 

La última frase parece ser deudora de Agustín y remotamente de Isaías. También, como es 

evidente, el célebre lema medieval –«Credo ut intellegam, intellego ut credam»51– está 

presente en Anselmo, aunque éste enfatiza decididamente el primer binomio en el cual la fe 

es sin duda el punto de partida. En cambio, será Pedro Abelardo quien privilegie el 

segundo. Por su parte, Anselmo oscila equilibradamente entre la fe y el intelecto, siempre 

en tensión completiva. El intellectus anselmiano es estético porque está animado 

fundamentalmente por la pulcritud de las verdades de fe, que es considerada el punto de 

partida privilegiado para poder intelegir. Así pues, anque sólo dos veces aparece la palabra 

«filosofía» en la obra de Anselmo, sin embargo, casi todos sus escritos pueden ser 

considerados filosóficos, incluso los teológicos, especialmente debido a su constante 

esfuerzo argumentativo en el uso del intellectus. 

 

En otras palabras, la tarea especulativa de Anselmo consiste simplemente en descifrar con 

la inteligencia lo que ya es asentido por la fe, para que la revelación no se imponga 

exclusivamente a ciegas por la sola autoridad de Dios o de la Biblia, sino que también 

seduzca con el esplendor de la inteligencia razonable. ¡Qué lejos de Anselmo están aquellos 

que hoy prefieren apelar filológicamente al sólo texto, como único tribunal de 

razonabilidad, sin duda porque en su formación les faltó un estudio más serio de la 

filosofía! ¡Con razón se ha hablado de una protestantización de los estudios católicos de la 

Sagrada Escritura! Mientras siga faltándoles filosofía, este rasgo de la catolicidad de 

Anselmo seguirá brillando por su ausencia. 

 

2) Existencia de Dios. La fe es el punto de partida de la filosofía anselmiana, y la cuestión 

de Dios es su centro temático que unifica toda su especulación. Respecto a Dios distingue 

entre un discurso acerca de su existencia y uno sobre su esencia o naturaleza. En relación 

con la existencia de Dios desarrolla en el Monologion algunas pruebas aposteriori de 

inspiración agustiniana.  En cambio, en el Proslogion utiliza una vía a priori, típica de su 

argumento «a simultáneo» u ‘ontológico’, así denominado impropiamente. Para sorpresa de 

algunos, así como Agustín también Anselmo utiliza tanto argumentación a posteriori como 

a priori, no obstante que en la historia la segunda es la única que a veces les ha sido 

remitida. 

 

2a) Las pruebas a posteriori desarrolladas por Anselmo en el Monologion son cuatro:  

 

 1ª) A partir de los bienes de las cosas se descubre que debe existir la Bondad absoluta 

en virtud de la cual todas las demás cosas son buenas. Esa Bondad absoluta es Dios. 

 2ª) A partir de la grandeza cualitativa o excelencia de los entes se descubre la necesidad 

de una Excelencia suprema que participe gradualmente su perfección. El final del 

primer capítulo del  Monologion concluye así respecto Dios, que es la Bondad absoluta 

y la excelencia suprema:  

                                                                                                                                                     
para creer, sino que creo para intelegir. Pues incluso por esto creo: porque «si no habré creído, no {podría} 

intelegir»”]. La traducción es mía. 
51 Creo para entender, entiendo para creer. 



 40 

 
“Illud itaque solum est summe bonum, quod solum est per se bonum. Id enim 

summum est, quod sic supereminet aliis, ut nec par habeat, nec praestantius. Sed quod 

est summe bonum, est etiam summe magnum. Est igitur unum aliquid summe 

magnum et summe bonum, id est summum omnium quae sunt”52. 

 

 3ª) La tercera prueba parte del hecho de la existencia y penetra el enigma de todo lo 

existente en general que exige un Ser supremo existente. Anselmo formula su 

argumento en los siguientes términos:  

 
“[…] quidquid est, per unum aliquid videtur esse. Omne namque quod est, aut est per 

aliquid aut per nihil. Sed nihil est per nihil. […] Verius ergo per ipsum unum cuncta 

sunt, quam per plura, quae sine eo uno esse non possunt. […] necesse est unum illud 

esse, per quod sunt cuncta quae sunt. Quoniam ergo cuncta quae sunt, sunt per ipsum 

unum, proculdubio et ipsum unum est per seipsum. Quaecumque igitur alia sunt, sunt 

per aliud, et ipsum solum per seipsum”53. 

 

 4ª) La última prueba a posteriori parte de las perfecciones graduadas de los entes y va 

en búsqueda de una perfección primera y absoluta a la que se le pueda llamar «Dios». 

Anselmo argumenta de la siguiente manera: 

 
“Si quis intendat rerum naturas, velit nolit sentit non eas omnes contineri una dignitatis 

paritate, sed quasdam earum distingui graduum imparitate. [...] Est igitur ex 

necessitate aliqua natura, quae sic est [...] superior, ut nulla sit cui ordinetur inferior. 

[...] Restat igitur unam et solam aliquam naturam esse, quae sic est aliis superior, ut 

nullo sit inferior”54. 

                                                 
52 Id., Monologion, cap. I. El texto latino procede de la página de la Biblioteca Augustana de la Univ. de 

Augsburg www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost11/Anselmus/ans_moc1.html. [= “Así pues, 

sólo aquél es supremamente el bien, porque sólo {él} es bueno por sí. Él, en efecto, es supremo, porque de 

ese modo sobrepasa a los otros, de modo que no tenga {otro} igual, ni preeminente. Con todo, lo que es 

supremamente bueno, es también supremamente excelso. Por consiguiente, existe uno solo {que es} 

supremamente excelso y supremamente bueno, él es lo supremo de todas las cosas que existen”. La 

traducción es mía. 
53 Ibid., cap. III. El texto latino procede de la página de la Biblioteca Augustana de la Universidad de 

Augsburg www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost11/Anselmus/ans_moc1.html. [=“Todo lo que 

existe, parece existir por uno solo. Efectivamente, todo lo que existe, o es {causado} por algo o por nada. 

Pero nada es {causado} por la nada. {...}. Luego, {es} más veraz que por uno mismo existan todas las 

cosas en conjunto, que por varios {principios}, los cuales sin ese uno no podrían existir. {...} Debe ser 

necesario que aquel uno exista, por el cual son {causadas} todas las cosas que existen en conjunto. Luego, 

puesto que todas las cosas que existen en conjunto, existen por un mismo {principio}, sin duda alguna 

también el mismo uno existe por sí mismo. Por consiguiente, cualesquiera otras que existen, son 

{causadas} por otro, y sólo {hay uno} mismo {que existe} por sí mismo”]. La traducción es mía. 
54 Ibid., cap. IV. El texto latino procede de la página de la Biblioteca Augustana de la Universidad de 

Augsburg www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost11/Anselmus/ans_moc1.html. [=“Si alguien se 

dirige a las naturalezas de las cosas, quiera o no quiera, percibe que todas ellas no contienen una 

equivalencia de dignidad, sino que la divergencia de grados entre ellas las distingue. {...} Por consiguiente 

por necesidad existe alguna naturaleza, que de esta manera es {...} superior para que dicha {naturaleza no} 



 41 

 
“Quare est quaedam natura vel substantia vel essentia, quae per se est bona et magna, 

et per se est hoc quod est, et per quam est, quidquid vere aut bonum aut magnum aut 

aliquid est, et quae est summum bonum, summum magnum, summum ens sive 

subsistens, id est summum omnium quae sunt”55. 

 

En este punto, Anselmo se inspira en la noción boeciana de Dios en cuanto bien supremo, 

en la concepción agustiniana de Dios considerado como «bien de todo bien»56, y 

remotamente en la idea platónica del Bien. 

 

Obviamente, por lo dicho con anterioridad, Anselmo privilegia la vía de las perfecciones 

graduadas, especialmente en los dos primeros incisos y en el cuarto. El tercero, en cambio, 

anticipa la reflexión que explicitará Maurice Blondel en el siglo XX. Por otra parte, las 

cuatro pruebas del Monologion pudieran parecer tortuosas a algunos lectores. Por eso, 

Anselmo emprendió en el Proslogion un nuevo camino, de carácter a priori, que como la 

vívida luz de un relámpago permitiese intuir de modo inmediato la existencia de Dios. 

 

2b) La prueba a priori desarrollada por Anselmo en el Proslogion:  

 

Para mostrar la existencia de Dios, Anselmo formula el argumento «a simultáneo», 

inadecuadamente llamado ‘ontológico’. Se trata de una demostración «a priori». Anselmo 

define a Dios como el ser «mayor que el cual no se puede pensar» (Id quo magis cogitari 

non potest57, o también aliquid quo maius cogitari non potest58). Si Dios es el ser mayor 

que existe, tendrá que existir no sólo como idea en nuestro pensamiento, sino también en la 

realidad, ya que, si no existiera en la realidad, ya no sería el ser mayor ni el más perfecto. 

Por tanto, si tenemos la idea de Dios en el pensamiento hemos de aceptar que Dios 

necesariamente existe en la realidad.  

 

En efecto, Anselmo razona así: Si el ateo piensa en Dios, entonces éste existe en su 

intelecto y no se puede negar su existencia. Sin embargo, el ateo pretende negar que Dios 

exista como realidad, y en esto consiste precisamente su propia contradicción porque piensa 

en Dios como el ser «mayor que el cual no se puede pensar». Y por tanto, para ser tal tiene 

que existir realmente, no sólo como idea. De lo contrario no sería el mayor que se puede 

pensar. Anselmo considera, pues, que ni siquiera el ateo ni el insensato puede resistirse 

razonablemente a este argumento. Veamos el mismo texto del Proslogion: 

                                                                                                                                                     
sea subordinada a nada inferior. Por consiguiente, debe quedar alguna sola y única naturaleza, que de esta 

manera es superior a las otras, de modo que sea inferior a nada”.]. La traducción es mía. 
55 Ibidem. [=“Por lo cual, existe una sola naturaleza o substancia o esencia, que por sí es buena y excelsa, 

porque ésta existe y es por sí, y por la cual existe, todo lo que es verdadero o bueno o excelso o algo 

{=existente}, y la cual es el supremo bien, la suprema excelencia, el supremo ente o subsistente, él es 

supremo entre todas las cosas que existen”]. La traducción es mía. 
56 «Bonum omnis boni». 
57 Id., Proslogion, cap. II y IV. En éste último, escribe explícitamente: “Deus enim est id quo maius cogitari 

non potest”. [=“En efecto, Dios es el {ser} mayor que el cual no se puede pensar”]. La traducción es mía. 
58 Ibid., cap. III. 



 42 

 
“Quo utique sic vere est, ut nec cogitari possit non esse. […] Sic ergo vere est aliquid 

quo maius cogitari non potest, ut nec cogitari possit non esse. Et hoc es tu, domine 

deus noster”59. “Quod qui bene intelligit, utique intelligit id ipsum sic esse, ut nec 

cogitatione queat non esse. Qui ergo intelligit sic esse deum, nequit eum non esse 

cogitare”60. 
 

Por lo anterior, se trata de un argumento «a simultáneo» porque la existencia de Dios se 

halla incluida en la idea de Dios al mismo tiempo. Y se le llama impropiamente argumento 

‘ontológico’ porque de la idea de Dios se deduce su existencia pasando acríticamente del 

plano de la definición esencial a la existencia óntica. En realidad no es ontológico en 

sentido estricto porque Dios no es un ente entre otros entes, acerca del cual haya que 

demostrar inexorable y concluyentemente su existencia, al estilo de una operación empírica 

o matemática.  

 

El argumento de Anselmo ha sido criticado y defendido en la historia de la filosofía. En su 

mismo tiempo, un discípulo de Anselmo, el monje Gaunilón lo refutó porque descansa 

totalmente en el «concepto» del ser sumamente perfecto, y no basta con poseer una idea 

para asegurar ésta existe objetivamente como real. Para ejemplificar su postura se 

imaginaba una isla paradisíaca, que no por ser perfecta tiene que existir.  

 

Sin embargo, Anselmo, que estaba convencido por su fe religiosa de que a Dios le 

pertenece esencialmente existir le responde a Gaunilón con su Libro apologético que 

también se conoce como la Respuesta de Anselmo a las objeciones de Gaunilón o Apología 

contra Gaunilón, y suele incluirse al final del Proslogion. Ahí replicó que la objeción de 

Gaunilón no es adecuada porque la isla paradisíaca no es el ser «mayor que el cual no se 

puede pensar», y que, por tanto, el argumento sólo es válido cuando se aplica a Dios, que sí 

lo es. 

 

No obstante, en la posteridad se impugnará, al argumento de Anselmo, el paso acrítico 

entre ser y pensar que se debe a la tendencia platonizante de dicho pensador. Así pues, 

además de Gaunilón, el argumento ha sido criticado por Tomás de Aquino y por Kant en su 

aspecto lógico-racional, porque confunde el plano de la esencia con el de la existencia. No 

obstante, por su parte fue aceptado por Buenaventura, Duns Escoto, y reformulado por 

Descartes, Leibniz y Hegel. En el siglo XX ha sido reinterpretado por Karl Barth, Bertrand 

Russell y Norman Malcolm. Por ejemplo, Barth precisa que el objetivo de Anselmo no era 

«probar» sino «inteligir»; y Russell considera que un argumento que posee una historia tan 

                                                 
59 Ibidem. Procede de www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost11/Anselmus/ans_pro1.html. [=“Así, 

hasta tal punto es ciertamente verdadero, de modo que no se puede pensar que {Dios} no existe. {...} 

Luego así, existe verdaderamente alguien mayor que el cual no se puede pensar, de modo que no se puede 

pensar que no existe. Y este eres tú, Señor Dios nuestro”]. La traducción es mía. 
60 Ibid., cap. IV. Procede de www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost11/Anselmus/ans_pro1.html. 

[=“Por lo cual, quien intelige bien, ciertamente él mismo intelige así al ser {divino}, de modo que no sea 

capaz de pensar que no existe. Luego, quien intelige así la existencia de Dios, él no es capaz de pensar que 

no existe”]. La traducción es mía. 



 43 

ilustre debe ser tratado con respeto intelectual por su originalidad y sagacidad. Y, 

finalmente, Malcolm sostiene que la existencia de Dios debe ser lógicamente necesaria o 

lógicamente imposible. Según él, el argumento de Anselmo es refutable sólo si la noción de 

Dios es autocontradictoria o si carece de sentido. Si se acepta que no es absurda desde el 

punto de vista lógico –e incluso el ateo así lo considera–, entonces Dios necesariamente 

existe61. 

 

Habría que agregar críticamente a la opinión de Malcolm, lo siguiente: Sí, en ese caso Dios 

necesariamente existe..., pero sólo como idea, porque el mismo Malcolm lo único que 

justifica es la existencia de la noción de Dios como no autocontradictoria y como idea con 

sentido. Sin embargo, aunque ésta estuviera plena de sentido, eso no demuestra de modo 

inexorable y concluyente que exista como real. 

 

En suma, hay que decir que a Dios no hay que demostrarlo; hay que mostrarlo. No basta 

probar su existencia, hay que probarlo a Él. Así pues, si alguien te pide una prueba, dale la 

prueba.  

 

3) La moralidad. Según Anselmo, la libertad se ejerce en la capacidad de actuar con 

rectitud o justicia, es decir, queriendo voluntariamente el bien. Por tanto, sólo es libre quien 

obra por puro amor a lo que es correcto. En efecto, para ser libre hay que buscar lo correcto 

por amor a la rectitud y no por otros motivos. En este punto, la filosofía anselmiana de la 

moralidad deviene un anticipo kantiano en el seno del Medioevo. 

 

 

2.4 El siglo XII 
 

Durante el siglo XII se radicaliza la problemática en torno a los univesales, ya explicada 

sistemáticamente en el inciso 2.2, especialemente porque Pedro Abelardo le dio un matiz 

subjetivista al nominalismo exagerado o terminismo de Roscelin de Compiègne. También 

en la misma época se intensifica la labor de traducción de múltiples obras griegas al latín, e 

incluso de los filósofos árabes más representativos. En este contexto, Francia se convierte 

en el centro cultural del momento. Entre los focos culturales más representativos del siglo 

XII destacan las Escuelas de Chartres y de San Víctor. Además, a mediados de siglo 

destaca la figura de Pedro Lombardo, especialmente por su célebre obra llamada las 

Sentencias. A continuación se desarrolla cada uno de estos aportes. 

 

 

2.4.1 Pedro Abelardo (1079-1142): el subjetivismo medieval  
 

2.4.1.1 Vida 
 

                                                 
61 Cfr., REALE, Giovanni, coaut., Historia del pensamiento filosófico y científico (Herder, Barcelona 1995

2
) 

434. 



 44 

Pedro Abelardo, la figura más prestigiosa del siglo XII, nació en Le Pallet, cerca de Nantes, 

en el año 1079, al occidente atlántico de Francia. Fue discípulo de Roscelin de Compiègne, 

de Guillermo de Champeaux y de Anselmo de Laon. Estudió en París el trivium y el 

cuadrivium. Con esto se halló ya en posesión de la enciclopedia de aquellos tiempos. Ante 

sus maestros se mantuvo siempre crítico, especialmente animado por su propio carácter 

altivo. En su autobiografía, narrada en la Epístola I e intitulada Historia de mis 

calamidades, se considera a sí mismo como un discípulo molestísimo. Satiriza la figura de 

uno de sus profesores por tener vacío el pensamiento a tal punto que es «semejante al 

fuego, que al encenderse, llena la casa de humo pero no da luz». Se cree que «Abailard» 

procede de un apodo de Pedro, tal vez derivado de «lèche-lard», es decir «lame-lardo» o 

«lame-tocino». ¡Qué extraño! 

 

Después de dos intentos, por fin logró inaugurar una escuela propia en París que se 

convirtió en un club para sus admiradores. Fue catedrático en la escuela libre de Notre 

Dame, a la cual acudía la juventud estudiosa más selecta de toda Europa. Por todas partes 

se hablaba de él. La misma Roma llegó a enviarle alumnos. En su regazo se educaron dos 

que en el futuro llegarían a ser papas –Alejandro III y Celestino II–, Juan de Salisbury, 

Pedro Lombardo y el jurista Graciano. París le había adoptado por hijo suyo y le 

consideraba como su lumbrera más fulgente. Se enorgullecía de poseer a Abelardo y 

celebraba unánimemente este nombre. 

 

De este período se ha hecho célebre su romance con Eloísa, una joven escritora. Abelardo 

era canónigo de la Catedral y profesor del claustro. A sus treita y seis años conoció a 

Eloísa. Se enamoró de ella y la embarazó. Fulberto, el tío de Eloísa, dominado por el odio 

contra Abelardo lo mutiló. Por este crimen Fulberto, que era canónigo, fue desterrado de 

París y se le confiscaron todos sus bienes. Como las leyes canónicas incapacitaban a 

Abelardo para ejercer los oficios eclesiásticos, ingresó como fraile en el monasterio de San 

Dionisio, mientras Eloísa se hizo monja en el convento de Argenteuil. Ambos consagraron 

su vida a Dios. 

 

Los discípulos de Abelardo convencieron a su maestro de que reanudase sus lecciones: él 

accedió por último y abrió en San Dionisio su cátedra. Después se  trasladó Saint-Ayoul. 

Así se renovaron los triunfos y las glorias de Abelardo, cuyo resultado fue despertar 

envidias y producir celos en los demás maestros. Abelardo se creaba enemigos 

deliberadamente sólo por el placer de desafiarlos. A final de cuentas, la rivalidad contra él 

hará que dos concilios regionales condenen algunas de sus doctrinas. Veamos la manera. 

Cuando en 1121 el concilio de Soissons condenó algunas de sus doctrinas la confusión fue 

tan grande que Abelardo no pudo hacerse oír en la asamblea. Entonces el acusado comenzó 

a recitar el credo; pero el ruido y el tumulto crecieron hasta el punto de ahogar por 

completo la voz del temido polemista. Entonces Abelardo lloró de indignación y de rabia y, 

sin haber sido oído, fue condenado a varios días de cárcel y a quemar por su propia mano la 

Introducción a la teología, el libro que había motivado tal castigo. 



 45 

Las suspicacias, los recelos y las envidias no cesaron de perseguirlo. Cualquier novedad de 

Abelardo les parecía sospechosa de herejía. En ocasiones sentía ganas de huir 

definitivamente de los países católicos, y refugiarse en un país de idólatras, viviendo como 

cristiano entre los enemigos de Cristo, porque tal vez podría encontrarar allí más caridad. 

Después, Bernardo de Clairvaux le denunció ante la Santa Sede como «perseguidor de la fe, 

enemigo de la cruz, monje por fuera, hereje por dentro y culebra tortuosa que sale de su 

caverna». 

 

En 1140 se convocó un nuevo concilio en Sens contra Abelardo, en el que Bernardo funjía 

como acusador. No obstantes las sucesivas condenas del concilio y del Papa contra 

Abelardo, despúes apela al Papa en búsqueda de un juicio más equitativo y se dirige a 

Roma para recibir el veredicto. En el transcurso fue retenido por Pedro el Venerable en la 

abadía de Cluny. Gracias a él obtuvo el perdón por parte del Papa gracias al mismo abad, 

quien incluso hasta llegó a reconciliar a Abelardo con Bernardo. Después enferma y se 

traslada al priorato de San Marcelo, cerca de Chalons. Ahí muere en el año 1142.  

 

Eloísa solicitó los restos mortales de Abelardo, quien en una de sus cartas se los había 

ofrecido con estas palabras: «Entonces me verás, no para derramar lágrimas, que ya no será 

tiempo: viértelas ahora para apagar en ellas ardores criminales: entonces me verás, para 

fortificar tu piedad con el horror de un cadáver, y mi muerte, más elocuente que yo, te dirá 

qué es lo que se ama cuando se ama a un hombre». Eloísa se hizo cargo de los funerales y 

Pedro el Venerable inscribió en el epitafio de su tumba: «Sócrates de Francia, supremo 

Platón de Occidente, moderno Aristóteles [...]; genio multiforme, penetrante y agudo; todo 

lo superaba con la fuerza de la razón y el arte de la palabra: éste era Abelardo». Veinte años 

después muere también Eloísa, quien por su propia voluntad fue enterrada en la misma 

tumba de Abelardo. 

 

Abelardo representa «la vertiente alternativa del Medioevo» altamente humanista, 

innovadora y contestaria. En la posteridad su marcada influencia estará determianda por el 

método del «sí y no» –o «sí por esto, no por aquello»–, por la literatura sentencista y sus 

comentarios. En otras palabras, el método escolástico de las grandes universidades se lo 

debe el siglo XIII a Pedro Abelardo. 

 

2.4.1.2 Obras 

 

Suelen clasificarse en escritos lógicos, éticos y teológicos. Los principales son los 

siguientes. a) En primer lugar sus cuatro lógicas: Introducciones para los párvulos 

o principiantes, Lógica para los avanzados, Lógica a petición de nuestros colegas y 

Dialéctica –su lógica principal–; además, hay que mencionar Introducciones 

dialécticas y Acerca de los conceptos62. b) Ética o conócete a ti mismo, Diálogo 

entre judíos, filósofos y cristianos. c) Introducción a la teología, Teología cristiana 

acerca del sumo bien. Además escribió Sermones, Poemas y miscelánea que 

                                                 
62 El texto latino de esta últimas obra se encuentra en www.abaelard.de/abaelard/Main.htm. 



 46 

incluye –himnos y secuencias–, y un Epistolario, donde se compila su 

correspondecia con Eloísa y su primera epístola autobiográfica llamada Historia de 

mis calamidades, cuyo título alternativo es Consejos para su amigo63. Entre todos 

estos escritos descuella indiscutiblemente su insigne Sic et non, que servirá de base 

para el método escolástico. 

 

2.4.1.3 Doctrina 
 

1) Método heurístico y teoría hermenéutica. Su aporte metodológico más importante es 

su obra Sic et non, donde enfrenta dialécticamente las autoridades opuestas. Su intención no 

es escéptica, sino mostrar los problemas que necesitan una ulterior profundización. Esto 

ejercerá un influjo enorme en el método escolástico de las «disputationes». Abelardo se 

adelanta a su compatriota Descartes sosteniendo el siguiente principio heurístico: «la 

investigación se emprende con el estímulo de la duda, y por medio de la investigación se 

llega al conocimiento de la verdad». La duda, en cuanto punto de partida, es una duda 

metódica con intencionalidad crítica.  

 

Para sobrepasar la duda Abelardo sigue una primera regla que consiste en «un análisis 

histórico lingüístico de los términos de un texto», porque reconoce que algunos elementos 

nos obstaculizan la comprensión inteligente de un texto. Respecto a esta inteligencia 

comprensiva escribe en el prólogo del Sic et non: “ad quam nos maxime pervenire impedit 

inusitatus locutionis modus ac plerumque earumdem vocum significatio diversa”64. 

 

La segunda regla exige comprobar la autoría auténtica del texto de cara a todo documento 

falso o falsificado. La tercera prescribe la necesidad de un análisis comparativo entre 

aquellos textos dudosos y los que son auténticos utilizando éstos como canon y marco 

interpretativo de las opiniones de un autor. Y la cuarta regla insiste en la necesidad de 

distinguir entre la doctrina de un autor y la opinión personal al respecto. 

 

Estas reglas exegéticas son una anticipación de los modernos métodos de crítica literararia 

que, no obstante, y así lo reconoce Abelardo, no solucionan todos los problemas de 

interpretación de un texto, sea bíblico, patrístico, teológico o filosófico. Habría que 

reconocer por nuestra parte, que sólo la hermenéutica contemporánea logrará presentar un 

marco teórico más completo, mostrando que la exégesis es insuficiente. Abelardo ya era 

consciente de ello. 

 

2) La dialéctica es la lógica en ejercicio. No se debe reducir a la simple habilidad sofística 

porque degeneraría su auténtica función. La dialéctica implica una filosofía del lenguaje o, 

más precisamente, una filosofía del discurso para argumentar, disertar y discernir. La 

dialéctica necesita sostener una referencia de los términos lingüísticos con lo real, es decir, 

                                                 
63 El texto latino puede consultarse en www.thelatinlibrary.com/abelard.historia.html 
64 PEDRO ABELARDO, Sic et non, prologus. El texto latino procede de su página oficial alemana 

www.abaelard.de/abaelard/Main.htm. [=“La forma inusual de una locución y a menudo el significado 

equívoco de los mismos términos nos impide arribar óptimamente a ella”]. 



 47 

un nexo semántico o significación. Dentro de este contexto abordó la cuestión de los 

universales, preguntándose ¿qué relación hay entre «voces et res», es decir, entre términos 

lingüísticos y lo real? 

 

3) El problema de los universales: el subjetivismo medieval de Abelardo. Según él un 

universal es lo que abstraemos y conceptualizamos post rem, es decir, lo universal no está 

en los entes individuales, sino en los conceptos abstraídos por el sujeto. La esencia es 

producto del intelecto humano, no existe en lo real. En efecto, cuando Abelardo responde a 

la pregunta sobre qué relación hay entre «voces et res», se resiste a identificar simplemente 

«vox et res» pero también supera el terminismo o ‘nominalismo exagerado’ de su maestro 

Roscelin de Compiègne. Sin embargo, su ‘realismo crítico’ se convierte en un 

constructivismo subjetivo, según el cual los universales son construcciones lingüísticas 

generadas por el intelecto por medio de un proceso abstractivo. Abelardo les llama 

discursos mentales o «sermones». Con ellos significamos los individuos reales. Contra 

Roscelin, considera que los conceptos no son flatus vocis, es decir no son términos vanos o 

palabras vacías de contenido, sino construcciones lingüísticas, es decir interpretciones 

subjetivas y opiniones nuestras acerca de lo real, que es individual. La solución 

filo/nominalista de Abelardo deja la perspectiva abierta para el nominalismo mitigado o 

conceptualismo de Ockham. En su momento, Abelardo se convirtió en el dueño del terreno 

filosófico y se le reconoció como el ‘maestro de la dialéctica’. 

 

4) «Intellectus quaerens fidem». Así podría sintetizarse la actitud de Abelardo respecto al 

tema de la relación entre fe y razón. En efecto, en este tema las tres posturas básicas del 

Medioevo estarían representadas por Anselmo y Abelardo en los extremos opuestos, y 

Tomás en el centro conciliador. El valor que Abelardo reconoce a la dialéctica implica 

conceder privilegios al intelecto crítico y argumentativo, es decir, una razón crítica, aunque 

todavía sin hacer una crítica de la razón al estilo kantiano. Sin profanar el misterio, 

Abelardo quería hacerlo inteligible para que a los demás les fuera más fácil creer en él, 

aunque sin aspirar un examen exhaustivo de su contenido revelado. Por ello, Abelardo 

distingue entre «intellegere» y «comprehendere», y delimita su tarea así: sólo busca 

inteligir la fe, no comprehenderla exhaustivamente. 

 

Si el intelecto busca creer, entonces también se puede sostener «intellego ut credam» como 

rasgo específico de la filosofía de Abelardo. En cambio, la postura de Anselmo abandera el 

slogan «credo ut intellegam». Abelardo está muy lejos de la postura señalada en el siglo XI 

por Pedro Damiano: «philosophia ancilla theologiae». Para Abelardo, la filosofía no es 

sirvienta sino una aliada auxiliar de la teología porque el intelegir facilita el creer. Así pues, 

la filosofía es aliada auxiliar porque puede allanar los obstáculos de modo que la fe sea más 

fácilmente aceptable para aquellos que piden razones. Sin embargo, el contenido de la fe 

procede de la revelación y la filosofía no puede aportar explicaciones exhaustivas ni 

definientes respecto a los contenidos de la fe. Al respecto, ninguna explicación humana es 

definitiva ni concluyente, así proceda de los filósofos o teólogos, aunque ciertamente entre 

las diversas explicaciones hay algunas que están más y otras menos autorizadas. 

 



 48 

5) La conciencia y la intención. Fiel a su postura subjetivista procedente de su 

constructivismo lingüístico, la ética abelardiana está centrada en el eje de la conciencia y de 

la intención subjetiva, a partir de las cuales se juzgan las acciones como buenas o como 

malas. Así pues, considera que una acción es llamada buena, no porque contenga algo 

bueno, sino porque procede de una intención buena. Abelardo está entrañablemente 

convencido de que el mal moral no radica en los deseos de la voluntad humana, sino en el 

consentimiento inmoral de tales deseos. ¿Con que fin acentúa Abelardo el aspecto 

intencional de las acciones morales? La finalidad es triple: a) superar el legalismo 

objetivista de los Libros penitenciales que eran como recetarios de lo bueno y lo malo; b) 

evitar las exageraciones de quienes consideraban la naturaleza humana como 

estructuralmente corrompida por la concupiscencia; c) y combatir la costumbre superficial 

de emitir juicios temerarios o al menos apresurados acerca de las acciones de los demás. 

 

Abelardo tenía razón al esforzarse por señalar la dimensión subjetiva de la moralidad. No 

obstante, descuida el desarrollo explicativo de la dimensión objetiva de la misma. Ambos 

aspectos son importantes para una reflexión integral de la ética filosófica fundamental. 

Cuando una ética se refugia sólo en la intención y en la conciencia solitaria necesariamente 

tropieza en el subjetivismo ético-moral. Y dado que Abelardo no le da la importancia 

suficiente a las acciones, se le puede advertir que la intención sin la acción está vacía. De 

esta manera, Abelardo disparó impulsivamente contra el legalismo medieval, pero su 

apresuramiento subjetivo desvió su disparo del blanco. No obstante, Abelardo intentó 

frenar el subjetivismo moral que se derivaba de su propuesta asegurando que «la intención 

no es buena simplemente por parecer buena, sino sólo si es realmente buena». ¿Cabría 

interpretar esta frase dentro de su contexto gnoseológico acerca de los universales como 

una realidad construida lingüísticamente? Parece que sí. 

 

 

2.4.2 La Escuela catedralicia de Chartres: el humanismo medieval 
 

 

Aunque había sido fundada por Fulberto de Chartres a fines del siglo X, fue hasta el siglo 

XII cuando la Escuela de Chartres alcanzó su período de esplendor, acontecimiento que 

coincide con la época de la construcción de la célebre Catedral de aquella ciudad francesa. 

Chartres se convirtió en el principal centro cultural del siglo XII. Los discípulos de esta 

escuela catedralicia se dedicaron al estudio humanista de la literatura antigua (humanae 

litterae)65 en las fuentes directas, es decir, en su idioma original, con predilección por los 

escritos de Platón, sobre todo por el Timeo, que les ayudó a interpretar platónicamente el 

libro del Génesis. Por ejemplo, consideran que la afirmación «Dios creó el cielo y la tierra» 

significa que él es el creador de todo, es decir, de los cautro elementos, a saber, aire, tierra, 

fuego y agua.  

 

                                                 
65 Así se le llamó a la literatura clásica greco-latina, para distinguirla de las divinae litterae o sagradas 

Escrituras. 



 49 

Por otra parte, también se interesaron por las ciencias de la naturaleza con cierto influjo 

aristotélico pero desde una posición filosófica platónica. Por ejemplo, se impulsó el estudio 

de la Física de Aristóteles por su contenido relativo a las ciencias naturales aunque desde 

un trasfondo platonizante. Incluso, se puede afirmar que esta escuela fue uno de los hitos 

más importantes para el desarrollo de la ciencia en el Medioevo, aunque también hay que 

reconocer que la investigación de la naturaleza es guiada por un interés teológico, más que 

empírico, porque les interesa descubrir los vínculos naturales de Dios con el mundo. Les 

interesa explicar con el intelecto cómo se ha creado lo que la Biblia dice creyentemente que 

se ha sido creado.  

 

Los representantes más sobresalientes de la escuela son: Bernardo de Chartres, Teodorico 

de Chartres, Clarembaldo de Arrás, Guillermo de Conques y Juan de Salisbury, el más 

célebre. Estos fueron los adalides que lucharon contra algunos que ignoraban las fuerzas 

naturales y querían impedir la investigación para tener más compañeros en su ignoracia. 

Fue Bernardo, el fundador de la escuela, quien propuso la necesidad de montarse sobre los 

hombros excelentes de los antiguos gigantes para contemplar un horizonte más lejano y 

amplio. Otros miembros de la escuela, obviamente con menor importancia, son Otón de 

Frisinga, Almarico de Bène y David de Dinant. 

 

* La importancia de esta escuela reside en que representa el 

eslabón idealista entre Platón y Hegel. 

 

 

2.4.3 Mística y Escuela abacial de San Víctor 
 

2.4.3.1 Bernardo de Clairvaux (1091-1153): la mística o metafísica de los 

santos 
 

Bernardo representa la rebelión contra la gárrula [=necia, indiscreta] charlatanería de los 

filósofos. Para Bernardo, el comienzo de la verdad no está en el intelecto sino en la 

humildad. La fe y la entrega sumisa son más importantes que la dialéctica. La verdadera 

filosofía está en el amor a Cristo crucificado que representa la unión plena con la sabiduría 

de Dios. Según él, hay tres estadios en el conocimiento de la verdad: «consideratio, 

contemplatio, extasis».  

 

Este enfoque místico inspirará en la Modernidad lo que algunos han llamado «metafísica de 

los santos», en la que se incluyen, por ejemplo, Eckhart, Juan Tauler, Enrique Suso, 

Ruisbroeck el Admirable, Angela de Foligno, Juliana de Norwich, Catalina de Siena, 

Catalina de Génova, Ignacio de Loyola, Francisco de Sales, Pierre de Berulle, Charles de 

Condren, Fénelon y Caussade. A continuación citamos algunas máximas66 que proceden de 

esta tendencia mentafísica: 

 

                                                 
66 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Herrlichkeit…, e.c., V, 53-134. 



 50 

«Puesto que el dolor de Dios es la manifestación de su gloria, los que sufren tienen su 

gloria en la voluntad de Dios» 

 

«La gloria no consiste en el ascensus del eros, sino en el encuentro del espíritu en su 

humilde disponibilidad como ancilla Domini con el Hijo que desciende de lo alto». 

 

«Ser un verdadero cristiano consiste en vivir puramente para la mayor gloria de Dios». 

 

* El gran peligro de esta metafísica consiste en caer en la tentación peitista y en 

menospreciar la finitud humana a tal punto que el pequeño yo desaparece. 

Por ello, esta tendencia metafísica no puede proponerse como la forma 

definitiva de un estilo cristiano de reflexión filosófica. 

 

 

2.4.3.2 Los victorinos: canónigos regulares agustinos de la abadía de San 

Víctor 
 

 

Fue fundada por Guillermo de Champeaux como dependencia de la abadía de San Víctor, 

en las afueras de París. Su labor cultural está impregnada de una espiritualidad que 

promueve la contemplación mística del misterio de Dios, característica que distingue a esta 

escuela. Sus representantes más insignes son los canónigos agustinos Hugo de San Víctor y 

Ricardo de San Víctor, aquél aún más que éste. 

 

1) El Didascalicon fue la obra más importate de Hugo de San Víctor (1096-1141), el 

descendiente de la familia real de Blankenburg en Sajonia. Dignos de mención son también 

su Suma de sentencias y el Soliloquio acerca de la prenda del alma. Su teoría 

hermenéutica invita a superar los extremos de una interpretación superficial puramente 

alegórica y una interpretación literalista. La primera por subjetivista y la segunda porque 

además resultaría mortal. Y agrega: “eum qui solam sequitur litteram diu sine errore non 

posse incedere”67. 

 

La cuestión acerca de la existencia de Dios puede ser respondida si se descubre que “todo 

este mundo sensible es como un libro escrito por el dedo de Dios”68, de modo que “omnis 

natura Deum loquitur, omnis natura hominem docet, omnis natura rationem parit, et nihil in 

universitate infecundum est”69.  

 

                                                 
67 HUGO DE SAN VÍCTOR, Didascalicon, lib. VI, cap. 4. El texto latino procede la página 

www.thelatinlibrary.com/hugo6.html. [=“El que se guíe por la sola letra no puede marchar por largo tiempo 

sin error”]. La traducción es mía. Cfr. también www.intratext.com/IXT/LAT0506/_P2J.HTM. 
68 REALE, Giovanni, coaut., Historia del pensamiento..., e. c., I, 441. 
69 HUGO DE SAN VÍCTOR, Didascalicon, lib VI, cap. 5. El texto latino procede de la página 

www.thelatinlibrary.com/hugo6.html. [=“Toda la natualeza proclama a Dios, toda la naturaleza instruye al 

hombre, toda la naturaleza prepara a la razón, y nada en el universo es inútil”]. La traducción es mía. 



 51 

Respecto a la relación entre fe y razón, Hugo busca un acuerdo armonioso entre ambas pero 

lo busca subordinando la filosofía a la teología, y ésta a la mística que le caracteriza. Así, 

resulta evidente la superioridad de la fe que desemboca en la contemplación mística de 

Dios. Con este fin dividió en tres fases la vida contemplativa a las que llamó cogitatio, 

meditatio et  contemplatio. En la primera se descubre reflexivamente a Dios en la 

naturaleza; en la segunda se encuentra meditativamnte a Dios en uno mismo, y en la última 

se contempla al mismo Dios cara a cara.  

 

2) La figura del escocés, Ricardo de San Víctor (1173), es inferior a la de Hugo. Le 

sucedió como maestro acentuando los rasgos místicos de la escuela pero se mantuvo 

básicamente en la misma línea de su antecesor. Sus principales obras son: el Benjamín 

menor –también titulado Acerca del ánimo para la contemplación–, Acerca del estado 

interior del hombre y el Bejamín mayor –o Acerca de la gracia de la contemplación–. 

 

 De consuno, los victorinos consideran que el amor y la humildad son el punto de 

partida para buscar la verdad filosófica. Mientras los antidialécticos aseveran «es sin 

provecho el estudio de la filosofía», por su parte, Hugo prescribe «apréndelo todo, 

pronto verás que nada estorba». En definitiva la mística de los victorinos alienta en 

el Medioevo el estilo de comprensión platonizante. Y para la posteridad el influjo de 

Hugo en la filosofía y teología subsiguientes es considerable. Por ejemplo, las 

principales proposiciones de la bula Unam Sanctam de Bonifacio VIII, papa entre 

1294-1303,  están tomadas de sus escritos.  

 

 

2.4.4 Pedro Lombardo (1095 ca.-1160 ca.) 
 

 

Nació cerca de Novara, en Lombardía, Italia, en el año 1095. Estudió en Bolonia, Reims, en 

la escuela abacial de San Víctor y en París –como discípulo de Abelardo cuyos escritos 

estudiaba asiduamente–. Durante un tiempo se desempeñó como profesor de teología en la 

escuela catedralicia de Notre Dame y después, en 1152, fue nombrado obispo, primero de 

Beauvais y después de París en 1159. Probablemente murió al año siguiente. Su obra más 

importante fue Los cuatro libros de las sentencias que representa el compendio de la 

doctrina cristiana originada a partir de la Escritura y los Padres. No es una síntesis original 

sino una compilación comentada con sensato equilibrio entre fe y razón. En parte, esto 

contribuyó al célebre éxito de sus Sentencias. De hecho, a Pedro Lombardo se le 

reconocerá como el Magister sententiarum. 

 

No obstante hubo quien lo consideró un dialéctico peligroso, pero el concilio de Letrán IV 

–el duodécimo ecuménico–, aprobó su obra en 1215 y disipó toda duda. Después de ello, 

las Sentencias ensancharon su influencia hasta conquistar un puesto central en la 

consolidación de las Summae en cuanto sistematización completa y ordenada de la doctrina 

católica bíblica y patrística. No en vano, se hicieron tantos comentarios a las Sentencias de 



 52 

Pedro Lombardo durante el resto del Medioevo, y se impuso como libro de texto en las 

universidades europeas hasta el siglo XVI.  

 

 

3. PLENITUD DE LA ESCOLÁSTICA: s. XIII (12 hrs.) 
 

 

En el siglo XIII hay un cambio significativo en el pensamiento europeo, especialmente 

porque se acentúa la valoración del conocimiento científico de la realidad, la 

experimentación y la observación empírica. Gracias a ello, la naturaleza es estudiada desde 

la ciencia medieval incipiente, con especial énfasis en la física, geometría y matemáticas. 

En este contexto destacan las obras de Robert Grossetête, Roger Bacon y Alberto Magno. 

 

Así pues, se revaloriza el mundo temporal y no sólo el mundo divino, hasta que, en el siglo 

XIV poco a poco irá desapareciendo la creencia en un único sistema monolítico de 

sabiduría. En el siglo XIII filosofía y teología serán consideradas disciplinas autónomas, 

hasta que en el siglo siguiente fe y razón se separen siguiendo las nuevas rutas renacentistas 

y modernas. 

 

Durante el siglo XIII se reestructuran las órdenes religiosas y aparecen protagónicamente 

dos nuevas: franciscanos –representados por Buenaventura, Duns Escoto y Guillermo de 

Ockham– y dominicos –dirigidos por Alberto Magno y Santo Tomás–. Éstos últimos 

incorporaron enfáticamente el aristotelismo sin desechar lo más valioso de la tradición 

platónica y agustiniana. El nuevo aprecio por lo aristotélico tuvo como precedentes el 

avicenismo y el averroísmo latinos. 

 

 

3.1 Avicenismo y averroísmo latinos: aristotelismo platonizante 
 

3.1.1 Avicenismo latino 

 
«Avicena» (980-1037) es la latinización del verdadero nombre del filósofo musulmán Abü 

‘Ali al-Husayn ‘Abd Allah bin ´Ali bin Sina. A partir del siglo XII, se le llamó 

simplemente Aven-Sena o Avicena. 
 

Nació en el año 980, en Afsana, Turquestán, al occidente persa del Asia central, habitado 

por los turcos. Además del Corán y las ciencias de su tiempo estudió a varios filósofos 

antiguos, entre ellos Aristóteles, cuya Metafísica leyó 40 veces sin entenderla, hasta que 

logró penetrar en ella gracias a los comentarios de Al-Farabi. Además de sus estudios 

enciclopédicos, se dedicó a la política, cuyo ejercicio no estuvo excento de peligros. 

Padeció durante casi toda su vida de una grave disentería crónica; esta enfermedad le trajo 

la muerte en el año 1037. Parece que sus mejores obras las escribió en condiciones adversas 



 53 

como la prisión, durante las expediciones, por la noche cuando las tareas políticas le 

dejaban un poco de sosiego. 

 

Sus obras más importantes son: Libro del canon de la medicina, Libro de la curación, 

Libro de la salvación, Libro de los teoremas y de los avisos o Libro de las 

directrices y advertencias, Libro del juicio imparcial, y su obra perdida La 

ciencia oriental donde exponía su propio pensamiento al margen de los 

comentarios hechos a Aristóteles. De esta obra solamente tenemos una parte 

titulada Lógica de los orientales. En su Libro de la curación, en 18 volúmenes 

incluye la lógica y la metafísica, entre otras disciplinas. 

 

Su obra enciclopédica fue considerada el comentario a Aristótoles más autorizado. De 

hecho, su interpretación platonizante del aristotelismo le convierte en un discípulo infiel del 

Estagirita, y sin embargo tal infidelidad fue la clave de su éxito contundente porque el 

monoteísmo platonizante de Avicena le hizo muy digerible para los pensadores cristianos. 

 

Otras tesis filosóficas de Avicena, muy apreciadas por los latinos, fueron las siguientes: la 

distinción entre ente y esencia, la disimilitud entre el único ser necesario «Dios» y los 

demás entes contingentes o ‘posibles’, y éstos están compuestos hilemórficamente, es decir, 

por materia y forma. Sin embargo, aún reconociendo el valor de estas tesis específicas, lo 

que verdaderamente aseguró el éxito de Avicena, fue su esfuerzo por armonizar, en clave 

platonizante, la filosofía aristotélica con el monoteísmo religioso de su fe islámica. Hoy 

ésta sería la ruta oportuna para la tarea filosófica de nuestro tiempo; sobre todo ahora que 

parece que la teología no cuenta con una propuesta filosófica que le dé estructura 

especulativa. 

 

 

3.1.2 Averroísmo latino 
 

Los latinos llamaron «Averroes» (1126 ó 1128-1198) a Abü-l-Walid Muhammad ibn 

Ahmad ibn Muhammad Ibn Rusd, el más importante de los filósofos musulmanes. Nació en 

Córdoba, España, en el año 1126 que equivale al 520 de la Hégira islámica. Descendiente 

de una familia prestigiosa de juristas o qadis y conocedor enciclopédico acerca de derecho, 

medicina, astronomía y filosofía. El mismo Averroes fue qadi en Sevilla y Córdoba. Una de 

las Cruzadas fue el pretexto para que Averroes perdiera el favor real y se le desterrara 

durante durante veintisiete meses en Lucerna. Unos pocos meses antes de su muerte se le 

absolvió y murió en Marrakech, hoy al noroeste de Marruecos, en el año 1198 que equivale 

al 595 de la Hégira. Sin obstar su innegable actitud platonizante, había sido el magno 

comentador de Aristóteles a tal punto que el mismo Tomás de Aquino le llama simplemente 

el «Commentator», lo cual no impide que también haya sido un célebre pensador original. 

 

Sus obras filosóficas más importantes son: 1) Los Comentarios al Corpus aristotelicum que 

incluyen los Comentarios menores (Yawami), los Comentarios medios (Taljisat) 

y los Comentarios mayores (Tafsirat); 2) Los Comentarios a Ptolomeo, Alejandro 



 54 

de Afrodisia, Nicolás de Damasco, Galeno, al-Farabi, Ibn Sina e Ibn Bayya; 3) y 

el célebre Tahafut al-Tahafut o Destrucción de la Destrucción de la filosofía, de 

al-Gazzali; 4) El tratado Acerca de la substantia del mundo, 5) y un Tratado 

sobre el acuerdo entre filosofía y religión, que fue desconocido en el Medioevo. 

 

En el aristotelismo de Avicena el platonismo es explícito, en cambio, en el de Averroes casi 

es imperceptible para una mirada evanescente. Así pues, con una confianza total en la 

razón, el punto de partida de Averroes es lo real, lo natural y la materia. Fiel a Aristóteles 

asume la doctrina de la materia y la forma, y de la potencia y el acto. Motivado por el 

monoteísmo islámico acentúa la presencia de Dios en el mundo. Dios es el primer motor 

inmóvil en cuanto no es movido por otro, pero eso no significa que sea absoluta inacción 

porque actúa como causa final, no como causa efeciente.  

 

La admiración de Averroes por el Estagirita le llevo a escribir: «La doctrina de Aristóteles 

coincide con la verdad suprema» y «nos fue concedido por la providencia divina». Ese era 

el acuerdo que Averroes descubrió entre filosofía y religión. El pensamiento cristiano del 

siglo XIII recoge la tarea iniciada por el filósofo árabe Averroes, quien realizó una síntesis 

entre la filosofía de Aristóteles y la religión islámica monoteísta. Ésta fue la clave del éxito 

de Averroes entre los cristianos, gracias al cual la filosofía árabe se impone en la 

Universidad de París y nace una tendencia llamada averroísmo latino, que incorpora dicho 

aristotelismo. Las tres tesis averroístas controvertidas, que fueron fuentes de debates entre 

los intelectuales y de preocupación para las autoridades eclesiásticas,  son las siguientes: 

 

 El mundo no ha sido creado por Dios de la nada, sino que es eterno, porque si bien Dios 

es el primer motor inmóvil, sin embargo éste opera como causa final, no como causa 

eficiente, y por lo tanto, no es creador, sino meta. Es evidente que Averroes ignora la 

síntesis omnicomprensiva que fue propuesta por Escoto Eriúgena en el siglo IX. 

 El alma individual no es inmortal, sólo lo es el intelecto agente universal y único para 

toda la humanidad. A esta última afirmación se le llama «monopsiquismo». ¿Cómo hay 

que interpretar esta tesis averroísta? En un sentido aristotélico, es decir, que el intelecto 

sea uno, sólo significa que las estructuras psicológicas son comunes, y que la mente de 

todos los hombres tiene que funcionar básicamente del mismo modo porque existe una 

racionalidad universalizable.  

 Teoría de la doble verdad: fe y razón encuentran verdades de naturaleza diferente. Hay 

verdades válidas para la fe aunque no lo sean para la razón, y otras válidas para la razón 

aunque no lo sean para la fe. En el fondo, Averroes reconocía que los principios 

fundamentales de ambas son los mismos, y que las divergencias se debían a las 

interpretaciones de dichos principios, de modo que no puede haber un descuerdo 

substancial entre fe y razón. Sin embargo, cuando resulten incompatibles la fe debe 

someterse a la razón. Las verdades de la fe coránica son símbolos imperfectos al alcance 

de las mentes sencillas e ignorantes. Sus discípulos extremaron la postura de Averroes y 

desarrollaron la teoría averroísta de la «doble verdad», es decir, la existencia de una 

verdad que es válida para la fe y otra distinta que es válida para la razón. Así pues, las 

dos verdades son válidas aunque sean contradictorias entre sí. 



 55 

 

Sobre este trasfondo doctrinal, las controversias eran inevitables porque negaban 

convicciones cristianas centrales, a saber: la creación, la vida eterna y el valor fundante de 

la fe. Desde el punto de vista moral, a muchos les parecía más peligrosa la segunda tesis 

porque favorecía una compresión materialista de la vida humana y un hedonismo que se 

sustrae de la responsabilidad de presentarse ante el juicio divino después de la muerte. 

 

Estas tesis averroístas levantaron suspicacias de algunos. La descofianza afectó incluso a 

algunos escritos aristotélicos. Sin embargo, la reflexión crítica de algunos pensadores 

cristianos irá disipando la sospecha antiaristotélica. A fin de cuentas, en el siglo XIII los 

caminos se bifurcaron. Unos penetraron críticamente a fondo los escritos aristotélicos, no 

sin un cierto aliento platonizante; tal es el caso de Tomás de Aquino. Otros, en cambio 

siguieron la ruta agustiniana con ciertos tintes aristotélicos; Buenaventura es un insigne 

ejemplo de ello.  

 

 

3.2 Alta escolástica: esplendor 
 

 

 El siglo XIII fue testigo del período áureo de la teología y filosofía medievales. El 

esplendor de la Alta Escolástica se debió al aristotelismo platonizante, a la traducción latina 

de los escritos originales de Aristóteles, a las universidades medievales y a la investigación 

promovida en las órdenes religiosas. 

 

3.2.1 Aristotelismo platonizante 

 

 Desde el siglo XII y hasta el XIII Aristóteles penetra en Occidente gracias a la 

filosofía platonizante árabe y judía (vía indirecta), y por las traducciones latinas de los 

escritos griegos de Aristóteles (vía ‘directa’).  

 

3.2.1.1 Recepción de la filosofía árabe y judía: aristotelismo platonizante 

 

A) Filósofos árabes:  

 Al Farabi o Abu Nasr Muhammad Al-Farabi (870-950): Un gran pensador 

místico del sufismo islámico, traductor y comentador de Aristóteles. 

 Avicena o Ibn Sina o bin Sina (980-1037): Su gran mérito fue el esfuerzo 

por armonizar la filosofía aristotélica con el monoteísmo religioso de su fe 

islámica. 

 Algazel o Abu Hamid Al-ghazali (1058-1111): Su tendencia aristotélica le 

llevó a comentar al Estagirita, a Al Farabi y a Avicena.  

 Averroes o Ibn Rusd (1126 ó 1128-1198): No son sus tres típicas tesis las 

que determinaron su influencia, sino la síntesis que propuso entre la 

filosofía de Aristóteles y la religión islámica monoteísta. 

 



 56 

B) Filósofos judíos: 

 Avicebrón, Avencebrol o Salomón Ibn Gebirol (1021-1050 ó 1070): Postuló 

un panteísmo emanacionista y un hilemorfismo universal. Su obra más 

influyente fue la Fuente de la vida. 

 Moisés Maimónides (1135-1204): Su obra principal es Guía de perplejos 

para ayudar a aquéllos que se encuentran abrumados por los aparentes 

conflictos entre razón y fe. Maimónides quiere mostrar que la filsofía y la 

Biblia son conciliables. Influyó más que Avicebrón. 

 

C) Traducciones de los filósofos árabes y judíos: 

 

 Toledo fue la plataforma espiritual para la difusión de la filosofía árabe y 

judía, dado que ahí se formó una escuela o collegium de traductores.  

 Las obras completas traducidas del árabe al latín suman un total de noventa y 

dos títulos. 

 La filosofía árabe que asumió el Medioevo europeo fue en gran parte la 

clásica filosofía griega traducida del árabe al latín. Así pues, Occidente 

recuperó la cosmovisión aristotélica por la mediación arábiga. 

 También en Toledo se comenzó la traducción de los escritos desconocidos 

de Aristóteles, del griego al latín, entre ellos estaban los diez primeros 

libros de la Metafísica, y la «logica nova» constituida por los primeros y 

segundos Analíticos, los Tópicos y los Elencos sofísticos o Refutaciones 

sofísticas. 

 Además se tradujeron algunas obras neoplatónicas. 

 

3.2.2 Traducción directa del griego al latín de los escritos aristotélicos 

 

En el primer tercio del siglo XIII ya se conocían en latín las traducciones íntegras de la 

Metafísica, los Tratados de Lógica, Acerca de la generación, Acerca del cielo y los libros 

naturales de la Física. Sin embargo, sólo se conocían partes de los Metereológicos y de la 

Ética a Nicómaco. Por tanto, no se conocían las obras completas de Aristóteles ni su 

versión original en griego. 

 

* En la Alta Escolástica, supuestamente aristotélica, el platonismo agustiniano nunca fue 

completamente desplazado. El mismo Aristóteles miró el mundo real con ojos 

platónicos. A Platón y Aristóteles se les debe aplicar una hermenéutica de 

concordancia incluyente, más que de mutua pugna inconciliable. 

 

En 1210, un concilio provincial de París, había prohibido la lectura de algunos escritos de 

Aristóteles, prefiriendo la tradicional versión platonizante. Sin embargo, la Universidad de 

París impulsó la investigación de los escritos aristotélicos hasta lograr su avance triunfal. A 

final de cuentas, en 1366 los legados del Papa exigieron el requisito de estudiar todos los 

escritos aristotélicos para obtener la licencia eclesiástica con venia pontificia en la Facultad 

de Artes de la Universidad de París. 



 57 

 

3.2.3 Las universidades medievales 

 

Las universidades se fortalecieron, sobre todo en París, Bolonia, Salermo, Oxford, Orléans, 

Cambridge, Padua, Nápoles, Toulouse, Salamanca, Praga, Viena, Heidelberg, Erfurt y 

Colonia. Aunque la Universidad de Bolonia fue cronológicamente la primera en ser 

fundada, las más importantes fueron la Universidad de París, que se convirtió en el 

paradigma de las otras; y la Univerdad de Oxford, que conservó una tendencia empírica, 

representada por Rogerio Bacon. 

 

3.2.4. Las órdenes religiosas 

 

Dos órdenes religiosas mendicantes impulsaron la investigación en el Medioevo: los 

franciscanos y los dominicos. Los primeros defienden la tradición platónico-agustiniana; 

los segundos, en cambio, la tradición aristotélica. Los máximos representantes de ambas 

escuelas son Buenaventura y Tomás de Aquino, respectivamente. Estas dos órdenes 

religiosas, las más prestigiosas de la época, eligieron las ciudades como centro de su 

actividad intelectual fortaleciendo la enseñanza y la investigación en las universidades. Las 

cátedras devinieron los puntos de referencia más autorizados de la intelectualidad medieval 

debido a la seriedad y profundidad de su sabiduría. En efecto, se puede asegurar que el 

siglo XIII es el siglo de oro de los franciscanos y dominicos lidereados por Alberto Magno 

y Tomás de Aquino, los segundos; y por Buenaventura de Bagnoregio y Juan Duns Escoto, 

los primeros. 

 

 

3.3 Franciscanos y dominicos 
 

3.3.1 Alberto Magno, el Doctor Universalis (1193 ó 1206-1280) 
 

3.3.1.1 Vida 

 

Alberto, cuyo nombre significa «de buena familia», hijo de los duques de Bollstädt, nació 

entre los años 1193 y 1206, en Lauingen, Suabia, en la actual Baviera, al sudoeste de 

Alemania. Luego de estudiar en Milán, Pavía y Padua, ingresó en 1223 a la orden de los 

dominicos, recientemente fundada. Enseñó en Hildesheim, Friburgo, Ratisbona, 

Estrasburgo y Colonia o Köln. Entre los años 1243 y 1248 ejerció en la Universidad de 

París y después resgresó nuevamente a Colonia entre 1248 y 1252, acompañado por su 

discípulo Tomás de Aquino. Fue nombrado autoridad provincial de la orden dominica en 

Alemania en el año 1254 y, en 1261, obispo de Ratisbona. Dos años después, cuando 

solucionó los asuntos más urgentes, renunció a sus funciones. En 1277 viajó a París para 

defender  la obra de su más célebre discípulo, Tomás de Aquino (fallecido tres años antes), 

contra los ataques e incomprensiones de que estaba siendo objeto. Murió en 1280 en 

Colonia, Alemania.  

 

http://luventicus.org/articulos/03A002/tomasdeaquino.html


 58 

Alberto protagonizó el impulso del aristotelismo en la Edad Media con finos análisis y 

comentarios. La obra de Alberto preparó la de Tomás. Alberto Magno incluyó materiales 

que ni siquiera utilizó su más ilustre discípulo, por eso se ha dicho que su obra es más 

compleja que la de Santo Tomás.  

 

3.3.1.2 Obras 

 

Sus obras filosóficas más importantes son: Metafísica, Comentario al Libro sobre las 

causas, Paráfrasis a la Ética, Física y Política de Aristóteles, Acerca de quince 

problemas70 y Acerca de la unión con Dios71. Algunas de sus obras teológicas 

son: Suma acerca de las creaturas, Comentario a las Sentencias de Pedro 

Lombardo y Acerca de la unidad del intelecto contra los averroístas. 

 

3.3.1.3 Doctrina 

 

1) Autonomía y distinción entre filosofía y teología. Alberto se esforzó por justificar la 

distinción metodológica entre filosofía y teología reconociendo la autonomía de aquélla. 

Con este fin luchó contra aquéllos que sólo estudiaban la Sagrada Escritura, y escribió: 

«Hay ignorantes que quieren combatir por todos los medios el empleo de la filosofía, y 

sobre todo entre los predicadores, donde nadie les resiste, bestias brutas que blasfeman 

contra lo que ignoran». Gracias a Alberto Magno la filosofía toma conciencia de su valor y 

de sus derechos de autonomía. La distinción entre ambas disciplinas es clara porque la 

teología se fundamenta en la revelación; en cambio, la filosofía se funda en la razón. Es 

decir, la fe remite al Dios revelante, mientras que la razón apela a la experiencia de las 

creaturas, y una fe que contradiga la experiencia no puede ser creída. En efecto, la ratio 

theologica superior de los teólogos no tiene porqué despreciar la ratio philosophica 

inferior. Según Alberto, Agustín es insuperable en la primera, y sin embargo, en la segunda 

el maestro es Aristóteles.  

 

2) El «Doctor Universalis»: teología, filosofía y experiencia científica. Alberto tenía gran 

interés por el estudio de la Naturaleza. Para Alberto no basta la teología creyente y 

especulación filosófica, porque si éstas son contradichas por la experiencia no pueden ser 

verdaderas. Las pruebas sensibles dan seguridad, de modo que la investigación teológica y 

filosófica están huecas sin la experiencia. La amplitud de los conocimientos de Alberto se 

extendía desde la teología y filosofía a las ciencias naturales. Por esta razón se le otorgó el 

título de «Doctor Universal». Alberto fue el hombre más culto de su tiempo, y Tomás el 

especialista en filosofía y teología. Se propuso hacer inteligible para a los latinos todas las 

partes de la filosofía aristotélica, y después extendió su tarea a los aportes árabes, judíos y 

neoplatónicos. En las escuelas de la Edad Media se decía de él: «Mundo luxisti, quia totum 

scibile scisti»72. 

                                                 
70 [=De quindecim problematibus]. El texto latino se encuentra en www.intratext.com/X/LAT0474.HTM 
71  En www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost13/AlbertusMagnus/alb_haer.html. El título latino de 

la obra es De adhaerendo Deo. 
72 «Brillaste para el mundo, porque conociste todo lo cognoscible».  



 59 

 

 

3.3.2 Buenaventura de Bagnoregio, el Doctor Seraphicus (1217 ó 1221-

1274): representante franciscano del augustinisimo 

platonizante  
 

 

3.3.2.1 Vida 

 

 

Nació entre 1217 y 1221 en Bagnoregio, cerca de Viterbo, en el centro-oeste de Italia. Su 

nombre originario era Giovanni Fidanza. Estudió en París, donde se tituló en Artes 

liberales. Al año siguiente, en 1243, tomó el hábito franciscano y eligió el nombre de 

«Buenaventura». Cursó la Teología en París, donde obtuvo el título de maestro. 

Buenaventura fue profesor en la Universidad de París a partir de 1248, en el mismo tiempo 

que lo fue Tomás. Al principio no fue aceptado por todos los doctores de la Universidad 

por sus disputas a favor de los mendicantes. En 1257 interrumpió su labor docente al ser 

elegido como general de la Orden franciscana, cargo que desempeñó hasta 1273. Logró dar 

estabilidad a la naciente Orden fraciscacana, codificó sus leyes y la libró de los 

radicalismos extremos de aquella época. Por esta razón, mereció el título de segundo 

fundador de la Orden al lado de San Francisco (1182-1226). No en vano había renunciado 

en 1265 al arzobispado de York, ofrecido por el papa Clemente V. 

 

Aunque aceptaba parte de la ciencia de Aristóteles, se opuso tanto al aristotelismo 

metafísico porque lo consideraba racionalista, como al averroísmo defendido por Siger de 

Brabante. En 1273 Gregorio X lo nombró Cardenal y obispo de Albano. Participó en los 

preparativos para el concilio de Lyon, cuya misión era propiciar la unión entre la Iglesia 

latina y griega.  Sin embargo, el 14 de julio de 1274 la muerte lo sorprendió. El Papa 

ordenó que todos los sacerdotes del mundo celebrasen una misa por su eterno descanso. 

 

Su santidad,  reconocida hasta por sus adversarios y oficialmente por la Iglesia desde 1482, 

era tan evidente que Alejandro de Hales, su maestro y hermano religioso, decía que parecía 

que «Adán no hubiese pecado en él». Sin duda merece el título de Doctor Seraphicus.  

 

3.3.2.2 Obras 

 

Sus obras principales son: Comentarios a los cuatro libros de las Sentencias, Cuestiones 

disputadas (Acerca de la perfección evangélica, Acerca del misterio de la Trinidad,  

y Acerca del conocimiento de Cristo), Breviloquio –su madura síntesis teológica–, 

Itinerario de la mente hacia Dios –la obra de principal interés filosófico y además 

considerada una obra maestra de la mística cristiana–. Sus escritos acerca de la 

controversia anti-aristotélica son una trilogía: Conversaciones acerca de los diez 

mandamientos, Conversaciones acerca de los siete dones del Espíritu Santo, 

Conversaciones acerca del hexaemerón, es decir, acerca de los seis días de la 



 60 

creación. Su obra Cristo, el único maestro entre todos representa el compendio de 

todo su pensamiento. 

 

3.3.2.3 Doctrina 

 

1) Dios: piedra angular de su filosofía. Según Buenaventura, Dios es lo primero que es 

conocido por el intelecto humano. Todo remite a él. Sin él nada se puede conocer. Todo 

habla de Dios. Aunque admite las pruebas acerca de la existencia Dios, su vía favorita es a 

priori, intuitiva, a partir de la propia interna experiencia espiritual del alma; por eso, en 

lugar de probar su existencia hay que purificar la mirada interior para que reencuentre ahí la 

huella divina. Por decirlo a nuestra manera: «si alguien busca una prueba, ahí, en la 

interioridad, encuentra la prueba exquisita de Dios». Para Buenventura, más que 

argumentos se necesitan «exercitationes» que preparen y adiestren al espíritu para dejarse 

encontrar por la presencia de Dios que está ahí, dentro, fuera y por encima del hombre. 

Dios destella y palpita en las creaturas, manifestándose y ocultándose. El adiestramiento 

consiste en un proceso ascendente siguiendo un itinerario desde la mente hasta Dios cuya 

cima es la visión beatífica e inmediata de Dios en un abrazo místico. 

 

2) Fe y razón. La filosofía de Buenaventura es un itinerario espiritual, una procesión 

creyente que parte de la fe, acompaña a la razón y desemboca en la unión mística con Dios 

por medio del Crucificado, porque él es «el camino, la verdad y la vida», y “qui non intrat 

per ostium, sed ascendit aliunde, ille fur est et latro”73. La referencia a Jn 10,1-2 es obvia. 

 

Buenaventura está inexorablemente convencido de la necesidad de la oración ante Cristo 

crucificado, cuya sangre nos ha redimido de nuestros asquerosos vicios, para que nadie se 

engañe creyendo:  

 
“[...] quod [...] sufficiat lectio sine unctione, speculatio sine devotione, investigatio 

sine admiratione, circumspectio sine exsultatione, industria sine pietate, scientia sine 

caritate, intelligentia sine humilitate, studium, absque divina gratia, speculum absque 

sapientia divinitus inspirata”74. 

 

Para el Seráfico, la fe es gozo ante la presencia divina, en cambio, la razón es la soledad 

especulativa de un pobre en el árido desierto. Así se asienta en el título del primer capítulo 

del Itinerarium. La fe sobrepasa a la razón porque la razón escribe aquello que le dicta la 

fe. Buenaventura casi resbala en los límites de la ruptura del equilibrio entre fe y razón 

cuando escribe: 

 

                                                 
73 BUENAVENTURA, Santo, Itinerarium metis in Deum, prol., 3. El texto latino procede de la página 

www.thelatinlibrary.com/bonaventura.itinerarium.html. [=“Quien no entra por la puerta, sino {que} escala 

por otro lugar, ése es bandido y ladrón”]. 
74 Ibid., prol., 4. www.thelatinlibrary.com/bonaventura.itinerarium.html. [=“[...] que basta la lección sin 

unción, la especulación sin devoción, la investigación sin admiración, la precaución sin gozo, la actividad 

sin piedad, la ciencia sin caridad, la inteligencia sin humildad, el estudio sin la gracia divina, la reflexión 

sin la sabiduría inspirada por voluntad divina”]. 



 61 

“Quoniam igitur ad hoc nihil potest natura, modicum potest industria, parum est 

dandum inquisitioni, et multum unctioni; parum dandum est linguae, et plurimum 

internae laetitiae; parum dandum est verbo et scripto, et totum Dei dono, scilicet 

Spiritui sancto; parum aut nihil dandum est creaturae, et totum creatrici essentiae, Patri 

et Filio et Spiritui sancto”75. 

 

Este tipo de arrebatos místicos le parecían desconcertantes a Tomás, quien intentó buscar 

una síntesis más equilibrada que le hiciera justicia a los derechos de la razón. Y por su 

parte, la síntesis de Tomás, le parecía insuficiente al mismo Buenaventura, ya en el siglo 

XIII. En el siglo XIX, en 1879, el Papa León XIII les comparará a ambos con dos 

candelabros que iluminan en la casa de Dios. 
 

3) La tesis acerca del ejemplarismo: iluminación divina e ideas. Buenventura tiene en 

alta estima la tradición agustiniana de las ideas en la mente de Dios. El Seráfico evoluciona 

esta doctrina con la tesis ejemplarista, según la cual hay «rationes seminales» presentes en 

las creaturas que las convierten en signos y vestigios del Creador. Gracias a estos vestigios 

se descubre implícita y borrosamente al Creador en las creaturas por medio de una 

cointuición espiritual que es heredera de la teoría agustiniana de la iluminación.  

 

Las «rationes seminales» son una herencia estoica asumida durante la Patrística y 

transformada místicamente por el Seráfico. En efecto, ya el estoicismo había hablado de 

lo/goi spermatikoi/ que eran como las semillas de todo el porvenir o ideas eternas 

contenidas en el lo/goj o razón universal  del mundo. Según Buenaventura, las ideas se 

sintetizan en el «Logos», el Verbo eterno, que expresa todo lo que Dios es y lo que es el 

mundo y el hombre. Las «rationes seminales» definen el orden que Dios ha fijado en el 

mundo, aseguran una ruta trazada por Dios, como causa primera, desde el principio para 

orientar el presente y el futuro de la naturaleza. Así pues, las causas segundas sólo 

despliegan el orden establecido por Dios desde el principio. De ninguna manera 

Buenaventura pretendió suprimir la libertad ni la acción humana con esta propuesta. Sólo 

intentó enfatizar la acción divina y asegurar la existencia de un plan divino perfectamente 

definido. En el fondo y en reacción contra el aristotelismo, Buenaventura siente mucha 

desconfianza por la autonomía de la naturaleza y quiere mostrar su incosistencia vanal 

cuando se independiza alejándose de Dios. 

 

Por esta razón, asegura que el ser no es absoluto, sino que debe entenderse desde Dios. El 

ser es lo primero que es conocido en cuanto ens del acto puro de Dios. Y respecto al 

mundo, con Aristóteles y Tomás está de acuerdo en que todo lo creado es un compuesto de 

materia y forma, de esencia y existencia. Sin embargo, a difierencia de Tomás, considera 

que el mundo emana de Dios, quien lo creó, no en la eternidad. En este punto, 

Buenaventura no buscó una conciliación filosófica entre fe y razón.  

                                                 
75 Ibid., cap. 7, 5. www.thelatinlibrary.com/bonaventura.itinerarium.html. [=“Por consiguiente, puesto que 

para esto nada puede la naturaleza, puede un poco la actividad, hay que dar[le] poco [valor] a la 

investigación, y mucho a la unción; hay que darle poco al lenguaje, y el mayor [valor] a la alegría interna; 

hay que darle poco a la palabra y al texto, y todo al don de Dios, es decir al Espíritu Santo; hay que darle 

poco o nada a la criatura, y todo al Creador de la esencia, al Padre y al Hijo y al Espíritu Santo”]. 



 62 

 

4) Conocimiento e itinerario hacia Dios. Nuestro saber se obtiene por abstracción a partir 

de la experiencia sensible. Sin embargo, ése es sólo el primer paso. Cuando se trata de 

aprender las verdades auténticas acerca de Dios, del alma y del ser, el espíritu humano 

necesita unirse con las ideas eternas que están en la mente de Dios. Por esta razón la 

especulación y la búsqueda de la verdad se convierte en un itinerario de la mente humana 

hacia Dios através de un ascenso místico que consiste en descifrar los signos y vestigios 

analógicos de lo divino. En efecto, el conocimiento de las cosas puede convertirse en un 

itinerario hacia Dios puesto que las cosas son copias de los ejemplares eternos. El itinerario 

es posibilitado por la analogía entre la cosa y la idea ejemplar. 

 

5) El ser humano: alma y cuerpo. Al respecto, Buenaventura no acepta la unión 

substancial de Tomás. Además considera platónicamente que el alma es una realidad 

superior al cuerpo. Por otra parte, asegura que el hombre es imagen de Dios especialmente 

por sus facultades espirituales: la memoria, la inteligencia y la voluntad. Extrañamente 

Buenaventura considera  que el alma está compuesta de materia y forma porque es capaz de 

existir por sí misma, sin el cuerpo, que a su vez también está compuesto de materia y 

forma. Por tanto, alma y cuerpo son dos substancias complementarias. ¿Cuál era la 

intención de Buenaventura al proponer esta tesis de la pluraridad de las formas en el ser 

humano? Únicamente buscaba asegurar la autonomía del alma en relación con el cuerpo 

con una intención místico-religiosa. 

 

6) Desconfianza ante el aristotelismo. La autonomía de la naturaleza y de la razón 

defendida por el aristotelismo llenó de desconfianza al Seráfico, para quien es imposible 

que la razón no caiga en el error si no es auxiliada por la fe. En efecto, quien se detenga en 

la filosofía cae en las tinieblas. Un saber filosófico autónomo y autosuficiente es fuente de 

errores. ¿Por qué Buenaventura siente desconfianza por la filosofía de Aristóteles? No sólo 

porque Aristóteles haya sido una novedad en el siglo XIII, sino además porque lo confundía 

con la interpretación averroísta que ya había difundido ciertos errores incompatibles con la 

fe cristiana, según se expuso en el inciso 3.1.2. Desde luego que Buenaventura había 

estudiado a Aristóteles, pero solía confundirlo acríticamente con su versión averroísta. Por 

ello, le concedía autoridad en las cuestiones de física, no en metafísica, donde según el 

Seráfico, Platón y Agustín son los maestros autorizados. Así pues, según Buenaventura, 

Aristóteltes es el maestro de la ciencia, Platón de la sabiduría filosófica, y Agustín de 

ambas. Por tanto, elige la filosofía platónico-agustiniana que alienta su fe y su espíritu 

místico. 

 

En efecto, la filosofía del Seráfico procede deliberademente de Agustín. En cambio, el 

contenido de la filosofía de Tomás está ampliamente fundamentado en  Aristóteles, aunque 

transfigurado por la interpretación agustiniana del cristianismo medieval. Con esta actitud 

intelectual Bueventura cree tomarse en serio la Revelación de Dios y la centralidad de 

Cristo en la fe. Desde esas coordenadas cultiva una filosofía que se ponga al servicio de la 

fe como un simple instrumento orientado a la salvación, y nada más. Es decir, que 

Buenaventura es místico y un cristiano que filosofa, no un filósofo que además es cristiano. 

Aunque también cabría decir que el Seráfico no logró una síntesis irrebatible entre fe y 



 63 

razón, muestra de ello es su tendencia excluyente respecto a lo aristotélico interpretado con 

cierta distorsión. Ambos, Tomás y Buenaventura, trantan básicamente los mismos 

contenidos temáticos, pero son abordados desde ángulos contrapuestos, e incluso en 

muchos puntos inconmensurables. No obstante son complementarios. Tomás comienza la 

Suma teológica pregúntadose «si Dios existe»; en cambio, Buenaventura, con una oración. 

Uno habla de Dios; el otro le habla a Dios y con Dios.  

 

¿Acaso después de ellos todavía sigue siendo necesaria una nueva síntesis? Parece que sí. 

Tal vez ésta sea una de las necesidades más apremiantes para la Iglesia en nuestra época: 

Yo estoy dispuesto a empeñar mi esfuerzo en ello durante los próximos veinticinco años. 

La obra llevará por título: Holograma filosófico. 

 

 

3.3.3 Tomás de Aquino, el Doctor Angelicus (1224, 1225 ó 1227-1274): 

representante dominico del aristotelismo semi-

platónico-augustiniano 
 

3.3.3.1 Vida 

 

De Tomás se conocen los acontecimientos principales de su vida, aunque los biógrafos 

difieran respecto a ciertos detalles y fechas. Por ejemplo, mientras unos opinan que Tomás 

nació, en Roccasecca, Sicilia, entre 1224 y 1225,  otros aseguran que la fecha más probable 

es 1227.  

 

Landolfo, su padre, era Conde de Aquino. Teodora, su madre, Condesa de Teano. A los 

cinco años fue enviado a recibir su primera formación con los monjes benedictinos de 

Monte Casino. Su maestro se sorprendió al oírle preguntar repetidas veces: «¿Qué es 

Dios?». Alrededor del año 1236, le enviaron a la Universidad de Nápoles. En Nápoles, sus 

maestros fueron Pietro Martín, de gramática, y Petrus Hibernos, es decir, Pedro de Irlanda 

quién le formó en Lógica y ciencias Naturales. Tomás repetía las lecciones con mayor 

profundidad y lucidez que sus maestros.  

 

Entre 1240 y 1243 recibió el hábito de la Orden de Santo Domingo. Era desconcertante que 

un noble joven como él tomara el hábito de un pobre fraile mendicante. Su madre se 

apresuró en ir a Nápoles. Los Dominicos, temiendo que se lo llevara, le enviaron a Roma, 

aunque su destino final sería París o Colonia. Teodora envió soldados para capturar al 

novicio y le recluyeron en la fortaleza de San Juan de Roccasecca. Mientras tanto, sus 

familiares hicieron todo lo posible para destruir su vocación.  

 

Durante el  cautiverio leía con mucho provecho las Sagradas Escrituras, la Metafísica de 

Aristóteles y las Sentencias de Pedro Lombardo, a tal punto que parecía cultivarse como si 

estuviera en la universidad. Después de casi dos años le dejaron en libertad. Reingresó a la 

Orden, Tomás enseguida hizo sus votos y sus superiores le mandaron a Roma, a París, y 



 64 

entre 1244 y 1245 a Colonia donde estudió a cargo de Alberto Magno, el más famoso 

profesor de la Orden. 

 

El carácter taciturno y melancólico de Tomás fue mal interpretado como indicios de retraso 

mental, incluso le apodaron «el Buey Mudo de Sicilia». Pasó el tiempo, hasta que se 

presentó la oportunidad cuando Tomás defendió brillantemente en público una tesis difícil: 

En aquella ocasión Alberto Magno, su maestro, exclamó: «Vosotros le llamáis el Buey 

mudo. Pero yo os digo que un día él alzará su voz, y ella resonará en toda la cristiandad». 

 

En 1245 enviaron a Alberto a París y Tomás le acompañó como alumno. En 1248 ambos 

volvieron a Colonia, donde Tomás enseñó bajo su autoridad como Bachiller. 

Probablemente en 1250 fue ordenado sacerdote. En 1251 ó 1252 fue nombrado Bachiller en 

París. En clases se comentaban y explicaban las Sentencias de Pedro Lombardo. Su 

enseñanza rápidamente llamó la atención tanto de profesores como de alumnos. Después de 

un tiempo cursó el Doctorado en Teología por la Universidad de París, pero aplazaron la 

concesión del título por una disputa entre la universidad y los frailes. El conflicto estaba en 

su punto álgido cuando Tomás y Buenaventura preparaban sus doctorados. Se había 

originado por la negativa a prestar un juramento por parte de algunos frailes que eran 

profesores. Guillermo de Saint Amour extendió la disputa más allá del tema original, atacó 

violentamente a los frailes, de los que estaba evidentemente celoso, y les negó su derecho a 

ocupar cátedras en la universidad.  

 

A fin decuentas, Tomás se doctoró en teología en el año 1257, probablemente. El tema de 

su tesis fue La majestad de Cristo. El resto de su vida consistió en orar, predicar, enseñar, 

escribir y viajar. Impartió clases sucesivamente en Anagni, Roma, Bolonia, Orvieto, 

Viterbo, Perugia y París de nuevo y finalmente en Nápoles. 

 

Se le propuso como titular del Arzobispado de Nápoles, pero afortunadamente no aceptó. 

Colaboró con Alberto Magno y Pedro de Tarentasia, –que después sería el Papa Inocencio 

V– a formular un sistema de estudios que substancialmente permanece hasta hoy en los 

Estudios generales de la Orden de Dominicos. 

 

Si Cristo le preguntase «¿Tomás, que recompensa deseas?», con gusto respondería «Nada 

más que a ti, Señor». Sin más, el 6 de diciembre de 1273, dejó su pluma y no escribió más. 

Ese día, durante la Misa, experimentó un éxtasis especial. Sólo le confió lo siguiente a su 

fiel amigo y compañero, Reinaldo de Piperno, quien le animaba a continuar sus escritos: 

«No puedo escribir más. Se me han revelado tales misterios que todo lo que he escrito hasta 

ahora me parece basura». Su obra maestra, la Summa theologiae, quedaba inconclusa y 

estancada en la cuestión 90 de la tercera parte, donde trataba Acerca de las partes de la 

penitencia. 

 

Tomás comenzó a prepararse para morir. El Papa Gregorio X invitó a Tomás y 

Buenaventura al Concilio de Lyon, celebrado en mayo de 1274. Tomás se encaminó hacia 

allá con obediencia pero le fallaron las fuerzas y cayó desplomado cerca de Terracina. Los 

monjes cistercienses de Fossa Nuova, insistieron para que fuera trasladado a dicho 



 65 

monasterio, y al entrar, le susurró a su compañero: «Éste es para siempre el lugar de mi 

reposo; aquí habitaré porque lo deseo» citando el Sal. 131,14. En este último período 

comentó brevemente el Cantar de los Cantares. 

 

Ya anunciado, el final llegó. Se le administraron los sacramentos. Ante el Viático confesó 

solemente su fe en una formulación sui generis. Entre otras frases confesó ante el Cuerpo 

de Cristo: «Nunca he dicho nada en Tu contra: si dije algo mal, es sólo culpa de mi 

ignorancia. Tampoco quiero ser obstinado en mis opiniones, así que someto todas ellas al 

juicio y enmienda de la Santa Iglesia Romana, en cuya obediencia ahora dejo esta vida». 

 

Murió el 7 de marzo de 1274. En esta fecha hay un acuerdo general. Fue canonizado por 

Juan XXII, el 18 de julio de 1323. Sus restos fueron trasladados a la iglesia dominica de 

Toulouse en 1369, y después a la iglesia de San Sernin, donde reposa hasta el día de hoy en 

un sarcófago de oro y plata. El hueso mayor de su brazo izquierdo se conserva en la 

catedral de Nápoles. Su brazo derecho, donado originariamente a la Universidad de París se 

guarda actualmente en la iglesia dominicana de Santa María sopra Minerva en Roma. 

 

Se le ha llamado el «Príncipe de los Escolásticos» y «Doctor Angelicus». León XIII, en 

1879, le llamó en Aeterni Patris «príncipe y maestro de todos» los doctores escolásticos, en 

el centro de ese documento. El mismo Papa en 1880, le designó patrono de todas las 

universidades, academias y escuelas católicas del mundo. 

 

3.3.3.2 Obras 

 

Entre sus obras destacan desde el punto de vista filosófico: a) sus  Comentarios a los libros 

de Aristóteles (1265-1273); b) sus opúsculos Acerca del ente y la esencia (1256), 

Acerca de los principios de la naturaleza (1256), Acerca de la eternidad del mundo 

contra los murmurantes (1272), Acerca del gobierno de los príncipes (1267), Acerca 

de la unidad del intelecto contra los averroístas (1269); c) su obra apologética Suma 

contra los gentiles –o Suma acerca de la verdad de la fe católica o Suma filosófica– 

(1255-1264); d) sus obras teológicas de relevancia filosófica como la Suma de 

teología (1266-1274) y Comentario a las Sentencias de Pedro Lombardo; e) y las 

Questiones disputatas especialmente Acerca de la verdad (1271) y Acerca del poder. 

 

3.3.3.3 Doctrina 

 

1) Relación fe-razón. Está de acuerdo con la teoría de la doble verdad de los averroístas en 

lo siguiente: «hay que sostener que fe y razón son dos fuentes diferentes y legítimas para el 

conocimiento de la verdad». Pero además, hay que agregar que ambas fuentes son 

armónicas. No obstante, con los averroístas Tomás admite que hay verdades exclusivas de 

la fe y otras que son exclusivas de la razón; pero también, a diferencia de los averroístas, 

asegura que hay verdades comunes a ambas. Así pues, filosofía y teología se distinguen no 

sólo por el contenido de aquéllas verdades que les son propias a cada una, sino también por 

el método o la forma de acceder a ellas, porque razón y revelación son distintas. Por tanto, 

fe y razón son dos fuentes de conocimiento autónomas e independientes, pero se prestan 



 66 

ayuda para alcanzar la verdad acerca de lo que es común a ambas. En este punto la 

diferencia no está en el objeto, sino en el método, los medios y las fuentes para el 

conocimiento de la verdad. 

 

En efecto, aunque la filosofía es autónoma, no agota toda la verdad; por ello, es preciso 

armonizarla con la verdad revelada por Dios y que nos es conocida gracias a la fe. 

Especialmente el cristiano que filosofa se esfuerza en esta tarea porque está convencido que 

la gracia optimiza los esfuerzos humanos y la revelación hace más fecunda la razón. La fe 

ilumina a la razón, y la razón ofrece un fundamento argumentativo para la fe, sin 

substituirse mutuamente. Dicho a nuestra manera: la teología supone a la filosofía y sin 

filosofía ninguna teología porque nadie, con honestidad intelectual, puede intentar explicar 

algo acerca de Dios si no ha comprendido al hombre y al mundo.  

 

El mismo Tomás afirma en el proemio del opúsculo De ente et esentia: “Quia vero ex 

compositis simplicium cognitionem accipere debemus et ex posterioribus in priora 

devenire”76. Es decir, es conveniente comenzar por aquello que es más fácil de abordar, o 

sea, los entes finitos y materiales; y, apartir de ahí, arribar analógicamente a los asuntos que 

a nuestro tipo de inteligencia le parecen más complejos y difíciles, como lo espiritual, lo 

eterno y el mismo Dios. En conclusión, la filosofía es necesaria para la teología si ésta 

quiere ser un interlocutor válido. Y hoy más que nunca. La teología no substituye a la 

filosofía ni le está permitido ignorarla. Es más, el teólogo cristiano tiene que ser primero 

filósofo porque las verdades racionales sirven de terreno común, comunicativo y plausible 

para el diálogo con aquéllos que no comparten nuestra cosmovisión religiosa. Tal vez con 

muchos de ellos es lo único que compartimos; y puesto que hoy han aumentado este tipo de 

interlocutores, con mucha mayor razón la filosofía es más necesaria.  

 

Por otra parte, desde nuestra perspectiva, hay que reconocer con Carlos Díaz, que «toda 

filosofía que no se decapita, desemboca en el océano de la trascendencia» de la fe en Dios, 

quien es el autor de ambas fuentes de la verdad –la razón y la revelación–, y quien es 

accesible por ambas vías. 

 

Hay que reconocer que Tomás, quien defiende con heroísmo los derechos de la razón, 

también hace justicia a los derechos de la revelación porque cuando una doctrina filosófica 

contradice lo revelado y creído se puede asegurar que el error procede de los hombres que 

reflexionan, no de Dios. Gracias a esta actitud creyente los antiguos problemas greco-

latinos encuentran un planteamiento más profundo y significativo.  

 

A continuación se exponen algunos textos significativos a propósito de la relación entre fe 

y razón, según Tomás de Aquino: 

 

                                                 
76 AQUINO, Tomás de, Santo, De ente et essentia, proemio [69871]. El texto latino procede de 

www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/oee.html. [=“Porque en verdad debemos aceptar el conocimiento de 

lo más simple a partir de los {entes} compuestos y a partir de los {entes que son} posteriores arrivar a los 

primeros”]. 



 67 

“Quamvis autem praedicta veritas fidei Christianae humanae rationis capacitatem 

excedat, haec tamen quae ratio naturaliter indita habet, huic veritati contraria esse non 

possunt”77. 

 

“Quia igitur solum falsum vero contrarium est, [...] impossibile est illis principiis quae 

ratio naturaliter cognoscit, praedictam veritatem fidei contrariam esse”78. 

 

“Principiorum autem naturaliter notorum cognitio nobis divinitus est indita: cum ipse 

Deus sit nostrae auctor naturae. Haec ergo principia etiam divina sapientia continet. 

[...] Ea igitur quae ex revelatione divina per fidem tenentur, non possunt naturali 

cognitioni esse contraria”79. 

 

“Non igitur contra cognitionem naturalem aliqua opinio vel fides homini a Deo 

immittitur”80. 

 

“Ex quo evidenter colligitur, quaecumque argumenta contra fidei documenta ponantur, 

haec ex principiis primis naturae inditis per se notis non recte procedere. Unde nec 

demonstrationis vim habent, sed vel sunt rationes probabiles vel sophisticae. Et sic ad 

ea solvenda locus relinquitur”81. 

 

2) Metafísica de «ser» como acción: «actus essendi». A diferencia de Aristóteles, Tomás 

no concibe el ser como substancia sino como acción, no como substantivo, sino como 

verbo: es ser, no el ser. La acción de ser se realiza de modo finito en el ente, cuya existencia 

puede ser real o formal. Los entes reales pueden ser materiales o espirituales. Los 

materiales son finitos y singulares. En cambio, los formales tienen una existencia mental o 

ideal. Tal es el caso de los conceptos universales que son abstraídos a partir de lo real y se 

fundan en lo real (universalia in re), pero en sí mismos los conceptos universales no son 

reales sino formales. Ésta es la clave del realismo moderado de Tomás. 

 

                                                 
77 Id., Summa contra gentiles, lib. I, cap. 7 (B.A.C., Madrid 1951) I, 109. [=“Ahora bien, aunque la antedicha 

verdad de la fe cristiana exceda la capacidad de la razón humana, no obstante éstas {cosas} que la razón 

tiene innatas naturalmente, no pueden ser contrarias a esta verdad”]. La traducción es mía. El texto latino 

procede de www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/scg1001.html 
78 Ibidem. [=“Así pues, puesto que solamente lo falso es contrario a lo verdadero, {...} es imposible para 

aquellos principios que la razón conoce naturalmente, que sean considerados contrarios a la verdad de la 

fe”]. El texto latino procede de www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/scg1001.html 
79 Ibidem. [=“Ahora bien, el conocimiento natural de los primeros principios es innato en nosotros por 

inspiración divina: puesto que el mismo Dios es autor de nuestra naturaleza. Por lo tanto, la sabiduría 

divina también contiene estos principios. {...} Por consiguiente, esas {cosas} que son poseídas por la fe a 

causa de la revelación divina, no pueden ser contrarias al conocimiento natural”]. La traducción es mía. El 

texto latino procede de www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/scg1001.html 
80 Ibidem. [=“Así pues, alguna opinión o fe contra el conocimiento natural no es infundida por Dios en el 

hombre”]. El texto latino procede de www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/scg1001.html 
81 Ibidem. [=“De ello se concluye evidentemente: cualesquiera  argumentos {que} sean expuestos contra los 

escritos de la fe, éstos no han de proceder de los primeros principios innatos de la naturaleza conocidos por 

sí mismos. Por lo cual no tienen fuerza de demostración, sino {que} son o razones probables o sofísticas”]. 

El texto latino procede de www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/scg1001.html 



 68 

La acción de ser se predica tanto de los entes como de Dios, pero en un sentido analógico 

porque en los primeros hay una distinción real metafísica –no física– entre esse et essentia; 

en cambio, en Dios ambos principios se identifican porque la esencia de Dios es existir. Por 

esta razón, la noción de ente también podría ser denominada y traducida como esencia 

exitiendo, existente, «habente» o «siente», estos últimos entendidos como participios 

activos. La acción de ser o esse es actualizada participativamente de modo finito en cada 

ente, que es un existente o una esencia existiendo concretizada por la unicidad de la 

«existentia». Gracias a lo anterior, la acción de ser o esse adquiere un modo de existir 

predicable por medio de las diez categorías aristotélicas resumidas en la substancia y los 

accidentes. 

 

3) Los trascendentales: herencia platonizante en la metafísica aristotélica de Tomás. 

Platón y los neoplatónicos se rindieron ante el encato del Bien y la Belleza. Tomás los 

integró en su metafísica como trascendentales y los hizo convertibles con la verdad y la 

unidad. Los trascendentales superan lo categorial porque su realización plena desborda a 

los entes específicos. Los trascendentales se predican de la acción de ser porque ésta es 

intercambiable con en ellos o convertible en ellos. Si los trascendentales se predican del 

ente lo es por la participación finita que éstos tienen de la acción de ser.  

 

En las Cuestiones disputadas acerca de la verdad Tomás de Aquino enumera seis 

trascendentales: ens, res, unum, aliquid, verum, bonum82. A estos seis trascendentales se 

puede sumar «lo múltiple» y «lo estético». Algunos han tratado de clasificar los 

trascendentales propuestos por el Aquinense de la manera siguiente: el ente;  la cosa, lo uno 

–trascendentales absolutos inmediatos–; lo múltiple, algo ('aliquid') –trascendentales 

relativos mediatos–; lo verdadero, lo bueno –trascendentales relativos inmediatos–; y de la 

belleza –trascendental relativo mediato–. Hay textos tomasianos donde los trascendentales 

que se nombran son únicamente cuatro: el ente, la unidad, la verdad y la bondad. Se 

comprende que, a veces, presente un elenco más reducido, porque en estos casos sólo se 

refiere a los trascendentales en sentido estricto, los que cumplen total y perfectamente las 

cuatro condiciones del trascendental –la identificación con el ente, la conversión entre sí 

en las proposiciones, la deducción inmediata del ente y la adición de algo de razón. 

 

a) La unidad: «ser» es unidad y todo ente participa de la unidad, que se entiende en un 

doble sentido metafísico, no cuantitativo. En sentido intrínseco todo ente es uno porque es 

metafísicamente indivisible, es decir, es un individuo. En cambio, en sentido extrínseco, 

todo ente es uno porque es existencialmente único y diferente respecto a cualquier otro. 

 

b) La verdad: «ser» es verdad y todo ente participa de la verdad, entendida en un sentido 

metafísico material, no lógico formal. En efecto, ser verdadero es ser inteligible. A 

diferencia de Aristóteles, quien consideraba que la metafísica no tiene porqué ocuparse de 

la verdad, Tomás lo hace porque descubre el sentido metafísico material de la verdad como 

                                                 
82 Id., Quaestiones disputatae: de veritate, q. 1., a. 1 (Societatis a Sancto Paulo, París, 1883, v. III, pp. 3-4).  

Cfr., www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/qdv01.html 



 69 

inteligibilidad, no como simple adecuación lógica entre sujeto y predicado, ni sólo como 

adecuación formal entre lo real y el intelecto.  

 

c) La bondad: «ser» es bondad y todo ente participa de la bondad, no en un sentido ético-

moral, sino dentro de una comprensión metafísica de la bondad como difusión apetecible, 

atractiva, deseable, fruible, solicitante y seductora, análogamente a la noción utilizada por 

Aristóteles al comienzo de su Ética a Nicómaco: “kalw=j a)/nanto t’a)gaJo/n, ou(= 

pa/nt’ e)i/etai”83. Tomás matiza la doctrina del Estagirense y escribe en latín: “Bonum 

est quod omnia appetunt”84. 

 

4) La noción de «ser» es análoga porque se predica atributivamente de los diversos entes 

de diversos modos, y también porque los entes participan de la acción de ser en diversas 

grados proporcionales. El fundamento de la analogía reside en la unidad de la «acción de 

ser» y la diferencia entre las diversas esencias existentes. Aristóteles se había conformado 

con aplicar la doctrina de la «analogia entis» a la substancia y a los accidentes. Tomás, en 

cambio, la utiliza para especificar las diferencias entre las creaturas y el Creador, por eso 

distingue entre una analogía de proporcionalidad y otra de atribución. La primera acentúa 

una semejanza dentro de cierta diferencia mayor, mientras que la segunda enfatiza la 

dependencia del ser de la creatura respecto a su Creador. 

 

5) Existencia de Dios. Tomás prueba la existencia de Dios por medio de un argumento 

llamado «las cinco vías» en las cuales propone cinco caminos que nos llevan a descubrir la 

existencia de Dios. Se trata de una demostración «a posteriori», es decir, a partir de lo 

concreto, particular y contingente. Dicho punto de partida «a posteriori» es interpretado 

metafísicamente con un elemento deductivo y «a priori» –es decir, universal y necesario– 

en la conclusión. Utilizando la doctrina de la analogía y fundamentándose en el principio de 

causalidad, nos dice que todo lo que existe proviene de una causa anterior y que ésta, a su 

vez, procede de otra causa anterior, de manera que la cadena de causas conduce a una causa 

primera, que es Dios. La prueba tiene un valor metafísico, no es una demostración 

concluyente, inexorable e irrebatible. Sólo prueba que es razonable afirmar la existencia de 

Dios, que es indemostrable al estilo de científico-matemático. Las vías, además de referirse 

a la existencia de Dios, hacen razonable la necesidad de un Creador. Tomás las enuncia de 

la manera siguiente: 
 

 Primera vía (del movimiento o del cambio): a partir del cambio o movimiento 

metafísicamente considerado como el paso de la porencia al acto. Todo lo que se 

                                                 
83 H)/Jikwn Nikoma/xeiwn, lib. I, cap. I (Firmin Didot, París, [s.a.], v. I, p. 1). [=“Han definido pulcramente 

el bien como aquello hacia lo que tienden todas las cosas”].  Cfr., el texto griego en 

www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/ptext?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0053 
84 AQUINO, Tomás de, Santo, Summa thelogiae, I-II, q. 94, a.2 (B.A.C., Madrid 1951) VI, 129. [=“Lo 

bueno es lo que todos anhelan”]. La traducción es mía. Cfr., el texto latino en la página 

www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth2094.html  



 70 

mueve es movido por un elemento anterior85; así la cadena de móviles nos eleva a un 

primer motor inmóvil, que es Dios. Tomás lo expresa en los siguientes términos: 

 
“Respondeo dicendum quod Deum esse quinque viis probari potest. Prima autem et 

manifestior via est, quae sumitur ex parte motus. Certum est enim, et sensu constat, 

aliqua moveri in hoc mundo. Omne autem quod movetur, ab alio movetur. [...] movet 

autem aliquid secundum quod est actu. Movere enim nihil aliud est quam educere 

aliquid de potentia in actum, de potentia autem non potest aliquid reduci in actum, nisi 

per aliquod ens in actu [...]”86. 

 

“Ergo necesse est devenire ad aliquod primum movens, quod a nullo movetur, et hoc 

omnes intelligunt Deum”87. 
 

 Segunda vía (de la causalidad): a partir de la naturaleza ontológica del ser de la causa 

porque hay una serie de causas que concurren para la producción de un efecto. Todo 

lo que existe procede de una causa anterior, de este modo la cadena de causas nos lleva 

a una causa primera o causa incausada, que es Dios. Esta causa es una causa eficiente 

primera que actúa en un plano distinto, no en la misma línea de las causas segundas, 

sino en el plano de principalidad metafísica. Tomás lo explica así: 

 
“Secunda via est ex ratione causae efficientis. Invenimus enim in istis sensibilibus esse 

ordinem causarum efficientium, [...] remota autem causa, removetur effectus, ergo, si 

non fuerit primum in causis efficientibus, non erit ultimum nec medium. [...] Ergo est 

necesse ponere aliquam causam efficientem primam, quam omnes Deum nominant”88. 

 

 Tercera vía (de la contingencia): a partir de la limitación contingente en la 

participación del ser por parte de los entes finitos. La contingencia es la posibilidad de 

que los entes finitos sean o no. Si absolutamente todo puede no ser en algún momento 

no existía nada. Si nada existía tampoco ahora nada debería existir porque lo que no 

existe sólo comienza a existir gracias a lo que ya existe. Por tanto, debe existir 

                                                 
85 «Omne quod movetur ab alio movetur». 
86 Ibd., I, q. 2, a.3 (B.A.C., Madrid 2001) I, 111. [=“En respuesta digo que con cinco vías puede probarse que 

Dios existe. Ahora bien, la primera es también la vía más notoria, que se deduce del conjunto del 

movimiento. En efecto, es cierto, y en la sensibilidad {se} constata, que algunas {cosas} se mueven en este 

mundo. Ahora bien, todo lo que es movido, es movido por otro. {...} Ahora bien, alguien mueve en cuanto 

que está en acto. En efecto, mover no es otra cosa que educir algo desde la potencia hasta el acto, y 

efectivamente alguien no puede replegarse desde la potencia hasta el acto, sino por algún ente en acto 

{...}”]. La traducción es mía. La traducción es mía. El texto latino procede de 

www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/scg1001.html 
87 Ibidem. [=“Por lo tanto, es necesario llegar a aquel primer motor, al que por nadie es movido, y en este 

todos reconocen a Dios”]. La traducción es mía. El texto latino procede de la página 

www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth1002.html 
88 Ibidem. [=“La segunda vía está en consideración de la causa eficiente. En efecto, descubrimos en estas 

cosas sensibles que existe un orden de causas eficientes, {...} ahora bien, depuesta la causa, es depuesto el 

efecto; por lo tanto, si no existiera la primera de las causas eficientes, no existiría la última ni la intermedia. 

{...} Por lo tanto, es necesario instituir alguna primera causa eficiente, a la cual todos denominan Dios”]. La 

traducción es mía. El texto latino procede de www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth1002.html 



 71 

imprescindiblemente algo cuya existencia sea necesaria. Esta vía nos muestra que si los 

entes reales son contingentes, ha de existir un Ser Necesario que siempre esté en acto, 

del cual depende todo lo demás. Ese ser en acto puro es Dios. Así lo expresa Tomás: 
 

“Tertia via est sumpta ex possibili et necessario [...]. Si igitur omnia sunt possibilia 

non esse, aliquando nihil fuit [...]. Sed si hoc est verum, etiam nunc nihil esset {...}. 

Non ergo omnia entia sunt possibilia, sed oportet aliquid esse necessarium [...], quod 

omnes dicunt Deum”89. 
 

 Cuarta vía (de los grados de perfección): a patir de las perfecciones graduadas «maius 

et minus» en los entes. Al observar en los seres creados diferentes grados de perfección, 

tendremos que aceptar que existe un grado máximo de perfección, la Perfección Suma, 

la Perfección Absoluta, que es Dios. 
 

“Quarta via sumitur ex gradibus qui in rebus inveniuntur. [...] Ergo est aliquid quod 

omnibus entibus est causa esse, et bonitatis, et cuiuslibet perfectionis, et hoc dicimus 

Deum”90. 
 

 Quinta vía (de las causas finales): a partir del predominio del orden, armonía y 

finalidad en el universo, sobre todo si se atiende a los entes carentes de inteligencia que 

ordinariamente obran de acuerdo a un orden teleológico. La cautela de la afirmación 

anterior muestra el realismo tomasiano ante el azar cuyas excepciones no disminuyen la 

validez del punto de partida. En la realidad casi todo tiende a un fin que implica 

alcanzar un grado de realización superior, con lo que la cadena de fines nos lleva a un 

fin último, a una única Causa Final, que es Dios.  

 
“Quinta via sumitur ex gubernatione rerum. Videmus enim quod aliqua quae 

cognitione carent, scilicet corpora naturalia, operantur propter finem [...]; unde patet 

quod non a casu, sed ex intentione perveniunt ad finem. [...] Ergo est aliquid 

intelligens, a quo omnes res naturales ordinantur ad finem, et hoc dicimus Deum”91. 

 

6) La racionalidad, la ley y la justicia. Tomás está profundamente convencido de que «la 

razón es lo esencial y lo más importante de la naturaleza humana», de hecho la naturaleza 

                                                 
89 Ibidem. [=“La tercera vía ha sido tomada de lo posible y lo necesario {...}. Así pues, si todas {las cosas} 

son posibles de no existir, alguna vez nada existió {...}. Pero si esto es verdadero, también ahora nada 

existiría {...}. Por lo tanto, no todos los entes son posibles, sino {que} debe exitir alguno que sea necesario 

{...}, al que todos le llaman Dios”]. La traducción es mía. El texto latino procede de 

www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth1002.html 
90 Ibidem. [=“La cuarta vía se deduce de las graduaciones que se descubren en las cosas. {...} Por lo tanto, 

existe algo que es causa del ser en todos los entes, y de la bondad, y de cualquier perfección, y a este le 

llamamos Dios”]. El texto latino procede de www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth1002.html 
91 Ibidem. [=“La quinta vía es deducida de la dirección de las cosas. En efecto, percibimos que algunas 

{cosas} que carecen de conocimiento, es decir los cuerpos naturales, obran por causa de un fin {...}; por lo 

cual es patente que no por azar, sino que alcanzan una finalidad por causa de una intención. {...} Por lo 

tanto, hay alguien inteligente, por quien son orientadas todas las cosas naturales hacia un fin, y a este le 

llamamos Dios”]. La traducción es mía. El texto latino procede de la página 

www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth1002.html 



 72 

humana reside en la racionalidad y dicha naturaleza humana se convierte en un principio 

ético/moral. Desde el punto de vista antropológico defiende la unidad entre cuerpo y alma, 

considerando a ésta como la forma del cuerpo. Tomás no desarrolló ampliamente la 

doctrina acerca de la «persona», basta decir lo siguiente: «persona significa aquello que es 

perfectísimo en toda [su] naturaleza». Por otro lado, en la ética, distingue entre ley eterna, 

ley natural, ley humana y ley divina. La ley eterna coincide la sabiduría divina, es decir con 

el plan racional de Dios con el cual creó y ordena todo el universo. En parte, la revelación 

nos ha dado a conocer ese plan divino; pero Dios sigue siendo un misterio en sentido 

estricto. Por, ello, lo que Tomás llama ley divina coincide con el dato revelado. La 

creaturalidad y la racionalidad hacen al ser humano participar analógicamente de la ley 

eterna. Tal participación de la ley eterna en la creatrua racional es la ley natural, cuyo 

primer precepto se formula así: «“Bonum est faciendum et prosequendum, et malum 

vitandum”»92. Dicho precepto se elabora a partir del primer principio del intelecto práctico, 

que sirve como fundamento de la ley natural: «Bonum est quod omnia appetunt». 

 

Por otra parte, la ley humana coincide con la ley positiva jurídicamente instituida, cuya 

definición es ésta: “ordinatio rationis ad bonum commune, ab eo qui curam communitatis 

habet, promulgata”93. Según Tomás, la ley humana debe ajustarse a la ley natural, de la que 

procede ya sea por deducción conclusiva, o por especificación determinativa. Del primer 

caso resulta el «ius gentium» –después llamado derecho internacional–; y del segundo, el 

«ius civile» o ley civil aplicable a un Estado concreto. Tomás considera que la monarquía 

es el mejor tipo de gobierno. 

 

Si la ley humana contradice la ley natural no es exigible, e incluso deja de ser ley y se 

convierte en una corrupción de la ley. Es correcto desobedecer las leyes humanas injustas, e 

incluso esto justifica la rebelión contra el tirano, pero sólo a condición de que con dicha 

rebelión no surjan para los civiles males peores que la tiranía. Por tanto, en concordancia 

con la ley natural, la ley humana debe ser justa. Al respecto, Tomás da la siguiente 

definición de justicia: “Iustitia est habitus secundum quem aliquis constanti et perpetua 

voluntate ius suum unicuique tribuit”94. Otra definición, incompleta, pero habitualmente 

citada es la siguiente: “iustitia est constans et perpetua voluntas ius suum unicuique 

tribuens”95. 

 

                                                 
92 Ibidem. [=“El bien se ha de realizar y procurar, y el mal se ha de evitar” o “el bien debe realizarse y 

procurarse, y el mal debe evitarse”]. La traducción es mía. 
93 Ibid., I-II, q. 90, a.4 (B.A.C., Madrid 1951) VI, 42. [=“Ordenación de la razón al bien común promulgada 

por quien tiene a su cargo la comunidad]. La traducción es mía. Cfr., el texto latino en la página 

www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth2090.html 
94 Ibid., II-II, q. 58, a.1 (B.A.C., Madrid 1951) VIII, 271. [=“La justicia es el hábito según el cual alguien 

retribuye a cada uno su propio derecho con una voluntad constante y perpetua”]. La traducción es mía. Cfr., 

el texto latino en la página www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth3057.html 
95 Ibid., q. 58, a.1 (B.A.C., Madrid 1951) VIII, 267 [=“La justicia es la voluntad constante y perpetua que 

retribuye a cada uno su propio derecho”]. La traducción es mía. 



 73 

Tomás distingue dos tipos de justicia: la conmutativa y la distributiva. La primera se 

establece en las relaciones cortas o mutuas; en cambio, la distributiva equivale a la justicia 

social que debe ejercerse por la autoridad pública en las relaciones largas. 

 

Tomás descubre con realismo que el ser humano es imperfecto y que necesita de la función 

pedagógica de la ley humana de modo que aquello que al principio hace por obligación 

termine realizándolo voluntariamente y le haga virtuoso. Se podría incluso encontrar una 

actitud tolerante en Tomás cuando asegura que la ley humana no necesita reprimir todos los 

vicios sino sólo aquéllos que dañan a los demás, y que tampoco debe exigir todos los actos 

virtuosos, sino sólo aquéllos que son necesarios para el bien común. Dicho con nuestras 

palabras, esos contenidos mínimos son exigibles máximamente. 

 

En conjunto, Tomás considera complementarias la ley eterna, la ley divina, la ley natural y 

la ley humana, porque ésta última es justa si se adecua a la natural, que es conocida por el 

ser humano gracias a la razón. A su vez, la ley natural es una participación de la ley eterna 

que también se ha revelado en la ley divina manifiesta de modo eminente en el Evangelio. 

Por tanto, no tiene porqué haber contradicción entre la ley natural que es razonable y la ley 

divina que es creíble. La conciliación armoniosa entre razón y fe muestra su validez 

también en la teoría aquinense acerca de la ley.  

 

7) ¿Puede cambiar la ley natural? El Aquinense aborda el tema acerca de la mutación de 

la ley natural. Aunque parezca extraño, Tomás afirma que la ley natural es mutable en los 

tres siguientes aspectos: en las conclusiones, por una ampliación explicitadora y por cierta 

relatividad subjetiva. Ciertamente la inmutabilidad de la ley natural se deduce a partir de su 

relación con la verdad eterna y a partir del carácter permanente de la naturaleza humana. 

Sin embargo, se puede hablar acerca de una mutación en las conclusiones derivadas de la 

ley natural y acerca de la mutación de las interpretaciones y aplicaciones que se hagan de 

ella a lo largo de la historia. Esta mutación también se debe a la incapacidad subjetiva para 

conocerla y practicarla, porque la ley natural siempre hace referencia a la naturaleza 

humana que pertenece a un sujeto; por tanto, las conclusiones de la ley natural pueden 

sufrir una mutación en relación a la subjetividad humana. Sin embargo, estas mutaciones, 

más que omisiones de la ley natural, son una extensión y un enriquecimiento de la ley 

natural. 

 

 

 

4. CRISIS DE LA ESCOLÁSTICA: la baja Escolástica  

(fines de siglo XIII y siglo XIV) [7 hrs.] 
 

4.1 Juan Duns Escoto, el Doctor Subtilis (1265 ó 1266-1308): el 

comienzo franciscano del fin de la escolástica 
 

4.1.1 Vida 



 74 

 

Como lo indica su nombre, nació en la aldea de Duns, Lothian, Escocia, en el año 1265 ó 

1266. Su familia estaba muy vinculada con los frailes franciscanos. De hecho, a los quince 

años Juan ingresó en la congregación franciscana. Poseía una inteligencia viva y aguda. 

Recibió la ordenación sacerdotal en 1291. Estudió primero en Escocia, después en 

Cambridge, en Oxford, y luego en París. En 1300 enseñó en la Facultad de Teología en 

Oxford donde comentaba las Sentencias de Pedro Lombardo. En 1302 regresó a París, en 

cuya facultad se doctoró en teología en 1305. Dos años después se trasladó a Kölhn, 

Alemania, donde murió repentinamente el 8 de noviembre de 1308, entre los 42 y 43 años. 

El epitafio de su tumba dice: «Escocia me engendró, Inglaterra me adoptó, Francia me 

educó, Colonia me resguarda». 

 

Se elevó sutilmente en la contemplación y en el amor a Dios. Fue una figura central de la 

Escolástica tardía y un duro crítico de la filosofía de Tomás de Aquino y aún más del 

agustinismo de Enrique de Gante, un profesor de la Universidad de París entre 1274 y 

1290. Brilló especialmente como defensor de la Inmaculada Concepción de María y eximio 

defensor de la suprema autoridad del Romano Pontífice. En el primer asunto utilizó un 

intrincado y hábil método de análisis, gracias al cual se le concedió el título de Doctor 

Subtilis. Su vida estuvo rodeada por la fama de sus virtudes y su sabiduría. Sin embargo, 

fue hasta 20 de marzo de 1993 cuando el papa Juan Pablo II le declaró solemnemente como 

beato, aunque ya se le reconocía desde 1991.  

 

4.1.2 Obras 

 

Entre sus obras filosóficas destacan: su Tratado acerca del primer principio96 –su opúsculo 

más importante–, Cuestiones Quodlibetales97 acerca de múltiples asuntos, 

Cuestiones sutilísimas sobre los libros de la Metafísica de Aristóteles, 

algunos escritos sobre Lógica y sus Comentarios a las Sentencias de 

Pedro Lombardo. Además, se suele incluir la Obra oxoniense u Ordinatio 

–su obra teológica más importante aunque inconclusa–, y sus Reportes 

parisinos. 

 

4.1.3 Doctrina 

 

1) La relación entre fe y razón. Duns Escoto propone algo más que una distinción entre 

ambas y termina separándolas. Establece inecesariamente una separación entre filosofía y 

teología porque las considera formas de conocimiento con métodos diferentes, y disciplinas 

con objetos de estudio y criterios también diferentes. Con acierto defiende que las verdades 

de la fe no son demostrables por medio de la razón y que la teología no puede considerarse 

una ciencia en sentido estricto. El objeto de la filosofía es el ente en cuanto ente, y el de la 

teología son los artículos de fe. El método de la filosofía es de carácter demostrativo, en 

cambio, el de la teología es persuasivo. El criterio de la filosofía es la lógica de lo natural, 

                                                 
96 Distinto de la obra Acerca del principio de las cosas que le fue falsamente atribuido. 
97 «quolibet» significa «a donde quiera». 

http://luventicus.org/articulos/03A002/tomasdeaquino.html


 75 

mientras que el de la teología es la lógica de lo sobrenatural. La filosofía es un 

conocimiento predominantemente especulativo, y el de la teología orientado a la práctica 

vivencial. 

 

A partir de lo anterior, no se hacía necesaria la separación entre fe y razón, bastaba precisar 

la distinción entre ambas. Sin embargo, Duns Escoto no acepta la absorción agustiniana de 

la filosofía por parte de la teología, ni la disolución averroísta de la teología en la filosofía, 

ni siquiera la conciliación tomasiana entre ambas porque creía que se buscaba un acuerdo 

estratégico a toda costa. Duns Escoto exagera la distinción entre ambas y las separa porque, 

según él, la absorción o la búsqueda de una conciliación entre fe y razón era la causa de 

tantas disputas innecesarias en su tiempo. 

 

Lo anterior no significa que Duns Escoto descarte el mutuo auxilio entre filosofía y 

teología. De hecho, las explicaciones filosóficas resultan insuficientes para un creyente. Por 

eso la razón filosófica necesita ser axiliada por la fe revelada y por la teología. Es decir, la 

autonomía de la filosofía no hace inútil la revelación ni la teología. Si gracias a la filosofía 

el hombre se conoce en verdad a sí mismo debe reconocer también su fin último y abrirse 

creyentemente a Dios. Dicho fin sólo se puede conseguir por gracia. En efecto, la fe es 

necesaria para la razón, y ésta no por ello pierde su autonomía. Por sí misma, la filosofía no 

puede saber plenamente todo lo que somos y podemos. La razón está inclinada a lo 

abstracto, en cambio la fe a lo vivencial. El Dios de los filósofos es causa infinita y primera, 

en cambio el Dios de la fe es amor y salvador. Pero también hay que advertir que ciertas 

verdades de fe no admiten demostraciones en  sentido estricto, sólo persuasiones. En el 

fondo, sigue habiendo un esfuerzo por mantener la sana tensión entre fe y razón, pero el 

arco comienza a romperse y el equilibrio armónico cada vez se inclina más en favor de la 

fe. Ockham favorecerá la ruptura y Lutero hará el resto. 

 

2) El ente como concepto unívoco. La filosofía de Duns Escoto se olvida del ser y se 

convierte en una filosofía aprisionada por el ente. Ése fue el resultado de la simplificación 

de lo complejo. En efecto, Duns Escoto redujo los conceptos complejos a los simples so 

pretexto de una búsqueda de los fundamentos originarios del saber. Su proceso 

simplificador implica cuatro distinciones: real, formal, modal y de razón. Así, por ejemplo, 

entre Juan y Luis existe una distinción real; entre la inteligencia y la voluntad hay una 

distinción formal; en la intensidad de dos tonos del mismo color existe una distinción 

modal; y, finalmente, hay una distinción de razón entre los diversos principios 

especulativos sin consecuencias prácticas en lo real, por ejemplo, las distinción entre 

esencia, idea y concepto, o entre juicio, enunciado y proposición, o entre raciocinio, 

silogismo y argumentación lógica.  

 

La búsqueda de la simplicidad le lleva a Duns Escoto a una reducción del ser al ente, y del 

ente real a la noción de ente, a tal punto que para él el ser es un concepto complejo cuyo 

fundamento parte de la simple noción de ente, y que se aplica unívocamente a todo lo 

existente, incluso a Dios, como si este fuera un ente entre otros, sin riesgos de panteísmo. 

En este momento, Duns Escoto abandona la metafísica y se refugia en una ontología de la 

noción de ente, abstracta y formal, es decir, conceptualista, olvidándose de la existencia y 



 76 

de la acción de ser. Con esta univocidad conceptualista, el ente –y con mayor razón el ser– 

se convierten en algo neutro, indiferente, e incluso extraño, lejano, inoperante, casi sin 

valor y sin sentido. Si la metafísica de Aristóteles está centrada en la substancia, y la de 

Tomás en la acción de ser, la filosofía de Duns Escoto lo está en el concepto unívoco y 

neutral de ente. Por tanto, el gran problema de la ontología conceptualista de Escoto no es 

el panteísmo, sino el formalismo neutral que diluye la metafísica en una simple lógica 

nocional, es decir, en un «pan‘ente’ísmo» lógico o formalizado. 

 

Por otra parte, ese mismo ente unívoco, neutral y formal constituye el objeto primario del 

intelecto humano, no porque sea el primer conocimiento de la inteligencia en un sentido 

cronológico, ni porque sea el primero en perfección, sino porque es la noción más simple y 

primordial en sentido lógico. Así pues, si la noción de ente se predica unívocamente de 

todo lo existente y si el intelecto puede conocerla porque constituye su objeto primario, 

entonces el intelecto puede conocer todo lo existente y nada le está vedado, aunque en el 

fondo sólo conozca el «ens communis», abstracto y vacío de todo contenido concreto. De 

hecho, el «ens communis», siendo como es la idea más perfecta y simple, también es el más 

abstracto y vacío de todos los conceptos, y por tanto, resulta por sí mismo pobre e 

insuficiente para entender las creaturas y aún más para abordar el misterio del Creador. 

Esto hace que la razón filosófica necesite de la fe revelada y de la teología. En efecto, el 

intelecto no conoce lo concretamente real, sino puros conceptos, y la metafísica es la 

disciplina filosófica que se encarga de sistematizar aquellos conceptos más generales y 

abstractos a los que puede acceder el intelecto humano. De este modo, Duns Escoto deja 

despejado el terreno para la aparición de una metafísica conceptualista al estilo de Christian 

Wolff.  

 

3) La existencia de Dios como ente infinito. La noción de ente se realiza en una doble 

modalidad: la finitud y la infinitud. La existencia del ente finito no necesita demostración 

porque acerca de él tenemos experiencia inmediata y cotidiana. En cambio, la existiencia 

del ente infinito no es un dato inmediato y evidente de nuestra experiencia. Duns Escoto se 

propone la tarea de elaborar una prueba que sea cierta y necesaria. Así pues, dado que la 

noción de un ente infinito no es contradictoria en sí misma, quiere constatar si esa noción 

corresponde a algo realmente existente. Primeramente asegura que las pruebas a posteriori, 

al estilo tomasiano, no son suficientes porque, aunque son ciertas, no necesarias. Por tanto, 

los entes finitos o creaturas en cuanto tales no bastan como punto de partida para llegar a 

una formulación que pruebe necesariamente la existencia de Dios; más bien hay que partir 

de la «posibilidad» de los entes finitos que no solo son; también pueden ser. Según Duns 

Escoto, lo primero es cierto, lo segundo es necesario. 

 

En efecto, gracias a la íntima relación entre el ser y el poder ser, se concluye que si algo 

existe es porque pudo existir y puede seguir existiendo, y que si todo existe es porque pudo 

y puede. Todo lo que ha existido, aunque desaparezca ha podido existir ya que en un 

momento ha sido. Por lo tanto, aunque la existencia actual del ente finito no es necesaria, sí 

lo es su posibilidad. ¿Cuál es entonces la causa de dicha necesidad dado que el ente finito 

no puede haberla creado desde sí mismo? Dicha causa debe situarse en un plano distinto al 

que corresponde al ente finito. Por lo tanto, si los entes finitos son posibles, también es 



 77 

posible una causa primera e infinita. Sin embargo, ¿acaso dicha causa es sólo posible o 

existe realmente? Duns Escoto responde: Debe existir realmente en acto, porque si no 

existiera en acto ningún ente existiría en acto; todo sería simplemente posible. Pero, como 

de hecho los entes finitos existen, entonces la causa primera e infinita también existe 

realmente en acto. Por lo tanto, si algo existe, entonces también existe la causa primera e 

infinita, cuya existencia no sólo es posible sino actualmente real. A esa causa le llamamos 

Dios. En otras palabras, tal como lo ha sintetizado Maurice Blondel: si algo existe, Dios 

existe. En este sentido, Duns Escoto asegura que sólo Dios, en cuanto causa primera e 

infinita, es «Ser» en sentido pleno, por ser el fundamento de la existencia de los entes y de 

su posibilidad. 

 

La propuesta duns-escotiana merece algunas precisiones que a continuación se consignan: 

 

 Es preciso advertir con sutileza las siguientes observaciones útiles al Doctor Subtilis:  

 

a) Con el Concilio Vaticano I hay que sostener que “[...] Deum, [...] naturali humanae 

rationis lumine e rebus creatis certo cognosci posse”98. b) Duns Escoto logra mostrar que la 

existencia de Dios es posible y que la noción de una causa primera e infinita no es 

contradictoria. c) La existencia de Dios es cognoscible por la luz natural de la razón 

humana, pero los argumentos para probarla no logran hacerlo de modo irrebatible y 

concluyente. d) En definitiva, la existencia de Dios no es un asunto puramente especulativo 

ni sólo racional; sino que además se implican presupuestos prácticos, opciones 

metodológicas y la libertad humana.  

 

e) La existencia de Dios es indemostrable de modo irrebatible y concluyente, pero también 

es irrefutable; no obstante, la paridad no es neutral, porque parece más coherente, desde el 

punto de vista filosófico, afirmar su existencia que negarla. f) No obstante, parece que en el 

mundo no hay ninguna evidencia irrebatible de la existencia de Dios –sólo hay indicios o 

vestigios–, y parece que si Dios existe, él no la ha creado para que el ser humano siga 

siendo libre de negarlo o afirmarlo. Dios parece ser el último interesado en que se 

demuestre su existencia. g) En breve: tal vez Dios esté sonriendo porque algunos hombres 

no quieren creer en él. El odio contra Dios arranca de la repugnancia a uno mismo. Se le 

mata para enmascarar la propia caída (Cioran).  

 

 Ciertamente Dios es «ipsum esse subsistens» y «Ser» en sentido pleno. Sin embargo, 

hay que tener cuidado de no substancializar unívocamente esta noción porque se puede 

caer en el error del Maestro Eckhart, según el cual «Dios es el Ser». Contra esta 

identificación ingenua hay que sostener la cuádruple diferencia balthasariana ya 

desarrollada en el curso de Metafísica hermenéutica: interpretación del sentido del ser. 

 

4) El principio de unicidad individual. Frente a la tesis averroísta sobre «el intelecto 

agente universal y único para toda la humanidad», Duns Escoto defiende la unicidad 

                                                 
98 Dz. 1785. [=“Dios, {...} ciertamente puede ser conocido por la luz natural de la razón humana a partir de 

las cosas creadas”]. La traducción es mía. También  cfr., Dz. 1806. 



 78 

individual de cada ser humano, irrepetible y distinto. Con este fin busca aquello por lo cual 

un individuo «haec est» realidad y no otra. A partir de la expresión latina de Duns Escoto, 

este principio distintivo de unicidad individual e irrepetible recibió el nombre de 

«haecceitas» traducido al castellano como «estoidad», y guarda un aire de familia con la 

noción contemporánea de «existencia» utilizada también por los neoescolásticos para 

designar al individuo personal «existente». De hecho, para Duns Escoto, el individuo «haec 

est» realidad y no otra, es un ente personal y singular en diálogo frente a Dios, como 

después lo va a enseñar Martin Luther y Kierkegaard. En este sentido, la «haecceitas» 

podría ser considerada un tatara-antepasado del existencialismo y del personalismo 

contemporáneos. Y agrega Duns Escoto, porque «haec est» realidad y no otra, el individuo 

es un ‘universal concreto’.  

 

A partir de estos presupuestos, el Subtilis rechaza de rebote la participación platónica 

(me/Jecij) e implícitamente la emanación plotiniana (peri/lamyij). En efecto, considera 

que la unicidad individual no puede participar de la idea universal ni de las ideas que se 

encuentran en la mente de Dios, al estilo agustiniano. Y además, también rechaza la 

«materia quantitate signata» aristotélico-tomasiana como principio de individuación. La 

misma «forma» le parecía insuficiente porque sólo actualiza la potencialidad y la 

indeterminación de la materia. 

 

De modo crítico, hay que precisarle sutilmente al Subtilis que la «haecceitas» parece 

intercambiable con la «existentia». En este punto Tomás y Duns Escoto son compatibles. 

Excluir ambas propuestas es crear un pseudo-problema. Por otra parte, hay que reconocer la 

sutileza de Duns Escoto cuando descubre la insuficiencia de la «materia quantitate 

signata», porque ciertamente ésta sólo es principio de individuación, que puede ser situada 

hic et nunc por el principio de unicidad irreptible llamado «haecceitas» o «existentia». 

Después de todo Duns Escoto, Tomás de Aquino y la filosofía contemporánea de la 

existencia y de la persona, están más cerca de lo que algunos suponían.  

 

5) La ley moral y la ley natural. Duns Escoto se opone a la categoría de ley natural como 

principio moral porque su origen es estoico, no cristiano. Prefiere apelar a la voluntad de 

Dios como único origen de lo bueno. Incluso llega a afirmar que lo bueno es aquello que 

Dios quiere y ordena. Así pues, lo inmoral puede convertirse en moral si Dios lo mandase. 

Por tanto, la voluntad divina es aquello que hace que una ley moral sea recta. Éste será un 

valioso antecedente para la doctrina de Martin Luther. Se puede sostener que con Duns 

Escoto la razón cede su sede al voluntarismo, incluso en la antropología porque considera 

que la libertad de la voluntad es la suprema perfección y trascendencia del hombre. No es el 

entendimiento, sino la voluntad lo que nos lleva a Dios. Era patente que la escolástica 

llegaba a su declive. Precisamente, en el siglo XIV, Guillermo de Ockham fue el 

protagonista de las controversias de la baja Escolástica. 

 

 



 79 

4.2 Guillermo de Ockham, el Doctor Invincibilis (1280, 1285 ó 

1298-1347 ó 1349) el príncipe franciscano de los 

nominalistas  
 

4.2.1 Vida 

 

Nació en el condado de Surrey, en la aldea de Ockham, en Inglaterra, relaltivamente cerca 

de Londres. Las fechas de su nacimiento oscilan entre 1280, 1285 ó 1298. Entró en la orden 

de los franciscanos, estudió en la Universidad de Oxford desde 1309 y enseñó como 

Bachiller en la misma Universidad hasta 1319 comentando las Sentencias de Pedro 

Lombardo. En 1324 se le acusa de impartir enseñanzas peligrosas y el papa Juan XXII le 

llama al palacio papal de Aviñón, en Francia, mientras se examina la ortodoxia de sus 

escritos sospechos de herejía. Ahí permaneció en arresto domiciliario desde 1324 hasta 

1328. Después de haber sido revisados sus escritos se condenan 7 artículos como heréticos, 

37 como falsos y 4 como temerarios. 

 

Durante ese tiempo Ockham radicalizó su postura y se alió con el ala intransigente de los 

franciscanos contra el Papa en una disputa sobre la pobreza. Previendo las sanciones 

severas en su contra, Ockham huyó a Pisa para ponerse bajo la protección de Luis IV de 

Baviera, el emperador del Sacro Imperio Romano Germánico, a quien le dijo: «¡Oh, 

Emperador, defiéndeme con la espada, y yo te defenderé con la palabra!». Una vez 

establecida esta alianza acompaña al emperador hasta Munich. En efecto, Ockham elabora 

una teoría política según la cual el emperador no tiene porqué convertirse en un vasallo del 

Papa. El emperador, que rechazaba la autoridad pontificia en sus asuntos políticos, se sintió 

muy agradecido con la justificación teórica ofrecida por Ockham, quien fue excomulgado 

por el Papa por escribir contra el papado y defender al emperador.  

 

Durante este último período abandona la filosofía para dedicarse a la polémica político-

religiosa hasta su muerte, sucedida tal vez en 1347 ó 1349, durante una peste. Ockham 

murió en Münich, no sin retractarse y haber intentado alguna reconciliación con el Papa 

Clemente VI. Su ardor polémico le hizo ganarse el título de «Doctor Invincibilis». También 

se le ha llamado el «Venerabilis Inceptor» o Venerable Iniciador por sus innovaciones 

lógico-formales y porque sus seguidores le consideraban el impulsor de una nueva época 

histórica, considerándose a sí mismos los «modernos» o «nominales». 

 

4.2.2 Obras 

 

Sus obras filosóficas principales son: Suma total de lógica, Ordinatio, Exposición áurea de 

los libros de Porfirio, Exposición sobre la Física, Lectura de los libros de las 

Sentencias y Siete quodlibetales. Su obra teológica sobresaliente es el Tratado 

de los sacramentos. Sus obras polémicas de carácter político son: Obra de los 

noventa días, Compendio de los errores del Papa Juan XXII, Breviloquio 

acerca de la potestad del Papa y Diálogo.  

 



 80 

4.2.3 Doctrina 

 

1) Relación entre fe y razón. En el siglo XIV Ockham sale a la defensa de la autonomía de 

la fe acentuando precipitadamente las diferencias frente a la razón, y a ambas las separa 

definitivamente. Así dio inicio a la crisis del pensamiento medieval con la ruptura entre fe y 

razón. Con Ockham fue la fe quien se negó a la conciliación armónica promulgando con 

arrebato la asimetría separatista entre filosofía y teología. Ockham sostuvo con rudeza que 

las verdades de fe no son demostrables, ni siquiera probables. Por ello, la filosofía es inútil 

para la teología pues ni siquiera es su ancilla. La cohesión de la revelación se debe a la 

fuerza de la fe, no a la coherencia racional de sus verdades reveladas que son totalmente un 

don gratuito de Dios y deben seguir siéndolo. Según Ockham todos los intentos de 

explicación racional acerca de las verdades de fe son simples residuos de una razón 

soberbia y altanera.  
 

En este contexto histórico, hay que reconocer contra Ockham que el gran peligro era el 

fideísmo, no la razonabiliad. Martin Luther fue la certificación de este desliz. Ockham se 

toma en serio la fe y también la razón; sin embargo, renuncia a la mediación conciliadora 

entre ambas. Su lema ya no es «credo ut intellegam», ni «intellego ut credam», sino «credo 

et intellego», o mejor dicho «intellego ut intellegam et credo ut credam» aunque ambos 

sean inconciliables. Y aquí se rompió una taza... 
 

2) Intuición sensible y abstracción conceptual. La exhaltación de la absoluta primacía del 

individuo llevó a Ockham a asegurar que Dios ha creado un conjunto de individuos aislados 

y contingentes sin vínculos reales, y que el objeto de la ciencia es lo individual no lo 

universal como creían los aristotélicos. Es a partir de la experiencia sensible de lo 

individual como se llega al conocimiento de la verdad. Por esta misma razón, la intuición 

sensible –a partir de lo concreto, contingente y existencial– se convierte en el conocimiento 

fundamental. A partir de éste, la abstracción conceptual diseña lo universal y necesario. 

Ockham asegura sin vacilación que lo univesal no es real ni subsiste en el individuo. 

Únicamente lo individual es real. Lo universal es un nombre o una etiqueta lingüística que 

diseñamos para designar lo abstraído conceptualmente. Los universales son formas verbales 

o conceptos nominales que existen sólo en la mente humana gracias a una abstracción que 

elabora etiquetas lingüísticas para designar a los individuos intuidos sensiblemente. Los 

universales no existen en lo real, sino únicamente en el concepto nominal posteriormente 

abstraído (universalia post rem). A esta postura se le ha denominado nominalismo mitigado 

o conceptualismo. 
 

Con esta postura Ockham intentaba superar la controvesia duns-escotista acerca de la 

«haecceitas» como principio de unicidad individual y la teoría tomasiana de la abstracción 

de la esencia a partir de lo sensible. De hecho, niega la existencia de una naturaleza común 

a la que pueda llamársele «esencia» universal. Incluso no reconoce que exista un sistema de 

leyes univesales, ni un orden cósmico universal, ni mucho menos algunos vínculos 

necesarios para la interacción de los individuos. Quizá éste sea un antecedente de las 

mónadas leibnizianas. 
 



 81 

3) Los nuevos criterios metodológicos para la investigación. Una vez que Ockham ha 

renunciado a las abstracciones metafísicas, diseña algunos criterios metodológicos, que 

puedan servir a la investigación científica a partir de la experiencia sensible de los 

individuos, y los formula en los siguientes términos: a) Sólo si algo es controlable mediante 

la experiencia empírica se le puede conocer científicamente. b) En la investigación hay que 

darle más importancia al cómo se desarrollan los fenómenos, no al qué son los fenómenos; 

es decir, a la ciencia le interesan los procesos empíricos y el funcionamiento, no la 

substancia ni las supuestas esencias. 
 

Ockham, fiel al espíritu británico, construye los cimientos para la posterior tradición 

empírica inglesa, iniciada por Roger Bacon. Esta nueva mentalidad empírica y la 

separación entre fe y razón indican que el Medioevo llega a su fin, a tal punto que con 

Ockham termina una época y se gesta otra. En estos asuntos se puede decir que Ockham 

influyó más en la Modernidad que el mismo Tomás. No en vano el problema central de la 

Modernidad será la conciliación entre los sentidos y la razón. 
 

4) La «navaja de Ockham». Este célebre principio metodológico ockhamista sostiene que 

«no hay que multiplicar los entes sin necesidad» como hacían Platón o Aristóteles, al 

admitir una doble realidad. Los individuos particulares, por un lado, y la esencia universal 

que los define, por otro. Según Ockham, sólo existen los individuos particulares 

observables; el universal es un concepto nominal que no tiene existencia propia, sólo es un 

nombre que permite designar a los individuos. Las consecuencias de este principio 

metodológico son graves porque equivale a aseverar que «la explicación más simple es la 

más verdadera». Con ello se desprecia implícitamente toda explicación metafísica compleja 

que sea heredera de la tradición platónica-agustiniana y aristotélico-escolástica. En 

definitiva, para Ockham las especulaciones filosóficas de Tomás y Duns Escoto quedan 

descontinuadas. Así pues, para Ockham ya no hay lugar en la filosofía para la analogía, la 

substancia, la materia, la forma, la causa primera, la causa final, el ser y los trascendentales 

entre otros. Estas son las consecuencias de un pensamiento encapsulado en los individuos 

so pretexto de la simplificación económica de la razón. 
 

5) La «logica modernorum». Ockham desarrolla una nueva teoría lógica denominada 

«logica modernorum» en la que establece una clasificación de los términos con los cuales 

nos referimos a los individuos. Con este fin hay que evitar toda confusión entre los signos 

lógicos y los entes reales. Para Ockham la lógica es una discplina formal que maneja 

únicamente signos sin necesidad de referirlos a entes reales. Lo que importa es la función 

lógica que estos signos desempeñan, no su referencia a un ente real. Con esta separación 

metodológica entre los signos lógicos y lo real Ockham se adelantó varios siglos a la lógica 

simbólica contemporánea que distingue entre sintáctica y semática, e incluso se convierte 

en una anticipación de la lógica elaborada en la escuela analítica del lenguaje. Quizá sea 

éste su aporte más valioso para la posteridad. 
 

6) Existencia de Dios. Ockham critica los argumentos de Tomás y Duns Escoto acerca de 

la existencia de Dios subrayando la debilidad de sus razonamientos, especialmente porque 

está convencido de que la existencia de Dios no es cognoscible por la vía natural de la 

razón. En efecto, Ockham rechaza tanto el punto de partida a posteriori como las 



 82 

conclusiones a priori de carácter abstractivo. Asegura que no hay contradicción lógica en 

una cadena infinita de causas eficientes, por lo que éstas no nos llevan necesariamente a la 

existencia de una causa primera.  
 

Le parece más fecundo apelar a las causas ‘conservantes’, es decir, aquéllas que sostienen 

la existencia. A partir de ahí llega a una causa que conserva todo y no es conservada. Es 

aceptable que los fenómenos naturales son sostenidos por causas conservantes y que hay 

una causa primera conservante, pero no que ésta sea Dios. Eso es todo. Por tanto, según 

Ockham, la razón debe limitarse a afirmar la existencia de una causa primera pero no puede 

avanzar más, de este modo todas las pruebas acerca de la existencia de Dios no son más que 

persuasiones, no demostraciones porque no logran disipar toda duda.  
 

Hay que tener en cuenta que Ockham no es un agnóstico; sólo intenta insistir en la 

debilidad de los argumentos filosóficos para enfatizar que el verdadero rostro de Dios nos 

es accesible solamente gracias a la revelación. Por tanto, Ockham le concede un valor 

mayor a los resultados de la luminosidad de la fe, desacreditando los esfuerzos de la razón 

humana, que debe abandonar la manía obsesiva de argumentar y demostrar. Por 

consiguiente, el pensador cristiano más que demostrar las verdades de fe, desde éstas debe 

demostrar la insuficiencia de la razón y establecerle sus límites. Las verdades de fe lucen 

gracias a la revelación, no necesitan de los fatuos oropeles de la razón, y son aceptables 

sólo por la fe que es gracia, no esfuerzo humano de razonamiento. 
 

A modo de crítica, hay que precisar las siguientes observaciones: a) Los argumentos 

filosóficos tienen valor por el simple hecho de hacer razonable la aceptación de la 

existencia de Dios, no por disipitar toda duda de modo concluyente e irrebatible. b) La 

opción que hace Ockham por la «sola revelación» y la «sola fe» anticipa el fideísmo 

luterano. c) Es muy valioso el aporte de Ockham según el cual hay que establecer los 

límites de la razón. Dicha tarea estaba reservada a la crítica kantiana de la razón. Sin 

embargo, esa crítica es obra de la razón, no de la revelación. El mejor juez de la razón sigue 

siendo la razón. 
 

7) El fin de la teocracia política del Medioevo. Ockham tematiza el sentir de las nuevas 

circunstancias históricas propugnando la separación entre Iglesia y poder. Esto representa la 

colisión del orden teocrático medieval porque implica la renuncia a la soberanía política del 

Papa y la independencia del poder civil. Según Ockham el Papa debe ser un administrador, 

no un dominador. La autoridad del Papa es moral y pastoral, no tiene porqué legislar las 

cuestiones políticas imperiales. Debe haber mutua independencia entre autoridad del Papa y 

la del emperador. Ésta última no procede de Dios por medio del Papa ni es sagrada. No hay 

porqué aliar las «dos espadas» ni el emperador debe convertirse en un vasallo del Papa. Sin 

opacar la novedad de sus propósitos y la intención de reformar las estructuras y los fines 

evangélicos de la Iglesia, hay que indicar que en el fondo Ockham está defendiendo al 

emperador frente al Papa en agradecimiento por la protección que aquél le brinda para 

protegerlo de la Inquisición. 
 

Ockham aseguraga que la Iglesia, como pueblo de Dios, es la depositaria de la infalibilidad 

de tal modo que la autoridad del Papa consiste en presidir la fe de los fieles. Y agrega: la 



 83 

persona del Papa es falible, la infalible es la Iglesia, es decir, la comunidad universal fieles 

reunidos por una misma fe. Antes que Lutero, Ockham invita a una reforma de la ‘cabeza’ 

y de los ‘miembros de la Iglesia. Especialmente porque es necesario renunciar a las 

ambiciones terrenas y autoritarias volviendo a la pobreza evangélica del ideal franciscano.  
 

Ockham vinculó la separación entre fe y razón a la independencia entre poder político y 

autoridad eclesial. Con ello se derrumbó la visión teocrática medieval. Precisamente por 

eso con Ockham la escolástica medieval llega a su epílogo. El maestro Eckhart fue 

solamente un apéndice tardío. En la nueva época sólo cabía esperar por una parte, la caída 

del Imperio Romano de Oriente con sede en Constantinopla o Bizancio, ocurrida en 1453; y 

por la otra, el comienzo de la Reforma protestante en 1517. 

 

 

4.3 Nicolás de Cusa, el Nudo de las tendencias (1401-1464) 
 
Cusa se mueve dentro de la cosecha otoñal del medioevo y se beneficia de sus grandes 

tesoros doctrinales. Cristianismo, platonismo y ciencia de la naturaleza son los tres grandes 

componentes de su pensamiento. Las ideas que desarrolla son de una trascendencia que 

sólo más tarde se hará patente a toda luz en la filosofía del idealismo alemán, de manera 

que se ha llegado a decir que Nicolás de Cusa es el auténtico fundador de la filosofía 

alemana. Él  establece el lazo de unión entre la Edad Media y la Edad Moderna. Cusa 

observa que si por ideas platónicas se entiende la originaria facultad de juzgar del espíritu, 

entonces Platón no se ha equivocado. En ello está la base principal de la docta ignorancia. 

El Cusano se ha apropiado la idea platónica de la participación y la ha llevado hasta sus 

últimas consecuencias. El apriorismo de la idea domina toda su filosofía. Nuestro 

entendimiento con su multitud de reglas viene a ser como un despliegue de una unidad 

infinita, la de la razón. Se ha visto en esta concepción de la razón el auténtico comienzo de 

la moderna filosofía alemana, porque estaría aquí ya esbozada la teoría del espíritu como 

unidad sintética, factor creativo de todo nuestro conocer, teoría sobre la que se basa la 

crítica de la razón de Kant, y a la que apuntó ya Leibniz, y que desenvolvió Fichte hasta 

convertirla en la teoría del yo puro, y con la que trataron Schelling y Schleiermacher de 

sintetizar el yo individual y la infinitud del universo y de Dios.  La noción neoplatónica de 

lo ‘Uno’ a influido en su concepción de la coincidentia oppositorum. 

 

En Nicolás de Cusa se enlazan la Edad Moderna, Media y Antigua. Con la antigüedad se 

enlaza mediante el principio fundamental de la dialéctica platónica, que sabía deducir 

mediante el método de la diáresis todo lo múltiple a partir de la idea del bien en sí. Ésta 

puede considerarse como la patria de la coincidentia oppositorum; y se confirmará esto 

repasando las especulaciones del Platón posterior, en torno a la idea y el número. Enlaza 

con la Edad Media porque en este período se han conservado más o menos conscientemente 

y más o menos explícitos los rasgos doctrinales neoplatónicos que laten en el fondo de 

aquella concepción; no sólo Dionisio, ni sólo el Eriúgena y Thierry de Chartres, también 

Alberto Magno y Tomás de Aquino. 

 

 



 84 

 

ESQUEMAS 

PARA UNA SÍNTESIS DE LA 

HISTORIA DE LA FILOSOFÍA MEDIEVAL 
 

I. FILOSOFÍA DESDE EL SIGLO I HASTA EL XIV 

 

1. LOS COMIENZOS PATRÍSTICOS (7 hrs.) 

1.1 Siglo I: El cristianismo 

1.2 Siglos II-IV y primera mitad del V: Problema de la relación entre fe y razón 

1.2.1 Los gnósticos 

 

1.2.2 Neoplatónicos 

1.2.2.1 Filón de Alejandría (25 a.C. ca. - 40 d.C.) 

1.2.2.2 Plotino (204-269 d.C.) 

1.2.2.3 Proclo (411-485 d.C.) 

 

1.2.3 Filosofía patrística 

1.2.3.1 Padres Apostólicos: siglo I 

1.2.3.2 Padres Apologistas: siglo II 

a) Minucio Félix  

b) Tertuliano  

 

1.2.3.3 Comienzos de la Patrística en sentido estricto: siglo III 

1) Clemente  

2) Orígenes  



1.2.3.4 La edad de oro de la Patrística: siglo IV y primera mitad del V

1) El concilio de Nicea I del año 325 

2) El concilio de Constantinopla I del año 381  

3) El concilio de Efeso del año 431  

4) El concilio de Calcedonia del año 451 

 

1.2.3.4.1 Las cuásares del siglo IV: los Padres de Capadocia 

1) Basilio el Grande  

2) Gregorio de Nacianzo  

3) Gregorio de Nisa  

 

1.2.3.4.2 Otros aportes de la patrística griega 

 



 85 

1.3 San Agustín de Hipona o de Tagaste: siglo IV y V (354-430) 

 

1.3.1 Vida 

 

1.3.2 Obras 

 

1) Relación entre razón y fe  

 

Is. 7,9b «;s Un"mf)"t )ol yiK UnyimA)at )ol {i)»  

Los LXX: «kai\ e)an mh\ pisteu/shte, ou)de\ junh=te» 

Agustín: «Nisi credideritis, non intelligetis»  

«intellectus merces est fidei»  

“Fides quaerit, intellectus invenit” 

Anselmo de Aosta: fides quaerens intellectum.  
 

2) La verdad  

3) Existencia de Dios 

4) El ser humano  

5) La voluntad y el bien 

6) El mundo creado 

7) Concepción de la historia 

8) Retractactiones 

 

1.4 Boecio: siglo V-VI (480-525) 

 

1.4.1 Vida 

 

1.4.2 Obras 

 

1.4.3 Doctrina 

 

1) La «logica vetus»  

 
Todos los hombres son justos    Ningún hombre es justo 
 

 contrarias 

su
b
a
lt

er
n
a
s 

contradictorias 

su
b
a
ltern

a
s 

subcontrarias 



 86 

Algún hombre es justo     Algún hombre no es justo 
 

 

2) Lo universal y lo singular 

 

3) El consuelo de «Filosofía»  

 

4) Dios es la unidad, el bien e «ipsum esse».  

 

5) La libertad y el problema del mal 

 

6) Razón y fe. La distinción entre fe y razón favorecida por Boecio afianzará la autonomía 

de la filosofía en la posteridad medieval sobre todo a raíz de la influyente autoridad de este 

filósofo. Fue un precursor de la teología medieval ya que abiertamente se sirve de la 

filosofía para penetrar inteligentemente las verdades de la fe enseñadas por la Iglesia. En la 

dedicatoria del libro Acerca de Trinidad se encuentra una expresión que se augura el 

postremo credo ut intellegam. Dicha expresión es ésta: «fidem si potes rationemque 

coniunge»99. 

 

 Boecio se impuso la tarea de hacer familiares a su época las obras de Platón y 

Aristóteles. Se le debe la transmisión de un considerable número de conceptos y 

teorías platónicas. Así pues, platónicos son sus nociones de Dios, de la felicidad, de 

la participación y su peculiar interpretación del universal.  

 

 Aunque, en muchos puntos, Boecio sigue a Aristóteles, sin embargo, en los 

momentos cruciales de su metafísica suele platonizar. Abre al miedioevo la 

posibilidad de una síntesis entre Aristóteles, Platón y Agustín. Boecio es un 

aristotélico, pero cuando suscribe la metafísica en forma aristotélica, lo hace sólo 

porque en el fondo platoniza. Uno de sus grandes méritos es haber preparado una 

síntesis aristo/platónica antes del Medioevo, aunque ésta sea aún prematura. 

 

Flavio Magno Aurelio Casiodoro, un contemporáneo, amigo y discípulo de Boecio, –

nacido en Squillace, Calabria, entre el 480 y 490–, influyó en la organización de los 

estudios de las posteriores escuelas medievales, sobre todo por la distinción que hace entre 

las artes liberales del trivium y las del quadrivium. Forman parte del primer grupo la 

gramática, dialéctica o filosofía y retórica. En cambio, el quadrivium está integrado por la 

aritmética, geometría, astronomía y música. Esta distinción ya había sido planteada por 

Marciano de Capela en el mismo siglo V. Sin embargo, Casiodoro propone su estudio 

como introducción a la teología, integradas todas estas disciplinas en el plan de estudios 

para los clérigos. 

 

 

 

                                                 
99 «Si puedes, une fe y razón». 



 87 

2.3 San Anselmo de Canterbury o de Aosta, el Doctor Magnificus: siglo XI (1033-1109) 

2.3.1 Vida 

2.3.2 Obras 

2.3.3 Doctrina 

1) Relación fe-razón.  

2) Existencia de Dios.  

2a) Las pruebas a posteriori desarrolladas por Anselmo en el Monologion son cuatro:  

2b) La prueba a priori desarrollada por Anselmo en el Proslogion:  

3) La moralidad. 2.4 El siglo XII 

2.4.1 Pedro Abelardo (1079-1142): el subjetivismo medieval  

2.4.1.1 Vida 

2.4.1.2 Obras 

2.4.1.3 Doctrina 

1) Método heurístico y teoría hermenéutica.  

2) La dialéctica es la lógica en ejercicio.  

3) El problema de los universales: el subjetivismo medieval de Abelardo.  

4) «Intellectus querens fidem».  

5) La conciencia y la intención.  

2.4.2 La Escuela catedralicia de Chartres: el humanismo medieval 

2.4.3 Mística y Escuela abacial de San Víctor 

2.4.3.1 Bernardo de Clairvaux (1091-1153): la mística o metafísica de los santos 

2.4.3.2 Los victorinos: canónigos regulares agustinos de la abadía de San Víctor 

1) Hugo de San Víctor: su teoría hermenéutica  

2) Ricardo de San Víctor.  

2.4.4 Pedro Lombardo (1095 ca.-1160 ca.) 

3. PLENITUD DE LA ESCOLÁSTICA (siglo XIII) 

3.1 Avicenismo y averroísmo latinos: aristotelismo platonizante 

3.1.1 Avicenismo latino 

3.1.2 Averroísmo latino 

3.2 Alta escolástica: esplendor 

3.2.1 Aristotelismo platonizante 

3.2.1.1 Recepción de la filosofía árabe y judía: aristotelismo platonizante 

3.2.2 Traducción directa del griego al latín de los escritos aristotélicos 

3.2.3 Las universidades medievales 

3.2.4. Las órdenes religiosas 

3.3 Franciscanos y dominicos 

3.3.1 Alberto Magno, el Doctor Universalis (1193 ó 1206-1280) 

3.3.1.1 Vida 

3.3.1.2 Obras 

3.3.1.3 Doctrina 

1) Autonomía y distinción entre filosofía y teología 

2) El «Doctor Universalis» 

3.3.2 Buenaventura de Bagnoregio 

3.3.2.1 Vida 



 88 

3.3.2.2 Obras 

3.3.2.3 Doctrina 

1) Dios: piedra angular de su filosofía. 

2) Fe y razón.  

3) La tesis acerca del ejemplarismo: iluminación divina e ideas 

4) Conocimiento e itinerario hacia Dios. 

5) El ser humano: alma y cuerpo.  

6) Desconfianza ante el aristotelismo.  

3.3.3 Tomás de Aquino  

3.3.3.1 Vida 

3.3.3.2 Obras 

3.3.3.3 Doctrina 

1) Relación fe-razón.  

2) Metafísica de «ser» como acción: «actus essendi».  

3) Los trascendentales 

4) Lo noción de «ser» es análoga  

5) Existencia de Dios 

6) La racionalidad, la ley y la justicia.  

7) ¿Puede cambiar la ley natural?  

4. CRISIS DE LA ESCOLÁSTICA: la baja Escolástica  (fines de siglo XIII y siglo 

XIV) 

4.1 Juan Duns Escoto 

4.1.1 Vida 

4.1.2 Obras 

4.1.3 Doctrina 

1) La relación entre fe y razón 

2) El ente como concepto unívoco 

3) La existencia de Dios como ente infinito 

4) El principio de unicidad individual.  

5) La ley moral y la ley natural.  

4.2 Guillermo de Ockham 

4.2.1 Vida 

4.2.2 Obras 

4.2.3 Doctrina 

1) Relación entre fe y razón. 

2) Intuición sensible y abstracción conceptual.  

3) Los nuevos criterios metodológicos para la investigación.  

4) La «navaja de Ockham».  

5) La «logica modernorum».  

6) Existencia de Dios.  

7) El fin de la teocracia política del Medioevo. 

4.3 Nicolás de Cusa 

 

 



 89 

GUÍA DEL EXAMEN FINAL 

DE HISTORIA DE LA FILOSOFÍA MEDIEVAL 

 

1. ¿Cuáles son las tres últimas hojas que cayeron en el último otoño helénico? 

2. Menciona algunos acontecimientos relevantes relacionados con la Biblioteca de 

Alejandría. 

3. Menciona dos de las perlas que podemos encontrar en el mar de ostras de la decadencia 

grecorromana. 

4. ¿Quién fue el gran médico egipcio? 

5. ¿Quién fue el intelectual judío que realizó el primer intento de conciliación entre 

filosofía griega y pensamiento bíblico? 

6. ¿Cuáles son las dos escuelas teológicas más importantes del cristianismo antiguo? 

7. ¿Cuáles son las afirmaciones centrales de la doctrina predicada por el cristianismo? 

8. ¿Qué propuso Marción en relación con el Dios del Antiguo y Nuevo Testamentos? 

9. El contacto del cristianismo con la filosofía helénica motivó el planteamiento de uno de 

los problemas centrales de la filosofía medieval, ¿cuáles son las preguntas que plantean 

ese problema central? 

10. ¿Qué comprensión tenían los gnósticos del término neostestamentario ‘lo/goj’? 

11. ¿Cómo plantean los gnósticos la relación entre fe y razón? 

12. ¿Qué defendía Manes y el maniqueísmo? 

13. ¿Quiénes son los tres principales neoplatónicos? 

14. ¿Qué doctrina acerca de Dios sostiene Filón de Alejandría, como buen discípulo del 

judaísmo? 

15. ¿Quién propuso las emanaciones?  

16. Explica la doctrina de las cinco emanaciones. 

17. ¿Cuál es el principio supremo trascendente según Plotino? 

18. ¿De qué concepto platónico es traducción o transforamación las emanciones 

plotinianas? 

19. ¿Después de que todo ha emanado, qué debe emprender? 

20. ¿De quién es el neoplatonismo que parece una filosofía idealista de la identidad, es 

decir, una especie de panlogismo hegeliano? 

21. ¿Cuáles son los tres pasos que propone Proclo en el proceso que es interno al mismo 

Uno? 

22. Enuncia el nombre de tres Padres Apostólicos. 

23.  Enuncia el nombre de tres Apologistas. 

24. ¿Qué falsa relación establece Minucio Félix entre los filósofos y los profetas? 

25. ¿Cuál es la descalificación injusta que dirige Minucio Félix a Sócrates? 

26. ¿Qué tipo de expresiones propuso Tertuliano para contraponer la fe y la filosofía? 

27. Cita algunas frases de Tertuliano que podrían ser el pasado arqueológico del lema 

luterano: creo porque es absurdo. 

28. ¿Cuáles son los tres padres griegos, llamados Padres de Capadocia, que destacan como 

cuásares en el siglo IV? 

29. ¿Qué padre latino descuella por su imponente celebridad en el siglo IV y V? 

30. ¿Cuáles son los dos representantes de la Escuela de Alejandría? 



 90 

31. ¿A qué se debieron los errores de Orígenes? 

32. ¿Qué es el edicto de Milán del año 313? 

34. Menciona los cuatro concilios ecuménicos de la edad de oro de la patrística. 

35. ¿Qué aporte hace el concilio de Nicea I? 

36. ¿Qué aporte hace el concilio de Constantinopla I?  

37. ¿Qué aporte hace el concilio de Efeso? 

38. ¿Qué aporte hace el concilio de Calcedonia? 

39. ¿Qué padre es el más célebre de los tres capadocios? 

40. ¿De qué autor y qué obra le impactó a San Agustín por su exhortación al primado de la 

vida filosófica? 

41. Completa la siguiente frase relacionada con San Agustín: «Plotino le modificó su 

manera de pensar y la fe en Cristo…» 

42. ¿En qué obra San Agustín comenzó su última tarea de autocrítica? 

43. Menciona al menos dos obras de San Agustín. 

44. ¿Qué solución le dio San Agustín al problema de la relación entre razón y fe? 

45. Describe la teoría agustiniana de la iluminación. 

46. ¿De qué doctrinas pitagórico-platónicas es heredera la iluminación agustiniana? 

47. ¿A qué intuición cartesiana se adelantó Agustín con su expresión «Si enim fallor, sum»? 

48. ¿Cuáles son los dos focos de interés de la filosofía agustiniana? 

49. Menciona algunas frases agustinianas que han persuadido por su elevadísima calidad 

literaria, y que expresan el misticismo de su corazón melancólico y cautivo? 

50. ¿Cuál es la novedad en la concepción agustiniana acerca del la interioridad humana, y 

que es transfigurada por la cosmovisión cristiana? 

51. ¿Cuáles son los dos tipos de amor que distingue San Agustín? 

52. ¿Qué frase agustiniana resume el supremo principio de la moralidad? 

53. ¿Por qué es inútil hablar acerca de un «antes de la creación» en sentido estricto? 

54. ¿Según San Agustín, qué elementos platónicos no sólo existen, sino que osn las mismas 

verdadades? 

55. ¿Qué crítica epistemológica se le puede hacer a San Agustín por la identificación de las 

ideas con las mismas verdades? 

56. ¿Cuáles son los tres enfoques que hace San Agustín respecto al origen del mal? 

57. ¿Qué explicación hace San Agustín acerca del tiempo? 

58. ¿Qué son las Retractationes de San Agustín? ¿Qué reconoce Agustín en ellas? 

60. Describe los acontecimientos relacionados con la tragedia de Boecio. 

61. ¿Cuál es la obra principal de Boecio? 

62. ¿Qué es la «logica vetus»?  

63. ¿Cuál es el cuadro lógico de las proposiciones categóricas y cómo lo completó Boecio? 

64. ¿Cómo explica los universales Boecio con una actitud semi/aristotélica y platonizante? 

65. ¿Cuál es el consuelo que le brinda Filosofía a Boecio? 

66. ¿Qué es «eternidad» según Boecio? 

67. ¿Cuál es la diferencia entre eternidad y perpetuidad, según Boecio? 

68. ¿Por qué no se contradicen la libertad humana y el conocimiento exhaustivo de Dios? 

69. ¿Cómo difinió Boecio la noción de «persona»? 

70. ¿Qué solución le dio Boecio al problema de la relación entre razón y fe? 

71. ¿Cuál fue el aporte de Casiodoro en relación con los estudios? 



 91 

72. ¿Cuál es el problema histórico respecto a la identidad de Dionisio el Areopagita? 

73. ¿Cuál es el factor gracias al cual el Corpus dionysianum ejerció su gran influencia? 

74. Menciona alguna obra de Dionisio. 

75. ¿Cuáles son los tres tipos de teología que distingue Dionisio y cuál es su equivalente en 

el Medioevo? 

76. ¿En qué consiste la teología apofática de Dionisio el Areopagita? Descríbela. 

77. Ennuncia algunos atributos que Dios no tiene o que Dios no es. 

 

 

1. El contacto del cristianismo con la filosofía helénica motivó el planteamiento de uno de 

los problemas centrales de la filosofía medieval, ¿cuáles son las preguntas que plantean 

ese problema central? 

2. ¿Quiénes son los tres principales neoplatónicos? 

3. Enuncia el nombre de tres Padres Apostólicos y de tres Apologistas. 

4. Menciona los cuatro concilios ecuménicos de la edad de oro de la patrística, los dos 

representantes de la escuela de Alejandría y los tres Padres de Capadocia. 

5. ¿Qué solución le dio San Agustín al problema de la relación entre razón y fe? 

6. Describe la teoría agustiniana de la iluminación. 

7. ¿Qué son las Retractationes de San Agustín? ¿Qué reconoce Agustín en ellas? 

8. ¿Cuáles son las obras principales de Agustín y Boecio? 

9. ¿Qué es la «logica vetus»? ¿Cuál es el cuadro lógico de las proposiciones categóricas que 

fue completado por Boecio? 

10. ¿Cuál es el consuelo que le brinda Filosofía a Boecio? 

11. ¿Cuál es la diferencia entre eternidad y perpetuidad, según Boecio? 

12. ¿Qué solución le dio Boecio al problema de la relación entre razón y fe? 

13. ¿En qué consiste la teología apofática de Dionisio el Areopagita? Descríbela. 

14. ¿Explica en qué consiste el receso cultural que sirve como transición hacia el 

Medioevo? 

15. ¿Cuáles son los últimos cuatro Padres que vivieron durante el receso cultural de los 

siglos VII-VIII? 

16. ¿Qué es la Escolástica? ¿Qué tipos de escuelas existían durante el siglo IX? ¿Qué 

personajes ocupan la escena histórica durante este siglo? 

17. Cuál es la cuádruple diferenciación interna que implica la época de la Escolástica?  

18. ¿Cuáles son las principales obras de Dionisio el Areopagita y de Juan Escoto Eriúgena? 

19. ¿Cuáles son los cuatro tipos de naturaleza que distingue Juan Escoto Eriúgena en su 

obra Acerca de la división de la naturaleza? 

20. ¿En qué consiste la controversia acerca de los universales y cuáles son las tres 

principales propuestas de solución? 

21. ¿Qué solución propuso Anselmo de Canterbury al problema de la relación entre fe y 

razón? 

22. ¿Cuáles son los dos tipos de argumentación, utilizados por Anselmo, para probar la 

existencia de Dios? 



 92 

23. Desarrolla el argumento «a simultáneo» de Anselmo, inadecuadamente llamado 

‘ontológico’. 

24. ¿Qué observaciones críticas se le hacen al argumento «a simultáneo» de Anselmo? 

25. ¿Cuál es el aporte metodológico más importante de Pedro Abelardo? 

26. ¿En qué consiste el constructivismo subjetivo de Pedro Abelardo en el asunto de los 

universales? 

27. ¿Qué solución propuso Pedro Abelardo al problema de la relación entre razón y fe? 

28. ¿Porqué se dice que la ética abelardiana está centrada en el eje de la conciencia y de la 

intención subjetiva? 

29. ¿Por qué se dice que la escuela catedralicia de Chartres cultivó el humanismo 

medieval? 

30. ¿Explica en qué consiste la mística o metafísica de los santos de Bernardo de 

Clairvaux? 

31. ¿Qué y quiénes son los victorinos? 

32. ¿Cuál fue la influencia de Los cuatro libros de las sentencias de Pedro Lombardo, en el 

Medioevo? 

33. ¿En qué siglo la Escolástica alcanza su plenitud? 

34. ¿Qué ideas filosóficas de Avicena son la clave de su éxito contundente o al menos 

resultaron muy apreciadas por los latinos? 

35. ¿Cuáles son las tres tesis averroístas controvertidas, que fueron fuentes de debates entre 

los intelectuales y de preocupación para las autoridades eclesiásticas? 

36. ¿Cuáles son los cuatro factores que confluyeron para hacer posible el esplendor de la 

Alta Escolástica? 

37. ¿Por qué se le llama el «Doctor Universalis» a San Alberto Magno? 

38. ¿Según San Buenaventura, en lugar de probar su existencia, que hay qué purificar? 

39. ¿Qué solución propuso San Buenaventura al problema de la relación entre razón y fe? 
la razón escribe aquello que le dicta la fe 

40. ¿En qué consiste la tesis acerca del ejemplarismo expuesta por San Buenaventura? 

¿Qué son las «rationes seminales»? 

41. ¿En qué consiste la tesis de la pluraridad de las formas en el ser humano propuesta por 

San Buenaventura? 

42. ¿Por qué San Buenaventura siente desconfianza por la filosofía de Aristóteles? 

43. ¿Qué solución magistral propuso Tomás de Aquino al problema de la relación entre 

razón y fe? 

44. ¿Qué gran diferencia hay entre Tomás y Aristóteles respecto a la concepción que tienen 

acerca del ser? 

45. Enuncia algunos de los trascendentales enumerados por Tomás. 

46. Indica el contenido de la prueba tomasiana sobre la existencia de Dios por medio del 

argumento llamado «las cinco vías». 

47. ¿Qué distinción hace Tomás entre ley eterna, ley divina, ley natural y ley humana? 

48. ¿Según Tomás de Aquino, puede cambiar la ley natural? 

49. ¿Qué distinción propone Duns Escoto entre fe y razón? ¿Por qué se dice que termina 

separándolas? 
el arco comienza a romperse y el equilibrio armónico cada vez se inclina más en favor de la fe 



 93 

50. ¿Por qué se dice que la filosofía de Duns Escoto se olvida del ser y se convierte en una 

filosofía aprisionada por el ente? ¿Por qué se le acusa de proponer un concepto unívoco 

y neutral de ente? 

51. ¿Desarrolla el magnífico argumento de Duns Escoto para probar la existencia de Dios? 

52. ¿Qué es la «haecceitas» traducido al castellano como «estoidad», en el pensamiento de 

Duns Escoto? 

53. ¿Por qué se puede sostener que con Duns Escoto la razón cede su sede al voluntarismo? 

54. ¿Por qué se afirma que Ockham dio inicio a la crisis del pensamiento medieval con la 

ruptura entre fe y razón? 

55. ¿Qué consecuencias epistemológicas tiene la sobrevaloración que Ockham hace del 

conjunto de individuos aislados y contingentes sin vínculos reales? 

56. ¿Qué es la «navaja de Ockham»? 

57. ¿Qué tipo de lógica propone Ockham, gracias a la cual se adelantó varios siglos a la 

lógica simbólica contemporánea? 

58. ¿Qué crítica hace Ockham a los argumentos de Tomás y Duns Escoto? 

59. ¿Por qué se dice que Ockham favoreció el fin de la teocracia política del Medioevo? 

60. ¿Cuáles fueron los dos acontecimientos históricos que ya no se hacían esperar en la 

nueva época iniciada tras el derrumbe del Medioevo? 

 

 


