CUESTION CUESTION TEO-FILOSOFICA
La fe y la razén

HISTORIA DE LA FILOSOFIA
PATRISTICA Y MEDIEVAL

Para Toméas y Aristoteles, porque me
ensefiaron que «la escasa comunicacion
y la ausencia prolongada hacen olvidar
la amistad»...

FACULTAD DE FILOSOFIA

UNIVERSITAT INNSBRUCK
Nivel: Licenciatura 3er Semestre

Profesor:
Pbro. Dr. Roberto Garcia Gonzalez

Collegium Canisianum, Innsbruck, 2015



Cada vez que me dejas ser bueno contigo,
soy mas libre. Lo que te doy me libera
porque no me hace depender de eso que yo
creia necesitar.

«Toda amistad es un drama oculto, una serie

de heridas sutiles».
Cioran

Mis mejores amigos son aquéllos que mas
dafio me han hecho aun sin haberlo querido.
He ahi la razon de quererles tanto: porque
me han ensefiado a sufrir por quienes ha
valido la pena todavia no haber muerto.

Ya no extraio a nadie. Ya no me duele
nada.



|. FILOSOFIA DESDE EL SIGLO | HASTA EL XIV

1. LOS COMIENZOS PATRISTICOS (7 hrs.)

Cayeron las tres hojas postremas del ultimo otofio helénico: escépticos, epicureos y
estoicos. Parecia Ilegar un crudo invierno mongol. La civilizacion mediterrdnea parecia
agotada. El ocaso de la Antigliedad greco-romana se hacia cada vez mas evidente. En el
145 a.C., el Museo Y la Biblioteca de Alejandria enfrentaron una gran crisis cuando el rey
de Egipto, Ptolomeo Physkon, expulsé a los intelectuales de la ciudad de Alejandria.
Después, en el 47 a.C., la Biblioteca, que contaba con cerca de 700 000 libros, fue
incendiada durante la campafia militar de César en Egipto. Las pérdidas fueron
irreversibles. Cuando Egipto es dominado por Roma la mentalidad operativa del Imperio,
que busca resultados inmediatos, prevalecera sin énfasis estrictamente especulativo. No
obstante, algunas perlas son encontradas en este mar de ostras. Por ejemplo, el caso de
Ptolomeo de Ptolemaida, en el alto Egipto (siglo 1l d.C) y Galeno de Pérgamo (129 d.C.
ca.).

Ptolomeo ofreci6 un modelo astronémico que prevalecera durante todo el Medioevo hasta
la revolucion copernicana del Renacimiento. EI modelo astrondmico de Ptolomeo sostenia
un geocentrismo en los siguientes términos: a) el firmamento es una esfera perfecta que se
mueve con sus estrellas fijas; b) la tierra es inmovil, esta en el centro y es esféricamente
perfecta.

Himotep (542 a.C.) fue el gran médico egipcio. Hipdcrates desctacd en Grecia. Y Galeno
llegd ser médico personal del emperador Marco Aurelio y de su hijo Comodo. Como
médico de palacio pudo dedicarse a sus investigaciones sin preocuparse por los problemas
econdmicos. Su mérito consiste en haber elaborado la enciclopedia de la medicina antigua y
de los conocimientos auxiliares. Su influencia decisiva durante todo el Medioevo y el
Renacimiento sera impactante, sobre todo debido a su claridad tedrica y a su sensibilidad
religiosa y moral.

En el 391 d.C., un nuevo acontecimiento sacude la Biblioteca de Alejandria: el obispo
Tedfilo motivd un saqueo porque equivocadamente consideraba que la ciencia pagana y su
religién eran un peligro para la fe cristiana. Y, en el 641 d.C. los islamicos la destruyeron
totalmente convencidos de que el Coran es el unico libro que ensefia la verdad.

La gran Biblioteca fue el centro de los intelectuales de habla griega como Fildn de
Alejandria, quien realizé el primer intento de conciliacion entre filosofia griega y
pensamiento biblico veterotestamentario. También en Alejandria madur6é una de las dos
escuelas teoldgicas mas importantes del cristianismo antiguo desde el siglo Il d.C. La otra
florecio en Antioquia. Nacia asi, el intento de conciliar la filosofia helénica con la fe
cristiana.




1.1 Siglo I: El cristianismo

El cristianismo se presenta como una doctrina de salvacion que defiende la existencia de un
Dios unico, personal, omnipotente, que es, al mismo tiempo, padre y juez de los seres
creados por él. Dios crea el mundo de la nada, por voluntad propia, y mantiene una relacion
de providencia con el mundo, protegiéndolo y rigiendo el orden existente.

Expone la teoria de la Revelacion: Dios envié a su Hijo, Jesucristo, para salvar y redimir a
la humanidad. Recoge la tradicion de las religiones mistéricas que creen en un Dios que
muere Y resucita, y promete la felicidad mas alla de la muerte.

El canon del Nuevo Testamento quedo6 fijado en el 367. Pronto quedo claro que el Antiguo
Testamento tenia que ser subsumido por la fe cristiana, e interpretado con los criterios
aportados por los Evangelios y los otros escritos del Nuevo Testamento. Algunos se
opusieron a esta tarea, como Marcién y los gndsticos, que consideraban al Dios de la
justicia veterotestamentaria y al Dios del amor cristiano como distintos e incluso opuestos.
Paralelamente al cristianismo, se desarrolla, en este mismo siglo, la filosofia judia de Filon
de Alejandria con una clara orientacion neoplatonica.

1.2 Siglos I1-1V y primera mitad del V: Problema de la relacién
entre fe y razon

A partir del siglo 11, el cristianismo entra en contacto con la filosofia helenistica y, a raiz de
esta relacion, se inicia uno de los problemas centrales del pensamiento patristico y
medieval: ¢puede servir la razon como fundamento de la fe?, ;pueden ser la teologia y la
filosofia disciplinas complementarias? La respuesta a esta cuestion varia en funcion de las
diversas tendencias tanto de la patristica griega como de la patristica latina, que
respondieron a ciertos problemas especificos de caracter dogmatico y pastoral, incluso
contra las sectas y herejias de su tiempo. Un ejemplo de ello son los gnésticos.

1.2.1 Los gnosticos

Apelando a una interpretacion equivocada del término A0yog, especialmente apelando al
prélogo del Evangelio de San Juan, consideraban el Aoyog como palabra —en sentido
linguistico e intelectual-, reveladora de la verdad al estilo helénico. De esta manera,
quedaba patente que ignoraban el sentido semita de la nocion de «dabar» relacionada con
el compromiso, la alianza, la creacion, la guia hacia el bien y la fidelidad.



Con un énfasis intelectualista, los gnosticos pretendian superar la fe por medio del
conocimiento (yvooig), entendido como via de salvacion. Apelaban a una revelacion
especial y a una iluminacién directa de caracter criptico. Propusieron una via mistica e
inicidtica que conduce al conocimiento de los misterios divinos reservada a unos cuantos
discipulos pertenecientes a circulos cultos y refinados. Defendieron una fusion ecléctica de
elementos griegos, cristianos y orientales a partir de los cuales explicaban la oposicion
entre Dios y materia. Su especulacion dio paso a algunas herejias y dualismos como el
maniqueismo, propugnado por Manes, que defendia dos principios creadores, uno bueno y
otro malo. El primero es origen del espiritu. En cambio, el segundo, de la materia.

1.2.2 Neoplatdnicos
1.2.2.1 Filon de Alejandria (25 a.C. ca. - 40 d.C.)

Filon prepar6 el desarrollo de la filosofia neoplatonica. Algunos consideran a este hebreo
como un antecesor de los Padres porque posibilita el contacto entre judaismo y cultura
griega, entre Antiguo Testamento y filosofia. En esto consiste su mérito histérico. Como
buen discipulo del judaismo, sostiene la absoluta trascendencia de Dios: de él so6lo
podemos decir lo que no es. Distingue entre Dios y Logos, considerado como hipdstasis
divina con rasgos similares a los de la Sabiduria biblica. Introduce sistematicamente la
doctrina de la creacién, concepto ignorado por el pensamiento griego. La materia del
mundo es el principio originario del mal. Hay seres intermedios entre Dios y el mundo, los
cuales se integran en el Logos, que es la idea de las ideas, el representante, hipdstasis y
mediador de Dios. En este contexto, Filon de Alejandria incardina las ideas platénicas en el
contexto de la mente de Dios.

Como fiel heredero de Platon distingue en el hombre entre cuerpo y alma, pero afiade la
nocion de espiritu en su acepcion biblica. Esta triple dimension antropoldgica resultara
sugerente para el futuro. Por otra parte, Filon considera que la moral es inseparable de la
religiébn y que desemboca extaticamente en una unién mistica con Dios. Esta doctrina
influira en el pensamiento de Plotino.

1.2.2.2 Plotino (204-269 d.C.)

La filosofia neoplaténica esta representada, en el siglo Ill, por Plotino, que recoge la
herencia de Filon de Alejandria. Su teoria es una defensa de la filosofia griega y del
platonismo, y una sintesis del racionalismo griego y la religion. Admite la distincion
platonica de dos mundos y la trascendencia de un principio supremo que es la Unidad
(Dios). La realidad esta constituida por una cadena de elementos que van de la unidad a la
multiplicidad, y que surgen por emanacion (mepidopyic): Ev o lo Uno/el voug o
espiritu/el Adyog o alma universal/las almas particulares/la materia. El proceso de
emanacion tiene un doble sentido: descendente y ascendente, de ahi que propugne un
panteismo, porque todo es una parte de Dios o de lo Uno.



Intenta conciliar el dualismo de las esferas (suprasensible y sensible) del ser, y el monismo
unificador de todo, recurriendo a escalones intermedios emanativos. «Lo Uno es todo, y
todo es por él» gracias a las emanaciones participativas, —transformacion del concepto
platénico de ueVe€lg (=participacion)—. Lo primero que emana de lo Uno es el espiritu
(voug); lo primero que es formado en la produccion del mundo es el alma (AGyoc); el
infimo grado de lo animico lo constituye la naturaleza fisica, en la que el alma se reviste de
un cuerpo; el infimo estrato de la emanacion es la materia, que es principio de mal. Todo lo
emanado debe emprender el retorno a lo Uno (Emictpodn) que es su punto de partida. En
el hombre se realiza por medio de la moral mediante los tres estadios de purificacion,
iluminacion y unién. La unién mistica es el estadio supremo.

1.2.2.3 Proclo (411-485 d.C.)

Proclo sirve de modelo a la escolastica musulmana y cristiana. Su neoplatonismo parece
una filosofia de la identidad. Primeramente se da sélo lo Uno, y después éste se hace todas
las cosas mediante un proceso interno al mismo Uno. Primero es reposo en si (Lovn),
luego evolucién hacia lo multiple (mpoodoc), para finalmente retornar al punto de partida

(EmioTPOON).

El conjunto de la filosofia de Proclo es una especie de panlogismo similar al posterior estilo
hegeliano. La terminologia de Proclo sera adoptada por Dionisio el Areopagita para hablar
del Tpdodog kal £micTpodNn «traducido al latin por ‘exitus’ y ‘reditus’ de la creacion a
Dios. EI mismo Tomas de Aquino estructurara la Suma Teoldgica con estas coordenadas.

Lo que los padres de la Iglesia, la escolastica medieval tomaron del neoplatonismo es
inmenso. Algunos personajes herederos de esta tradicion filosofica son: Agustin, Boecio,
Dionisio el Areopagita, Escoto Eritigena, Anselmo, la escuela de Chartres, Buenaventura y
los platénicos de Cambridge, en el Medioevo; Nicolds de Cusa, en el Renacimiento; y
Shelling y Hegel en la modernidad. Y obviamente, el influjo inmediato del neoplatonismo,
fue muy notorio en muchos Padres de la Iglesia. Sin duda, al cerrarse la escuela de Atenas
en 529, fue precisamente en la religion cristiana donde encontré el espiritu neoplaténico su
cauce de pervivencia.

1.2.3 Filosofia patristica

1.2.3.1 Padres Apostélicos: siglo |

Son los pastores de los fieles cristianos relacionados desde el siglo | con los apdstoles o con
su predicacion. Los mas destacados son: Clemente Romano?!, Ignacio de Antioquia? y
Policarpo de Esmirna3.

1 Consagrado obispo por el mismo San Pedro, como tercer sucesor de San Pedro, Clemente fue Papa del afio
92 al 101.



1.2.3.2 Padres Apologistas: siglo 11

Los Apologistas del siglo Il defendieron, contra los fil6sofos, la superioridad de la fe sobre
la razon, porque ésta es limitada y no puede tener acceso directo al conocimiento de Dios.
Consideran que fe y filosofia son independientes porque no hay compatibilidad posible
entre el mundo celestial y el terrenal. Los representantes mas destacados son Aristides de
Atenas4, Justino® y Taciano® en Oriente; y Minucio Félix” y Tertuliano® en Occidente.
También podria incluirse a Ireneo de Lyon (n. 130-140 d.C. ca.) como un gran difusor de la
literatura apologética.

Por ejemplo, Aristides alegaba que solo los cristianos poseen la verdadera filosofia. Por su
parte, Justino consideraba que s6lo con los cristianos la verdad se ha hecho realidad, pues
saben morir por ella; «la doctrina de Platon no es incompatible con la de Cristo, pero no se
ajusta exactamente a ella».

Los apologistas latinos se sintieron poco atraidos por la filosofia porque les interesaban mas
las cuestiones juridicas y retoricas. No obstante, podemos encontrar los siguientes aportes:

a) Minucio Felix escribe: «Los filésofos afirman las mismas cosas que nosotros creemos,
no porque hayamos seguido sus huellas, sino porque ellos se dejaron conducir por un lejano
vislumbre que brill6 a sus ojos gracias a la predicacion de los profetas [...] introduciendo en
sus ensuefios un fragmento de verdad». Habria que hacer la siguiente minucia critica a
Minucio: los filésofos griegos no conocieron la predicacion de los profetas de Israel.
Minucio exagero sus criticas a los filésofos, y algunas de ellas son injustas; por ejemplo,
acerca de la doctrina platénica de la transmigracién de las almas dice: «Esta afirmacion no
parece la tesis de un filésofo, sino mas bien la injuriosa ocurrencia de un comico». Y contra
Sdcrates escribe: «Véase por su parte a Socrates, el payaso de Atenas, con su confesion de
no saber nada y vanagloriandose del testimonio de un demonio mentiroso en grado sumo».
Y agrega: «los fildsofos son maestros de la corrupcion».

b) Tertuliano consideraba a Platon como el padre de todas las herejias. Tertuliano
contrapone los filésofos a los cristianos. A los segundos, les llama candidatos al cielo y
realizadores de obras. En cambio, a los primeros, discipulos de Grecia y traficantes de
palabras. Segun él, Atenas y Jerusalén no tienen nada en comun, al igual que tampoco lo

2 Condenado a las fieras entre el afio 110-130, posiblemente en el imperio de Trajano del afio 98 a 117.

3 Discipulo de los Apdstoles y se «sentaba a los pies de San Juan», murié martir el 23 de febrero del 167.

4 Escribid la apologia mas antigua dirigida a Adriano (117-138) o a Antonio Pio (138-161).

5 Originario de Samaria, y se establecié en Roma entre el 138-161.

6 De origen asirio o sirio, escribid entre el 155 y el 170.

7 Probablemente de origen africano, vivio entre el siglo 11y I11.

8 Nacido en Cartago y desempefié su actividad literaria los Ultimos afios del siglo 11 y las dos primeras
décadas del siglo IlI.



tienen la Academia y la Iglesia. La fe hace inGtil cualquier otra doctrina. Los filésofos son
los patriarcas de los herejes. La fe en Cristo y la sabiduria humana se contradicen. Y
asegura tajantemente: “El Hijo de Dios fue crucificado: no me avergilienzo, porque es
vergonzoso. Y el Hijo de Dios murid: en absoluto es creible, porque es una necedad. Y fue
sepultado y resucitd: es cierto, porque es imposible”?. Estas expresiones nos recuerdan el
pasaje de Pablo en 1Cor 1,18ss., y podrian ser el pasado arqueoldgico de la conviccion
luterana posterior: credo quia absurdumi9, que se asevera como si la filosofia fuera un
eructo cultural. La ardorosa antifilosofia de Tertuliano se comprende dentro de su contexto
historico apologista.

1.2.3.3 Comienzos de la Patristica en sentido estricto: siglo 11

Surge a partir del siglo 111 y se extiende hasta los siglos VIl y mediados del siglo VIII, en
los comienzos del Medioevo. Durante esta época el platonismo influye decisivamente. No
obstante, el interés primordial es religioso y teoldgico, y la filosofia s6lo es utilizada como
un instrumento al servicio de la explicacion coherente de la fe.

Los Padres de la Iglesia defienden la unidad de la fe contra las herejias. Se ocupan de
cuestiones teoldgicas y, aunque incorporan aspectos de la tradicion platonica vy
neoplaténica, creen que no se debe proceder a una racionalizacion del dogma cristiano. La
razon puede ayudar a entender los dogmas, pero la revelacion se acepta por la fe y no por
medio de la especulacién filoséfica.

En el siglo 111 y principios del 1V escriben en Occidente: Cipriano, Novaciano, Arnobio y
Lactancio, que dificilmente muestran alguna idea filosofica original. EI mismo Hilario de
Poitiers, asi como Ambrosio de Milan, tan célebres, no parecen aportar ideas filosoficas de
relevancia, ni lo hizo tampoco Jerénimo ni Rufino. Como si todas las circunstancias
historicas en Occidente estuvieran a la expectativa del coloso de Hipona.

Entre todos los Padres griegos destacan Gregorio de Nisa (335/340-385 ca.), su hermano
Basilio el Grande (330 ca.-379) y Gregorio de Nacianzo (330-390). En cambio, entre los
latinos descuella la imponente celebridad de Agustin (354-430), el honorable obispo de
Hipona la Regia, quien llego a sugerir que habria que arrebatarle a los fil6sofos cuanto haya
de verdadero en sus escritos, como si fueran injustos poseedores y reclamandolo para uso
nuestro. Mas adelante habra que desarrollar sus intuiciones filosoficas basicas.

Gracias a las reflexiones de los Padres de la Iglesia surgieron las dos escuelas mas
importantes de la antigliedad cristiana en Alejandria y en Antioquia. La primera con una

9 “Crucifixus est dei filius: non pudet, quia pudendum est. et mortuus est dei filius: prorsus credibile est, quia
ineptum est. et sepultus resurrexit: certum est, quia impossibile”. TERTULLIANUS, Septimius
Florentius, De carne Christi liber, V,4. Texto tomado de la pagina de autores latinos
www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.carne.shtml. La traduccion es mia.

10 «Creo porque es absurdo».



tendencia cristolégica descendente, la otra con una tendencia ascendente e histérica. La
Escuela de Alejandria, que estuvo representada por Clemente y Origenes, y que habia sido
fundada desde el 180 (ca.) por Panteno, intentd conciliar el espiritu religioso con la
especulacion filoséfica de manera que fuera posible un sistema teoldgico-filosofico
cristiano. Asi pues, se buscd la manera en que la filosofia ayudara a entender el
cristianismo. Incluso se llego a considerar que asi como los hijos de Israel, a su salida de
Egipto, se llevaron objetos de oro y plata, asi también podria la fe aprovecharse de la
ciencia y la filosofia.

1) Clemente (150 ca., y murié antes del 215) afirmaba que la filosofia es el don de la
providencia con el que habia de prepararse a los griegos para recibir a Cristo, de modo
similar como Dios lo hizo con los judios revelandoles el Antiguo Testamento. Como
pensador de la escuela de Alejandria, Clemente ha sido considerado el fundador de la
teologia especulativa porque propuso defender y profundizar la fe con ayuda de la filosofia.
Se propone demostrar la armonia entre fe (1o TLg) y conocimiento (Yvooig), asegurando
que la fe es el principio y el fundamento de la filosofia, que la fe es el criterio del
conocimiento y que éste presta un auxilio casi instrumental para la fe.

2) Origenes (202 ) representa un magno esfuerzo de sintesis entre filosofia y fe. En su
doctrina transforma las ideas platonicas en sabiduria de Dios. Defiende la doctrina relativa
a la creacion ab aeterno, pero sélo de las ideas en el Verbo y no de todos los entes
materiales. Fue duramente atacado por su doctrina de la amokatolotoolg, es decir, la
reconstitucion y redencidon de todo y de todos, incluso de los demonios. Sin embargo, desde
una perspectiva historica, sus errores se debieron mas a su espiritu grande y generoso, y no
a la ambicién exhibicionista de originalidad. Hay quien lo considera como el intelecto mas
filosdfico y el mayor erudito de la Iglesia antigua.

1.2.3.4 La edad de oro de la Patristica: siglo 1V y primera mitad del V

El emperador Constantino promulgé el edicto de Milan en el 313 para conceder libertad
religiosa a todos los habitantes del Imperio. Los acontecimientos histéricos mas relevantes
para los cristianos de esta época son:

1) El concilio de Nicea | del afio 325. Fue el primer concilio ecuménico en la historia de la
Iglesia. Dio respuesta dogmatica a Arrio, quien negaba la divinidad estricta de Jesus
considerandolo un dgvtepodede. La solucion del concilio fue la siguiente: OLOOVG10G
[=de la misma natualeza], asentada en el primitivo credo niceno.

2) El concilio de Constantinopla | del afio 381 contra los TvevuaTOUOKOL que negaban la
divinidad del Espiritu Santo. El concilio responde completando el credo niceno y fijandolo
integramente, casi en su totalidad como actualmente se profesa en la Iglesia. Especialmente
enfatizé «Sefior y dador de vida» como predicamentos del Espiritu Santo.



10

3) El concilio de Efeso del afio 431 como respuesta a Eutiques que atribuia a Jesus una sola
naturaleza (ovo1g). El concilio definié dogmaticamente: Jesucristo es verdadero Dios y
verdadero hombre, y por tanto, se predican de €l dos naturalezas distintas, «las naturalezas
que se juntan en verdadera unidad son distintas, pero de ambas resulta un solo Cristo e
Hijox.

4) El concilio de Calcedonia del afio 451, que es considerado por los historiadores como el
concilio ecuménico mas importante de toda la historia de la Iglesia. En él se rebatieron las
tesis de Nestorio que predicaba dos personas (LTOGTOGLG) en Jesucristo, una humana y
otra divina que corresponde a la Segunda de la Trinidad. La solucién basica la aporto el
Tomus ad Flavianum, que el Papa Ledn Magno habia envidado con sus delegados desde el
afio 449, fecha de la celebracion del concilio hereje, después Ilamado, el Latrocinio de
Efeso. Calcedonia responde: «una sola persona (Voo ta.olc), la Segunda de la Trinidad; y
dos naturalezas (pvo1g), la humana y la divina, distintas, sin confusion, sin cambio, sin
division, sin separacion».

1.2.3.4.1 Los cuésares del siglo 1V: los Padres de Capadocia

Los Padres de Capadocia colocaron los puntales para la boveda de la nueva cultura cristiana
de la Iglesia griega. Los padres conocen el instrumental filoso6fico heleno, especialmente el
platénico, y lo aprecian.

1) Basilio el Grande (330/1 ca.-379), hermano de Gregorio de Nisa, lleg6 a escribir una
Exhortacion a los jovenes sobre la manera de aprovechar mejor los escritos de los autores
paganos. Basilio no prohibe su uso para fines educacionales. Siente un aprecio
extraordinario por los valores permanentes del saber helenistico.

2) Gregorio de Nacianzo (330-390). Incluye la discusién acerca de la fe y la razon en la
utilizacion del método teoldgico.

3) Gregorio de Nisa (335/340-385/394 ca.), el méas célebre de los tres capadocios. Escribe
convencido: «La sagrada Escritura es para nosotros la norma y la medida de todos los
dogmas». La filosofia griega es Util, pero sélo si se le purifica de forma conveniente de los
errores profanos. Ningun otro Padre del siglo IV hizo un uso tan vasto de la filosofia como
Gregorio de Nisa. Estuvo influido por Platdn, Plotino y los estoicos. Estaba persuadido del
uso de la raz6n para probar, en lo posible, los misterios de la revelacion cristiana.

1.2.3.4.2 Otros aportes de la patristica griega
Mientras que el Imperio Romano de Occidente llegd a su fin en el afio 476, la cultura de la

Iglesia griega centrada en Constantinopla, Alejandria y Antioquia siguid lozana y feraz. Un
ejemplo de ello seran Dionisio el Areopagita (siglos V-VI), Maximo el Confesor (579/580-



11

662) y Juan Damasceno (650-750 ca.), que ha sido considerado el ultimo representante de
la patrologia griega, de modo similar que a Isidoro de Sevilla (636 %) en la patrologia
latina. En su momento haremos algin comentario mas amplio acerca de ellos. Por ahora
hay que respetar el orden cronoldgico de los acontecimientos correspondientes al mundo
latino de la segunda parte del siglo IV.

1.3 San Agustin de Hipona o de Tagaste: siglo IV y V (354-430)

Capitulo aparte merece la colosal figura de San Agustin, no obstante que comparte con los
otros Padres similares circunstancias histdricas en la segunda mitad del siglo IV.

1.3.1 Vida

Aurelio Agustin naci6 en el afio 354, en Tagaste, Numidia, al norte de Africa, hoy Souk
Ahras, al noreste de Argelia. Hijo de Patricio, vinculado al paganismo, y de Modnica,
cristiana ferviente. Fue educado en el cristianismo, pero se mantuvo alejado de él durante
una época en la que se dedico a la retorica, gramatica y literatura latinas, con especial
predileccién por Cicerén. Su conocimiento de la literatura griega fue superficial. En ese
periodo de disipacion se unidé con una mujer, cuyo nombre se ignora. Con ella convivié
durante quince afios y tuvo un hijo de nombre Adeodato. El estilo literario de la Biblia le
parecia rudo y barbaro. En contraste, le impacté la obra de Cicerdn —actualmente perdida—:
el Hortensio, por su exhortacion al primado de la vida filosofica. Un tiempo, se acerca a los
gndsticos, a los maniqueos, con quienes después polemiza, y a los escépticos.

Fue maestro en Tagaste, Cartago y Milan donde madurd su conversion y reencontré el
cristianismo, sobre todo gracias a la doctrina neoplaténica de Plotino y Porfirio acerca de la
superioridad del alma, y a la predicacion de Ambrosio de Milan, que le estimulan a
interpretar la Biblia en un sentido alegdrico. La nocién de Adyog le parece la clave para
conciliar la filosofia neoplatonica y el cristianismo. Plotino le modificO su manera de
pensar, y la fe en Cristo cambié su manera de vivir. En el afio 387 fue bautizado por
Ambrosio.

Poco después muere su madre y Agustin decide dedicarse a la vida monastica por dos afios.
En el 391 viaja a Hipona con la intencion de fundar un monasterio. En esa ciudad,
presionado por los fieles, fue ordenado presbitero para ayudar a Valerio, obispo. En el 395
fue nombrado obispo coadjutor, y al afio siguiente titular de Hipona, después de la muerte
de Valerio. Como pastor combate el donatismo y el pelagianismo. Los primeros querian
excluir de la Iglesia a todos los impuros; en cambio, los segundos consideraban que la
gracia no era necesaria para la salvacion. El triunfo sobre el pelagianismo representa la
decadencia de la ética pagana y de la filosofia helénica tardia. Desde aquella periferia
impuls6 un giro decisivo en la historia de la Iglesia y del pensamiento occidental que se
dirigen hacia la Edad Media.



12

Victima de la fiebre, murié en Hipona en el afio 430 durante un asedio de los vandalos,
capitaneados por Genserico. Al afio siguiente, la ciudad es evacuada e incendiada en parte.
Es probable que la biblioteca de Agustin se salvara de la destruccion. Al final de su vida
habia pensado reorganizar sus escritos anteriores para volver a tratar algunos asuntos y
replantearlos incluso con autocritica. S6lo comenzé su Ultima tarea en la Retractationes.

Agustin ha sido considerado como el maestro de Occidente, y el punto culminante de la
filosofia patristica latina en su Edad de Oro, de la cual es el principal representante. Agustin
representa la recepcion definitiva del platonismo por los pensadores cristianos. Al respecto
escribio San Agustin: ‘Nadie se ha acercado tanto a nosotros’. El influjo del platonismo y
de los Padres en la filosofia medieval se puede medir exactamente por la pervivencia y el
influjo de san Agustin a lo largo de la edad Media. La incorporacion al cristianismo del
pensamiento neoplaténico se mantendra intacta hasta el siglo X111, que es cuando se elabora
minuciosamente una nueva sintesis. Algunos consideran que Agustin es el tedlogo cristiano
mas influyente y el gran artifice de la cultura cristiana occidental.

1.3.2 Obras

Entre sus obras, destacan: Soliloquios, las Confesiones; Acerca de la Trinidad, su obra
teoldgica maestra; La ciudad de Dios, su obra apologética maestra; y las
Retractaciones, donde vuelve a tratar y rectifica algunas de sus tesis anteriores.
Otras obras filosoficas son: EI maestro, La inmortalidad del alma, La vida feliz y
Contra los académicos.

1.3.3 Doctrina

1) Relacién entre razén y fe. Segun Agustin, ambas colaboran en la comprension de la
verdad cristiana. La razon ayuda a la fe clarificando los contenidos de ésta, y la fe estimula,
orienta, ilumina y guia a la razon. Ambas son complementarias. Agustin parte de su propia
experiencia, pues fue la filosofia de Plotino lo que modificd su pensamiento, y la fe en
Cristo lo que cambio su vida.

De esa manera, el esfuerzo patristico por filosofar en la fe alcanza su madurez con Agustin,
quien aporta los fundamentos para el surgimiento del lema posterior tan caro al Medioevo:
«Credo ut intellegam, intellego ut credam»!, elaborado a partir del texto biblico de Is. 7,9b
«iD 1NN RD 0D IMRN XD OR»12, texto que fue traducido por los LXX asi: «xol £ow
un miotevonte, oVOE cuvmte», y que fue interpretado por Agustin de la forma
siguiente: «Si no creeis, no entenderéis»!3. Es obvio que Agustin no cita la Vulgata, pero

11 Creo para entender, entiendo para creer.

12 «Si no creéis, no subsistiréis».

13 «Nisi credideritis, non intelligetis». Cfr., AGUSTIN DE HIPONA, Santo, De Trinitate, lib. XV, cap. 2
[trad. cast. de ARIAS, Luis, Obras de San Agustin: tratado sobre la Santisima Trinidad (BAC, Madrid
1943) V, 832]. La Vulgata latina habia traducido «Si non credideritis, non permanebitis».



13

tampoco puede haber tomado directamente la version griega de los LXX, puesto que él
conocia sélo superficialmente el griego. Por otra parte, el mismo Agustin reelabor6 dicho
texto en los siguientes términos: «intellectus merces est fidei»'4. Y en De Trinitate lo
expresa con la elegancia clasica que le es tipica: “Fides quaerit, intellectus invenit”15, que
anticipa el slogan que hizo famoso Anselmo de Aosta: fides quaerens intellectum.

2) La verdad. En consonancia con Platon, acepta que la verdad es eterna e inmutable y, por
tanto, no puede ser la experiencia la que nos la proporcione, porque el conocimiento
sensible es particular y contingente. La persona la descubre en si misma, en su alma, en la
consciencia, y el tnico ser que se la pudo haber transmitido es Dios, eterno e inmutable. Se
trata de una verdad irradiada por Dios en un acto de iluminacion por el cual transmite las
ideas de su propia mente a la mente humana. Ahi, en la interioridad, es donde hay que
buscarla, no fuera, en las cosas. Al respecto escribe: “Noli foras ire; in teipsum redi; in
interiore homine habitat veritas”16,

A partir de la filosofia de Agustin, se podria describir el proceso del conocimiento en los
siguientes pasos: 1°) sensacion, 2°) juicio de la razon, 3°) empleo de criterios inmutables y
necesarios, 4°) que proceden de las ideas arquetipicasl’ y eternamente existentes en la
mente de Dios, 5°) por iluminacion. Esta doctrina realiza una transformacion de la teoria
pitagérica y platonica de la reminiscencia (GVOAXUBOVELY... EmoTNUNY) Y de la
participacion (uéde€lc), solo que ahora se hace intervenir a Dios en este proceso
epistemoldgico de la verdad. Es decir, Agustin asume el neoplatonismo impulsado por
Filén de Alejandria y Origenes, quienes ya habian incardinado las ideas platénicas en el
contexto de la mente de Dios. La doctrina de la iluminacion implica ciertos rasgos de
pasividad porque solo puede comprender quien es iluminado. Y, por otra parte, sélo la
mente, que es lo méas elevado del alma, puede conocer las ideas por iluminacion.

La pasividad de la iluminacién no hace superflua la actividad la sensacion. Sin embargo, el
valor necesario y eterno de la verdad no tiene su base en lo sensible, sino en las ideas
procedentes de la mente divina que iluminan la mente humana. Respecto a la teoria de la
iluminacién, es posible que Agustin se valiera de la nocién biblica de Dios como luz, o
también indirectamente de la nocién platénica de la idea de bien, que a manera de sol hace
visibles todas las demas verdades. Sea como fuere, en el siglo XIIl, Tomas de Aquino
retomard la idea de la iluminacion dentro de la teoria de la abstraccion: como iluminacion
del intellectus agens, indicando que se trata de la luz natural de la razon.

Ademas, hay que reconocer que Agustin se adelant6 a la intuicion cartesiana del «cogito,
ergo sum» con su célebre planteamiento de la relacion entre el error y la existencia,

14 «El intelecto es el premio de la fe».

15 «La fe busca, el intelecto encuentrax.

16 1d., De vera religione, lib. 1, XXXIX, 72 [trad. cast. d¢ CAPANAGA, Victorino, Obras de San Agustin:
de la verdadera religion (BAC, Madrid 1948) 1V, 158]. [=“No ansies buscar fuera; regresa a ti mismo; en
el interior del hombre habita la verdad”]. La traduccion es mia.

17 Agustin les llama «rationes, ideae, species aeternae».



14

expresado en los siguientes términos: “Si enim fallor, sum. Nam qui non est, utique nec
falli potest; ac per hoc sum, si fallor”18, Por otra parte, también hay que criticar el realismo
exagerado de su propuesta epistemologica. En un inciso posterior se haran algunas
precisiones en torno a esta doctrina agustiniana.

3) Existencia de Dios. La cuestion de Dios y del alma son los dos focos de interes de la
filosofia agustiniana. En efecto, en los Soliloquios, Agustin escribe en forma de didlogo
interno entre ¢l mismo y la razon: “A.— Deum et animam scire cupio.

R.— Nihilne plus?

A.— Nihil omnino.”19

Agustin es consciente de la enorme dificultad que implica su anhelo, especialmente en la
cuestion que corresponde al conocimiento de Dios, por eso escribe: “Si enim quod vis
dicere, si cepisti, non est Deus: si comprehendere potuisti, aliud pro Deo comprehendisti.
[...] Hoc ergo non est, si comprehendisti: si autem hoc est, non comprehendisti”20. Y en otro
pasaje sintetiza lacOnicamente la frase con el siguiente aforismo: “Si enim comprehendis,
non est Deus™?1,

Teniendo en cuenta estos preliminares que limitan cualquier intento de comprobacion del
misterio, Agustin busca alguna mostracion razonable de la existencia de Dios mediante una
prueba nooldgica en los siguientes términos: la persona descubre en su interioridad algunas
verdades eternas o ideas trascendentes. Por su parte, los sentidos s6lo nos pueden
proporcionar un conocimiento imperfecto y contingente. Por ello, si conocemos algunas
verdades perennes es porque tiene que haber alguien que las irradié en nuestra interioridad
por iluminacion. Ese alguien es Dios y, por lo tanto, Dios existe.

El esquema de esta argumentacion a priori es el siguiente: 1°) va de la exterioridad a la
interioridad humana donde encuentra algunas verdades trascendentes, 2°) y luego va desde
alli hasta el Origen de toda verdad que es precisamente Dios. Hay que decir, de modo
critico, que esta prueba presupone lo que hay que probar.

18 |d., De civitate Dei, lib. XI, cap. 26. Texto procedente de una excelente pagina de autores latinos
www.thelatinlibrary.com/augustine/civlil.html. [=“En efecto, si yerro, existo. Pues quien no existe,
ciertamente tampoco puede errar; es mas, si yerro, por esto {mismo} existo]. La traduccién es mia.

19 1d., Soliloquia, lib. I, cap. 2,7 [trad. cast. d¢ CAPANAGA, Victorino, Obras de San Agustin: Soliloquios
(BAC, Madrid 1946) 1, 484]. [= “A.— A Dios y el alma anhelo conocer.

R.— ¢{Nada mas?
A.— Absolutamente nada mas”]. La traduccion es mia.

20 1d., Sermo LII, 16 [trad. cast. de FUEYO, Amador del, Obras de San Agustin: Sermones (BAC, Madrid
1950) VII, 64]. [=“En efecto, si lo que quieres decir, lo comprehendiste, no es Dios; si pudiste
comprehenderlo, comprehendiste algo muy distinto a Dios. En consecuencia, si lo comprehendiste, no es
El; y efectivamente, si no lo comprehendes, es EI”]. La traduccion es mia.

21 1d., Sermo CXVII, 3,5 [en MIGNE, J.P., ed., Patrologiae cursus completus (Migne, Paris 1841) columna
663]. Cfr. también el texto latino en www.augustinus.it/latino/discorsi/index2.htm. Se puede consultar la
Opera omnia ahi mismo. [=“En efecto, si lo comprehendes, no es Dios”]. La trad. es mia.



15

Otras pruebas similares, pero de caréacter a posteriori, se valen de los siguientes recursos: a)
los rasgos de perfeccion de las creaturas nos hacen ascender hasta su artifice; b) los
diversos grados del bien nos llevan a un primero y supremo bien; c) el consenso universal
acerca de que Dios es el creador del mundo, aunque se opongan algunos hombres cuya
naturaleza estd corrompida completamente; d) el amor como procedente de Dios nos hace
reconocer que los tres atributos de Dios son ser, verdad y bien amados que hacen gozar
interiormente y nos colman de felicidad.

En este contexto doctrinal es donde habria que descubrir el hondo significado de aquellas
frases que han persuadido a muchos a lo largo de toda la historia de la filosofia, tanto por su
sentido espiritual y vivencial, como por su elevadisima calidad literaria: “tu autem eras
interior intimo meo et superior summo meo”?22. Los suspiros de su alma enamorada se
expresan al principio de las Confesiones con este candido consuelo: “quia fecisti nos ad te
et inquietum est cor nostrum donec requiescat in te”23. Y acariciando el misticismo estalla
su corazon melancolico y cautivo: “sero te amavi, pulchritudo tam antiqua et tam nova, sero
te amavi! et ecce intus eras et ego foris, et ibi te quaerebam, [...] mecum eras, et tecum non
eram”?4,

Conviene, ademas, indicar que los conceptos filosoficos, que Agustin aporta para precisar
algunas cuestiones dogmaticas acerca del misterio cristiano del Dios Trinitario, son
especialmente: a) «la distincion de las Personas basandose en el concepto de relacion» que
no es accidental, sino subsistente porque no es mudable; b) y el reflejo trinitario en la
experiencia creatural de nuestra interioridad.

El itinerario agustiniano del alma hacia Dios es heredero del camino dialéctico de Platon
hacia la suprema idea del Bien. Buenaventura retomara esta perspectiva en su Itinerario de
la mente hacia Dios.

4) El ser humano. La pregunta principal de la filosofia agustiniana no se dirige al cosmos
sino al hombre para meditar quiénes somos, y con mayor precision, quién soy yo como
individuo Unico «hic et nunc». Asi pues, mi yo se convierte en un problema para mi mismo.
Con cuénta razén se ha dicho, que Agustin es un precursor del existencialismo del siglo
XX. Sin embargo, la postura de Agustin se orienta mas por el rumbo de una metafisica de
la interioridad espiritual como experiencia vivencial, sin los rasgos draméticos que son
tipicos del existencialismo. En ese nuevo estilo literario redacté sus Confesiones y los
Soliloquios, distanciandose del intelectualismo de la filosofia griega.

22 |_a traduccion es mia. Id., Confessionum, lib. 111, cap. 6,11. Texto tomado de la pagina de autores latinos:
www.thelatinlibrary.com/augustine/conf3.html. [=“Efectivamente, TU eras mas entrafiable que mi
intimidad y superior a lo supremo de mi”].

23 1pid., lib. 1, cap. 1,1. El texto procede de www.thelatinlibrary.com/augustine/confl.html. [=“Porque nos
hiciste para Ti, e inquieto estd nuestro corazén hasta que descanse en ti”’]. La traduccion es mia.

24 1bid., lib X, cap. 27,38. El texto procede de www.thelatinlibrary.com/augustine/conf10.html. [=“{Tarde te
amé, oh belleza tan antigua y tan nueva, tarde te amé! Y he aqui que estabas dentro y yo fuera, y ahi te
buscaba, {...} conmigo estabas, incluso aun cuando yo no estaba contigo™]. La traduccion es mia.



16

Ciertamente hay que reconocer que el trasfondo conceptual del pensamiento agustiniano es
filo/helénico, porque a través del neoplatonismo asumid el dualismo antropoldgico de
Platon segun el cual el ser humano estd constituido por dos substancias, material y
espiritual, denominadas cuerpo y alma, y unidas accidentalmente. En el alma distingue
entre: a) la razon inferior, que proporciona un conocimiento cientifico de las cosas propias
del mundo fisico; b) y la razon superior, que conoce las ideas gracias a la iluminacion
divina. Sus consideraciones acerca de la inmaterialidad e inmortalidad del alma también
son una herencia platonica recibida por medio del neoplatonismo.

Sin embargo, la nueva forma de expresarlo esta transfigurada por la cosmovisién cristiana.
En efecto, la novedad consiste en que, para Agustin, en la interioridad humana se refleja la
imagen trinitaria de Dios. Un ejemplo de ello es la relacion entre «existir, saber y amar»
que son aspectos distintos de la experiencia de nuestra interioridad.

Agustin se distancia del intelectualismo griego que afirmaba ingenuamente como Socrates
«el saber lleva a buscar el bien». Méas bien, para Agustin, bueno es quien ama lo debe. Su
postura al respecto podria resumir asi: «haz lo que quieras, queriendo lo que debes». Asi
pues, la esencia del hombre es el amor, y de éste se pueden distinguir dos tipos: charitas y
cupiditas. Frui y uti son los criterios para distinguir el uno del otro porque se pueden querer
(cupiditas) las cosas, pero sélo como medio Util (uti) para disfrutar el gozo (frui) de la
charitas, teniendo siempre a Dios como fin. De acuerdo con estos criterios existe un ordo
amoris que consiste en amar las cosas, a si mismo, a los demas y a Dios segun la jerarquia
de dignidad ontologica que les es propia.

El amor, ademas, es la clave para el conocimiento de la verdad porque ésta se muestra a
quien le ama. Y es el mismo amor lo que le concede peso y valor a nuestra vida. Por esta
razon Agustin escribe: “pondus meum amor meus”2.

5) La voluntad y el bien. En contraste con el intelectualismo moral de los griegos, Agustin
enfatiza la importancia de la voluntad que va en busqueda del bien por medio del querer.
Gracias a ello, supera la ingenuidad socratica, segun la cual basta conocer el bien para
desearlo y realizarlo. En contrapartida, Agustin reconoce que intelecto y voluntad son
distintas. Asi pues, la razon conoce y la voluntad elige, e incluso lo puede hacer de modo
irracional y contra la razén, a tal punto que puede rebelarse contra Dios —0 como él mismo
le llama: aversio a Deo— para ir en busqueda de la creatura —conversio ad creaturam-. Por
ello, reconoce la debilidad de la voluntad afectada por el pecado original. Esto hace que la
gracia sea necesaria para sostenerse en el bien y llegar a Dios. Esta es una cuestion
teologica, acerca de la cual escribié combatiendo el pelagianismo.

Agustin también escribié acerca de la ley eterna considerada como ley natural o como ley
moral. Estas consideraciones provienen de la influencia estoica recibida a través de
Ciceron. Este principio de moralidad también es considerado como la idea de bien

25 pid., lib. X111, cap. 9,10 www.thelatinlibrary.com/augustine/conf9.html. [=“Mi amor es mi valor”].



17

subsistente en la mente divina. De esta manera, la sabiduria de Dios —que es participadaZ® a
las creaturas— se convierte en el ultimo principio de moralidad. En otras palabras, la
autonomia moral es una doctrina que ain no es explicita en Agustin.

No obstante, la libertad de la voluntad es defendida con toda claridad. Para Agustin, la
voluntad libre es inseparable del amor que le anima. Es mas, el amor es el alma de vida
moral que persigue como meta la felicidad que consiste en la plenitud del gozo (frui) de la
paz en el amor, entendido como caritas. Teniendo esta meta Gltima, el supremo principio
de la moralidad se resume en la célebre expresion agustiniana: “Ama, et fac quod vis”?7.
Para evitar cualquier interpretacion superficial de la intencion del autor, se puede apelar a
un texto que complementa el sentido de la doctrina de este pensador cristiano: “dilige, non
potest fieri nisi bene facias”28. En breve: «haz lo que quieras, queriendo lo que debes».

Con esta l6gica del amor, Agustin se ha anticipado a una serie de conceptos modernos; por
ejemplo, la logica del corazon en Pascal, el concepto del recto amor en Brentano y el a
priori del valor en Scheler.

6) El mundo creado. La doctrina de la creacién es de origen religioso, no una propuesta
filosofica. Agustin reflexiona filos6ficamente acerca de la fe cristiana que asiente ante un
Dios creador. En efecto, asegura que la creacion ha sido ex nihilo, es decir, no de la
substancia propia de Dios ni a partir de algo preexistente exterior a Dios, al modo de una
materia informe o un caos primordial, sino totalmente de la nada. La formula que después
concentrara esta doctrina sera la siguiente: «ex nihilo sui et subjecti». EI Hijo procede de la
substancia del Padre, pero es increado. En cambio, el mundo es creado pero no procede de
la substancia divina ni de ninguna otra externa a Dios. Por tanto, se trata de una creacion
entendida en sentido estricto a partir de la nada absoluta. En sentido estricto es inutil hablar
acerca de un «antes de la creacion» porque el tiempo es creado simultaneamente con el
mundo, igual que el movimiento. Asi pues, si no habia tiempo, es impropio hablar de
«antes».

Por otra parte, las ideas platonicas, incardinadas por Filon y Origenes en la mente de Dios,
son consideradas por Agustin como arquetipos 0 modelos eternos e inmutables, gracias a
los cuales Dios ha creado todo. Esta doctrina la ensefia Agustin en el siguiente texto:

“Singula igitur propriis sunt creata rationibus. Has autem rationes ubi esse arbitrandum
est nisi in ipsa mente Creatoris? [...], neque in divina mente quidquam nisi aeternum

26 En el trasfondo se alcanza a vislumbrar la péde€ig (=participacion) platonica y la mepilopyig
(emanacién) plotiniana.

21 1d., In epistolam loannis ad parthos tractatus decem, homilia 7,8. Hay un texto italiano de estas homilias
integras en www.augustinus.it/italiano/commento_lsg/index2.htm. [=“Ama, y haz lo que quieras”]. «Ama»
se puede interpretar como accion de la caritas, en cambio «vis» como tendencia de la cupiditas. Asi pues,
ésta se encuentra subordinada y orientada por aquélla.

28 |bid., homilia 10,7. Cfr., el texto italiano en www.augustinus.it/italiano/commento_lsg/index2.htm.
[=“Ama, no puedes hacerlo si no obras bien”].



18

atque incommutabile potest esse, atque has rationes rerum principales appellat ideas
Plato, non solum sunt ideae, sed ipsae verae sunt, quia aeternae sunt et eiusdem modi
atque incommutabiles manent”2°,

A partir de esta doctrina, Agustin sera justamente criticado, desde el punto de vista
epistemoldgico, por suponer un realismo exagerado al estilo platonico, es decir, por
considerar que la realidad verdadera —o como el mismo le llama «las ideas no sélo existen,
sino que son las mimas verdades»— es la que corresponde a las ideas en la mente divina.

Segun Agustin, en correspondencia con dichas ideas arquetipicas, Dios realizo la creacion
ex nihilo creando toda la materia en general y todas sus posibilidades, de modo que éstas, a
lo largo de un proceso evolutivo, fueran actualizandose en cada ente singular.

Cuando Agustin se pregunta acerca del origen del mal responde a esta cuestion con una
postura plotiniana: el mal no es ser, sino carencia o privacion de bien. Con este fin
distingue tres enfoques: metafisico, moral y fisico. a) Desde el punto de vista metafisico el
mal no es ser ni ente, es simple privacion o ausencia de bien ontoldgico, es decir, nada. b)
Desde una perspectiva moral el mal es el pecado imputable a la libertad y responsabilidad
humanas. Esta voluntad debilitada no es la causa eficiente del mal moral, sino su causa
deficiente. EI mal moral es, pues, una aversio a Deo y una conversio ad creaturam. La
libertad es un bien recibido de Dios, el mal consiste en el uso equivocado de ese gran bien.
c) Finalmente, desde un enfoque fisico, los males naturales como la enfermedad y el dolor
son consecuencia del pecado original y del mal moral.

7) Concepcion de la historia. Agustin reflexiona sobre el sentido de la historia desde una
perspectiva cristiana. La describe, metaféricamente, como una lucha entre dos ciudades, la
del Bien y la del Mal, la ciudad de Dios y la ciudad de los hombres, que expresan el sentido
moral de la conducta humana: para unos, la felicidad se encuentra entre las creaturas; para
los otros, reside en el amor a Dios. El conjunto de los hombres que viven para Dios
constituye la ciudad celestial. Agustin entiende la historia como una linea continua que
parte de la creacion y se despliega hasta el fin del mundo consumado en el juicio final con
la resurreccion.

Pero, mientras tanto, ¢qué significado tiene el tiempo? Agustin descubre que el tiempo
implica un pasado, un presente y un futuro. El pasado ya no existe, el futuro todavia no es y
el presente se desvanece en instantes fragmentarios, es decir, es un continuo dejar de ser.
Agustin apenas logra planear ligeramente sobre el terreno arenoso del tiempo cuantitativo,

29 |d., De diversis quaestionibus octiginta tribus, 46, 2, en AGUSTIN DE HIPONA, Santo, De vera
religione, lib. 1l. La cita corresponde a la famosa cuestion De ideis. El texto ha sido tomado de la pagina
www.augustinus.it/latino/ottantatre_questioni/ottantatre_questioni_libro.htm#Q_001_046_001. [=“Asi
pues, {las criaturas} una por una han sido creadas con sus propias razones. Ahora bien, ;donde deben ser
deliberadas estas razones sino en la misma mente del Creador? {...}, y no puede haber en la mente divina
ninguna cosa si no {es} eterna y también inconmutable, y ademas Platon llamé ideas a estas razones
fundamentales de las cosas; las ideas no sélo existen, sino que son las mimas verdades, porque son eternas y
del mismo modo también permanecen inconmutables”]. La traduccion es mia.




19

cronométrico o cosmico; especialmente cuando habla de memoria pasada, intuicion
presente y espera futura. Agustin le llama respectivamente «memoria, contuitus,
exspectatio3o», es decir, memoria, atencion y expectativa. Con ello logra dar un pequefio
paso hacia el continente del tiempo cualitativo o antropolégicamente vivenciado como
temporeidad existencial. Asi pues, pone la simiente en el surco para que en el siglo XX
Henri Bergson la haga crecer y Martin Heidegger la haga fructificar.

8) Retractactiones. Se trata de una pequefia obra del senil Agustin escrita entre los afos
426 y 427. Esta obra arquetipica representa la madurez intelectual del pensamiento
agustiniano. El autor vuelve a tratar algunos asuntos desarrollados en sus anteriores escritos
corrigiendo aquello que ahora podria parecer superficial. En efecto, corresponde a un
proyecto que Agustin habia venido elaborando para reconsiderar sus opusculos, libros
cartas y tratados. EI mismo Agustin, reconoce que no tendria sentido su propia
desaprobacion si en su momento hubiera escrito lo debido. Y mas adelante asegura: “quia
de tam multis disputationibus meis sine dubio multa colligi possunt, quae si non falsa, at
certe videantur sive etiam convincantur non necesaria3!. Asi pues, Agustin se siente
conmovido porque debe rendir cuentas ante Dios de todas aquellas palabras ociosas que
haya expresado, especialmente porque quien incide en la locuacidad también cae en la
falsedad. En otras palabras, parece que el mejor critico de Agustin es Aurelio, el augusto
sol &ureo.

* En el afio 476 llega convencionalmete a su fin el Imperio
Romano de Occidente, suceso protagonizado por
Odoacro, quien vencié y depuso a Romulo Augustulo.

1.4 Boecio: siglo V-VI (480-525)

1.4.1 Vida

Anicio Manlio Torquato Severino Boecio nacié en Roma en 480 ca. Estudiéo en Roma,
Atenas y Alejandria. Su esposa, Rusticiana, era hija de Simaco. Sus familias descendian de
la antigua nobleza romana, por lo que Boecio y Simaco llegaran a contarse entre los mas
acreditados senadores romanos y consules; e, incluso, los dos hijos de Boecio seran
distinguidos con el titulo de nobleza consular. En el 523 fue nombrado Magister officiorum
en la corte de Teodorico. Se esforzo en lograr el acuerdo y unidad entre romanos y godos,
pero fracasd. Boecio defendié al senador Albino, acusado de traicion. A raiz de esta
circunstancia, se formulé la misma acusacion contra Boecio. Ello, su catolicismo, y su
amistad con el papa Juan | —que estaba méas unido al Emperador oriental que a Teodorico—,

30 Cfr., 1d., Confessionum, lib. XI1, cap. 20,26, en www.augustinus.it/latino/confessioni/index2.htm.

31 1d., Retractationes, prol. 3. Texto latino tomado de www.augustinus.it/latino/ritrattazioni/index2.htm.
[=“Porque de tantas controversias mias sin duda se pueden acopiar muchas, que si bien no {son} falsas, por
lo menos ciertamente se ven {=parecen} o también se demuestran {como} no necesaria{s}”]. La traduccién
es mia.



20

desencadenaron su proceso judicial. Su brillante carrera atrajo la envidia y la traicion. Se le
acuso de conspiracion politica contra Teodorico, rey godo, y de magia, por parte de algunos
miembros del partido filogético. Fue destituido, puesto en prision y ejecutado en el afio
525, sin ser oido siquiera. Su proceso no fue un caso de venganza personal sino un ejemplo
de lo que solia suceder en aquel tiempo. Mientras estuvo preso compuso la Consolatio
Philosophiae, su obra de madurez y su testamento espiritual ante las injusticias de la vida.
En la tradicion de las didcesis de la Alta Italia Boecio fue considerado y venerado como
martir. Leon X111 aprobo su culto para la region de Pavia el 25 de diciembre de 1883.

Boecio fue traductor y comentador, especialmente de las Isdgogas de Porfirio, las
Categorias y Acerca de la interpretacion de Aristoteles. También comento los Tépicos de
Cicerdn, el Organon de AristGteles, de quien tradujo ademas los Analiticos primeros y
segundos, los Tépicos y los Razonamientos Sofisticos, obras que se convertiran en la Gnica
fuente para el conocimiento de la l6gica aristotélica hasta el siglo XIlII, es decir, hasta que
se traduzca el resto del Corpus aristotélico. La interpretacion boeciana del pensamiento
aristotélico tiende a ser platonizante. Su obra ser& muy comentada por los pensadores
medievales.

La herencia ldgica transmitida por Boecio es el eslabdon, primero perdido y después
encontrado, entre la antigliedad greco-romana y la Edad Media, sobre todo en lo que se
refiere a las proposiciones categoricas. Precisamente a esto y a su reflexion filosofico-
teoldgica se debe que haya sido considerado el ultimo de los romanos y el primero de los
escolasticos.

1.4.2 Obras

Obras filosoficas: La consolacion de la Filosofia o El consuelo de Filosofia, Introduccion
al silogismo categorico, Acerca del silogismo hipotético, Acerca de la negacion,
Instruccion sobre aritmética, Instruccion sobre musica. Ademas de otros escritos
filosoficos, también nos legd algunas obras teoldgicas, acerca de las cuales existen
pocas dudas sobre su autenticidad. Por ejemplo: Acerca de la Santa Trinidad, Si la
substancia divina se predica del Padre y del Hijo y del Espiritu Santo, ¢De qué
modo las substancias en cuanto que existen, son buenas?, Libro contra Eutiques y
Nestorio conocido como Libro acerca de la persona y las dos naturalezas. De éste
libro procede su célebre definicidn de «personax.

1.4.3 Doctrina

1) La «logica vetus». La antigua Idgica estaba constituida por las Isagogas de Porfirio, las
Categorias y el Acerca de la Interpretacion de Aristoteles, y por el conjunto de
Comentarios légicos de Boecio. De entre todos estos comentarios, el legado mas
significativo de Boecio para la I6gica medieval esta constituido por sus aportes al cuadro



21

I6gico de las proposiciones categoricas, es decir aquellas cuya formula légica es la
siguiente: «s = p»; distintas a las proposiciones hipotéticas, cuya férmula l6gica es «p—>g».

Ya Avristoteles habia presentado en el breve escrito Acerca de la Interpretacion la mayor
parte de las relaciones de contraposicion entre los juicios categoricos; por ejemplo: la
contrariedad, la contradiccion y la subcontrariedad. Apuleyo ordené estas contraposiciones
en un cuadrante. Sin embargo, a Boecio le habia reservado la historia el privilegio de
agregar las relaciones de subalternancia. Asi pues, las relaciones de contraposicion vigentes
para Boecio son las siguientes:

Todos los hombres son justos Ningun hombre es justo
contrarias
wn [72)
© c
c O
= - 5]
= contraghictorias =
4] =
o) >
> QD
w w
subcontrarias

Algun hombre es justo Algun hombre no es justo

Sobre este cuadrante reflexionaran los filosofos medievales agregando respectivamente las
letras A-E e I-O, precisando algunas tablas de verdad y especificando algunos tipos de
inferencia.

Boecio, ademas, investigd las proposiciones hipotéticas y los silogismos hipotéticos. Sin
embargo, hay que admitir que en cuestiones de légica es mas refinado que original. Sus
contribuciones ldgicas son escasas. Su importancia reside, mas bien, en haber sido el
transmisor de la l6gica antigua al Medioevo.

2) Lo universal y lo singular. Boecio se anticipa al problema medieval de los universales
con una actitud semi/aristotélica y platonizante, especialmente cuando considera que lo
universal es la idea correspondiente a la esencia de lo real, que es singular. Para hablar de
lo universal Boecio utiliza los siguientes términos: forma, imagen mental (species
intelligibilis), naturaleza incorpdrea. Lo real es propiamente singular y cronoldgicamente
prioritario en el proceso cognoscitivo; sin embargo, Boecio asegura que las formas
universales no se abstraen de las cosas singulares, sino que nuestro espiritu recuerda formas
apridricas y que la percepcion sensible no tiene otra funcidén que despertar aquel recuerdo,
en el mismo sentido de la reminiscencia platonica.

3) El consuelo de «Filosofia». La figura femenina de la «Filosofia» consuela a Boecio
mientras sufre indefenso e injustamente en la carcel. La forma de abordar esta situacion
tragica influira significativamente en la mentalidad medieval. La pregunta que podria



22

condensar el sufrimiento de Boecio es ésta: ¢Por qué les va tan mal a los buenos? Segun
Filosofia, la felicidad y el bien no se encuentran en los honores, la gloria, las riquezas, los
placeres o el poder. Al respecto escribe Boecio: “pecuniamne congregare conaberis? 3. sed
eripies habenti. dignitatibus fulgere uelis? danti supplicabis [...]. potentiamne desideras? 4.
subiectorum insidiis obnoxius periculis subiacebis™32.

Por tanto, la felicidad total no se encuentra entre los bienes terrenales. Sino que se
encuentra so6lo en Dios, por esta razon Boecio escribe: “ueram igitur beatitudinem in
summo deo sitam esse necesse est”33. Y reitera: “quare ipsam necesse est summam esse
beatitudinem quae sit summa diuinitas’34.

4) Dios es la unidad, el bien e «ipsum esse». El Dios de la filosofia boeciana es un Dios
personal. Es idéntico con el bien y con la unidad. Dios es ipsum esse. La idea de Dios
coincide con su existencia real. Para Boecio, como para Platén y Plotino, no tiene sentido
hablar de la no existencia real de la idea, por ello, la idea es la misma realidad. Dios es
también el bien superlativo, “quod quidem est omnium summum bonorum cunctaque intra
se bona continens™3®. Y no s6lo eso. Ademas, Boecio asevera: “atqui et beatitudinem et
deum summum bonum esse collegimus: quare ipsam necesse est summam esse
beatitudinem quae sit summa diuinitas”36. Esta expresion se hizo celebre en la posteridad.
Por otra parte, la voluntad de Dios hace, precisamente, que el ente sea ente y que también
sea bueno. Nada seria bueno simplemente por proceder de Dios sino porque procede
voluntariamente de él. De esta manera queda subsanada la posibilidad del panteismo
impersonal que podria derivarse de las emanaciones plotinianas.

Por otra parte, Dios es eterno. La nocién de tiempo no se le puede aplicar con propiedad.
Por el contrario, su vida eterna es un ahora Unico y simultaneo sin sucesion temporal. En
este contexto se ha hecho célebre la definicion de Boecio acerca de la eternidad asentada en
el libro V de la Consolacion de la Filosofia: “aeternitas igitur est interminabilis uitae tota

32 BOECIO, Anicio Manlio, Consolatio philosophiae, lib. 1ll, prose 3P8, 2-4. El texto fue tomado de
www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/ptext?doc=Perseus%3Atext%3A1999.02.0121&layout=&loc=3.P8.
[=“¢Acaso te esforzarés en acopiar riqueza? Pero {la} arrebataras al poseedor. ¢Quieres lucirte con puestos?
Suplicaras a quien {los} da {...}. ¢(Acaso ansias el poder? Estar&s acechado por los peligros {y} sometido
por las insidias de los subordinados™]. La traduccion es mia.

33 lbid., lib. I, prose 3P10, 10. El texto latino procede de www.perseus.tufts.edu/cgi-
bin/ptext?doc=Perseus%3 Atext%3A1999.02.0121 &layout=&loc=3.P10. [=“Por consiguiente, en el Dios
supremo debe residir necesariamente la verdadera felicidad™]. La traduccion es mia.

34 Ibid., lib. 111, prose 3P10, 20. El texto procede de la misma pagina web. [=“Por lo cual, debe ser necesario
que la suprema divinidad sea {también} la misma suprema felicidad”]. La traduccion es mia.

35 lbid., lib. 1, prose 3P2, 3. El texto procede de la pagina www.perseus.tufts.edu/cgi-
bin/ptext?doc=Perseus%3 Atext%3A1999.02.0121&layout=&loc=3.P2. [=“Quien es, sin duda, el supremo
de todos los bienes {que} contiene dentro de si juntos todos los bienes”]. La traduccion es mia.

36 Ibid., lib. I, prose 3P10, 20. Texto tomado de la pagina www.perseus.tufts.edu/cgi-
bin/ptext?doc=Perseus%3Atext%3A1999.02.0121&layout=&loc=3.P10. [=“Y en estas condiciones,
discurrimos {que} Dios debe ser la felicidad y el bien supremo; por lo cual debe ser necesario que la
divinidad suprema sea la misma felicidad suprema”]. La traduccidn es mia.



23

simul et perfecta possessio”’. En este sentido, lo eterno es un atributo exclusivamente
divino, aunque en un sentido diverso se pueda hablar de lo perpetuo respecto al mundo. Sin
embargo, éste calificativo implica un flujo ilimitado de tiempo, mientras que la eternidad
excluye toda connotacion temporal en sentido estricto.

Segun Boecio, Dios es distinto de las creaturas en cuanto que en éstas «diversum est esse et
id quod est», en cambio, en Dios el «esse» y el «id quod est» son lo mismo. Aunque parece
que esta formula no plantea el problema posterior de la distincion entre esencia y existencia
(sino entre el principio del ser y la sustancia), sin embargo, este texto, junto con posteriores
elucubraciones (p. €j., de Avicena), dara lugar al famoso problema medieval de la esencia y
existencia.

5) La libertad y el problema del mal. Boecio admite la existencia de un plan eterno
procedente de la providencia divina. ;Como concilia este presupuesto con la libertad
humana? Lo hace distinguiendo un doble ambito: el de los entes irracionales y el de los
racionales. El primero esta gobernado por el determinismo. En cambio, en el segundo, el
plan eterno opera s6lo como norma ideal que puede ser contrariada por la libertad o liberum
arbitrium, que no es la simple voluntad, sino el juicio de la voluntad de los entes racionales.
En este caso, la libertad existe aun cuando Dios tenga un conocimiento exhaustivo, porque
en su eternidad tiene una visién intuitiva y simultanea, sin connotaciones de un antes o un
después. Dios conoce todo en un eterno presente sin sucesion de instantes. A este modo de
conocer se le llama providencia, no pre-videncia. Por tanto, su conocimiento no predestina
al hombre ni anula la libertad de éste; es decir, que la providencia divina y la libertad
humana son conciliables.

A partir de lo anterior cabria preguntar: ¢Si existe plan divino y providente, entonces
porqué ha aparecido el mal en el mundo? Boecio asegura que el poder de los malos es s6lo
aparente porque en realidad los virtuosos son mas fuertes. Todo esta4 ordenado en el plan
divino; sin embargo, es un plan complejo y la escasa comprension que tenemos acerca de él
podria hacernos dudar de su presencia. No obstante, el poder divino siempre puede sacar
bienes de los mismos males. Obviamente, hay que indicarle a Boecio que su propuesta es
s6lo una solucién aparente a un problema dolorosamente real.

La libertad y la responsabilidad individual no quedan anuladas por la presencia del mal. El
hombre sigue siendo igualmente responsable y libre ante Dios. La importancia del hombre
en cuanto individuo queda enfatizada en su célebre definicion de persona asentada en su
celebre Libro acerca de la persona y las dos naturalezas: «persona est rationalis naturae
individua substantia»3s.

37 Ibid., lib. V, prose 5P6, 4. El texto procede de la péagina www.perseus.tufts.edu/cgi-
bin/ptext?doc=Perseus%3 Atext%3A1999.02.0121&layout=&loc=5.P6. [=“Por consiguiente, la eternidad es
la posesion total, simultanea y perfecta de la vida interminable™]. La traduccion es mia.

38 «La persona es una substancia individual de naturaleza racional».



24

6) Razdn y fe. La distincion entre fe y razon favorecida por Boecio afianzara la autonomia
de la filosofia en la posteridad medieval sobre todo a raiz de la influyente autoridad de este
filésofo. Fue un precursor de la teologia medieval ya que abiertamente se sirve de la
filosofia para penetrar inteligentemente las verdades de la fe ensefiadas por la Iglesia. En la
dedicatoria del libro Acerca de Trinidad se encuentra una expresion que se augura el
postremo credo ut intellegam. Dicha expresion es ésta: «fidem si potes rationemque
coniunge»39,

v Boecio se impuso la tarea de hacer familiares a su época las obras de Platén y
Aristoteles. Se le debe la transmision de un considerable nimero de conceptos y
teorias platdnicas. Asi pues, platénicos son sus nociones de Dios, de la felicidad, de
la participacion y su peculiar interpretacion del universal.

v" Aunque, en muchos puntos, Boecio sigue a Aristdteles, sin embargo, en los
momentos cruciales de su metafisica suele platonizar. Abre al miedioevo la
posibilidad de una sintesis entre Aristoteles, Platon y Agustin. Boecio es un
aristotélico, pero cuando suscribe la metafisica en forma aristotélica, lo hace sélo
porque en el fondo platoniza. Uno de sus grandes méritos es haber preparado una
sintesis aristo/platénica antes del Medioevo, aungue ésta sea aln prematura.

Flavio Magno Aurelio Casiodoro, un contemporaneo, amigo y discipulo de Boecio, —
nacido en Squillace, Calabria, entre el 480 y 490—, influy6é en la organizacion de los
estudios de las posteriores escuelas medievales, sobre todo por la distincion que hace entre
las artes liberales del trivium y las del quadrivium. Forman parte del primer grupo la
gramatica, dialéctica o filosofia y retérica. En cambio, el quadrivium esta integrado por la
aritmética, geometria, astronomia y musica. Esta distincion ya habia sido planteada por
Marciano de Capela en el mismo siglo V. Sin embargo, Casiodoro propone su estudio
como introduccion a la teologia, integradas todas estas disciplinas en el plan de estudios
para los clérigos.

1.5 Dionisio Areopagita: siglo VI
1.5.1 Vida

A finales del siglo V y en los umbrales del VI aparece la figura enigmatica de
Dionisio entre la patristica griega, un personaje envuelto en el velo de la pseudonimia.

Segun He 17,34 —aun teniendo en cuenta el fracaso paulino en Atenas—, «sin embargo,
algunos hombres, se le unieron y creyeron, entre los cuales [estaba] también Dionisio el

39 «Si puedes, une [=conjuga] fe y razon».



25

Areopagita»*0. Por supuesto que no se trata de la misma persona. Entre ambos hay al menos
cinco siglos de distancia. No obstante, muchos los identificaron, y en gran parte su
autoridad e influencia en el Medioevo se debi6 a este error comun. Incluso cabria la
hipdtesis de un Corpus areopagiticum o Corpus dionysianum, mas que de un autor
especificamente individual. Los escritos reflejan un influjo procedente directamente de
Proclo, y solo secundariamente de Platon y Damascio, un fildsofo neoplaténico que vivio
entre el 480 y la primera mitad del siglo VI d.C. La influencia de los escritos de Dionisio
atraviesa toda la Edad Media desde Juan Scoto Eritgena hasta Alberto Magno y Tomas de
Aquino, e incluso es patente en Robert de Grossetéte, Rogerio Bacon, Eckhart, Ramén
Llull, Suso y Nicolds de Cusa. Dionisio representa un caso Unico de un personaje de
primerisimo orden y de influencia incalculable que ocultd su personalidad y ejercio su
influencia gracias a su ocultamiento*!,

1.5.2 Obras

Obras: Jerarquia celeste, Jerarquia eclesiastica, Nombres divinos (o mejor dicho Atributos
divinos), Teologia mistica y Cartas (once en total). Dado que algunas de sus obras
se perdieron, se ha intentado reconstruir el corpus completo a raiz de los mismos
comentarios de Dionisio, porque tiene la cualidad de recapitular siempre lo que ha
escrito. Asi pues, el esquema hipotético de su obra escrita es el siguiente:

e Diosensi:
Teologia mistica
Cartas 1-5
e Dios participado:
Nombres divinos (inteligibles y simbolicos)42
Doctrina de la providencia
Cartas 4-5 y otras (la encarnacion)
e Mundo: Jerarquia celeste (los angeles)
Jerarquia eclesiastica (la Iglesia)
Acerca del alma
* Las obras existentes estan en cursiva.

1.5.3 Doctrina

1) Teologia apofatica: Para Dionisio todo es conforme al gran proceso del ser que fluye a
partir de la permanencia (LOVT] 0 reposo) y se despliega (Tpoodog o procesion catafética)

40 “Tiyeg 8¢ dvdpeg KOAANOEVTEG OVDT® EMicTEVOAY, £V O1¢ Kol Atoviotog [0] Apeomayitng”.

41 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik, (Johannes Verlag, Einsiedeln
1961) [tr. cast. de SAURA, Emilio, et al., Gloria: una estética teoldgica, (Encuentro, Madrid 1985) V,
593].

42 Hay una antologia en castellano de esta obra en www.geocities.com/antologia_hermetica/023.htm.


http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=tine%2Fs&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=de%2F&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=a%29%2Fndres&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=kollhqe%2Fntes&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=au%29tw%3D%7C&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=e%29pi%2Fsteusan&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=e%29n&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=oi%28%3Ds&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=kai%2F&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=%2Adionu%2Fsios&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=o%28&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/morphindex?lang=greek&lookup=%2A%29areopagi%2Fths&bytepos=879022&wordcount=1&embed=2&doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0155

26

en y por medio de lo mdltiple, y al final retorna (EwicTtpodn o retorno apofatico) en si
mismo. En este nivel es donde tiene sentido hablar de la teologia apoféatica de Dionisio, que
consiste mas en una adoracion admirativa de la belleza divina que al manifestarse se oculta
en el misterio, porque Dios esta en todo y por encima de todo. Esta actitud de adoracion
convierte la existencia y el conocimiento humano en una fiesta y en una danza, es decir en
una constante celebracion gloriosa y en un himno de glorificacion a Dios.

Dios es la idea central del pensamiento de Dionisio. Dios es, como en el neoplatonismo, el
supra/ser, la supra/bondad, el supra/perfecto, el supra/uno. Por eso Dionisio acentla la
importancia de la teologia apofatica, es decir, lo que mejor conviene a Dios es negar la
limitacion de cualquier atributo o perfeccion descubierta en las creaturas. Por tanto, la
mejor actitud gnosoeldgica ante Dios es el silencio y la adoracion. Segun Dionisio, Dios, en
cuanto causa de todas las cosas, puede ser descrito con muchas y con pocas palabras, pero
también con la ausencia total de palabras; y agrega:

“Dicimus ergo, causa omnium, et quae supra omnia est, nec essentiae, nec vitae, nec
rationis, nec mentis expertem esse, neque corpus existere, neque figuram, neque
gualitatem aut quantitatem aut molem habere, neque in loco esse, neque videri, neque
tactum sensilem habere, neque sentire, nec sub sensum cadere™3.

Dios, que es la causa por excelencia de todas las cosas sensibles no es un ente sensible, y
aunque también es la causa por excelencia de toda la realidad inteligible, no es en si mismo
inteligible. Y escribe refiriéndose a Dios:

“[...] quod nec anima sit, neque mens, nec imaginationem, vel opinionem, vel
rationem, vel intelligentiam habeat; neque dicitur vel intelligitur; neque numerus est,
neque ordo, neque magnitudo, neque parvitas, neque aequalitas, neque similitudo,
neque dissimilitudo; [...] nec est potentia, neque lumen, neque vivit, neque vita est,
neque substantia est; neque saeculum, neque tempus, [...] neque scientia, neque veritas
est, neque regnum, neque sapientia, nec unum, nec unitas, neque divinitas, neque
bonitas, neque spiritus est, [...] nec est filiatio, neque paternitas [...]; nec est illi ratio,
neque nomen, neque cognitio; neque tenebra est, neque lumen, nec error, neque
veritas; nec est eius in universum positio, nec ablatio™44,

43 DIONISIO AREOPAGITA, De mystica theologia [en MIGNE, J.P., ed., Patrologiae cursus completus
(Migne, Paris 1856) cap. 1V, columna 631]. [=“Por consiguiente, decimos que la causa de todo, y que esta
sobre todo, no est& privado de esencia, ni de vida, ni de razon, ni de mente; y no manifiesta cuerpo, ni
figura; ni tiene cualidad o cantidad o peso; ni existe en un lugar; ni [se puede] ver, ni tener al tacto sensible,
ni ha de sentir, ni ha de ser captado por la sensibilidad”]. No pude conseguir la fuente original en griego. La
traduccion es mia.

44 1bid., cap. 1V, columna 637-638. [“{...} que no es alma, ni mente, ni imaginacién, u opinion, o razén, ni

posee inteligencia; ni se dice {que} es inteligida; ni es nimero, ni orden, ni magnitud, ni pequefiez, ni

igualdad, ni similitud, ni disimilitud; {...} ni es una fuerza, ni luz, ni vive, ni es vida, ni es substancia; ni
duracidn, ni tiempo, {...} ni ciencia, ni es verdad, ni soberania, ni sabiduria, ni uno, ni unidad, ni divinidad, ni
bondad, ni es espiritu, {...} ni es filiacion, ni paternidad {...}; ni hay para él disertacion, ni denominacion, ni
conocimiento; ni es tiniebla, ni luz, ni error, ni verdad; en general no hay afirmacion {tesis} de él, ni negacion
{antitesis}”]. No pude conseguir la fuente original en griego. La traduccion es mia.



27

Es evidente que Dionisio se inclina abiertamente a favor de la teologia negativa o apofética,
sin olvidarse de la teologia positiva o katafatica, ambas subsumidas por la teologia mistica
de lo supra/eminente. Esta propuesta dionisiana que parte de las tres vias para hablar acerca
de Dios —katoupoiTikn Veoroyia, amodotikn Beoroyla y LUSTIKT YEOAOYIO O
teologia mistica de inmersion extatica, que en el Medioevo se convertiran en via
affirmationis, via negationis y via eminentiae— son ideas que ya habian sido incursionadas
en el neoplatonismo, especialmente por Proclo. Asimismo, las nociones de «mpdoodog y
EMLOTPOOT», procedentes de Proclo y Plotino, seran traducidas por el Medioevo en los
términos latinos «exitus et reditus», nociones tan caras incluso para Tomas de Aquino.

2) Herencia neoplatonica. La procedencia del mundo desde Dios como causa
superesencial, la participacion y la causalidad eficiente entendida en sentido escolastico se
deben a Dionisio, quien vincul6 la causa eficiente a la causa formal. El platonismo da tono
a toda su concepcion filoséfico-teolégica. En su momento Aristételes introdujo la causa
eficiente del movimiento como una innovacion fisica frente al eidetismo de Platon, y fue
Dionisio quien después la redujo platonicamente a causa formal. Esta nocién de la
causalidad solo tiene pleno sentido si se le comprende sobre el trasfondo doctrinal de la
tradicion platonizante en torno a las nociones de participacion (UEDEELS) y emanacion

(TepIAOULWYILG).

El acervo de temas sobre «el bien, la luz, lo bello, el €poc, el éxtasis, el ser, la vida, la
sabiduria, el poder, la justicia, lo grande y lo pequefio, lo idéntico y lo distinto, lo semejante
y lo desemejante, el reposo y el movimiento, la igualdad, la eternidad y el tiempo, la paz, lo
perfecto y lo uno», en todos ellos pervive toda una gran tradicion de ideas y problemas que
ocuparon el esfuerzo filoséfico de Platon, Aristételes, Plotino, Proclo y san Agustin.

1.6 Receso cultural: siglo VII-VIII

A la edad de oro de los grandes Padres de la Iglesia sucede una época de oscuridad
en la que Occidente se introduce en un tenebroso tinel que parecia inacabable. Tras la
cosecha de los mejores frutos vino un invierno de gélida decadencia. Durante este periodo
se prepar0 la savia en expectativa de la préxima primavera para transformar la cultura
europea tras el suefio invernal.

Las causas que concurrieron para sumergir a Occidente en el sopor mortifero de la cultura
fueron: la despoblacion del antiguo imperio, el avance del Islam, las invasiones de los
supuestos «barbaros», la decadencia econdmica, las guerras y las pestes, entre otras.

Los latinos llamaron «barbaros» a los invasores del norte. En cambio, éstos se refieren al
mismo acontecimiento como una «migracion de pueblos». Estos desplazamientos,
favorecidos por las glaciaciones, fueron un largo y complejo proceso que comenzd antes
del siglo 111 y que no termino hasta el siglo XI. EI andamiaje del exanime Imperio romano,
con sede en Constantinopla, no terminaba de disolverse por completo. Aunque Rémulo



28

Augustulo (475-476), el emperador romano de Occidente, fue depuesto desde el 476, el
verdadero fin del imperio llego en el siglo VII, cuando el avance del Islam empezé a
cambiar todo el mapa politico de los paises mediterraneos. Fue entonces cuando la cultura
occidental se desplomo, desde el gusto artistico hasta la ortografia en los edificios publicos
y la produccién literaria, en general, con insignes excepciones. Esto significa que no todo
desaparecid. Aunque ciertamente todo parecia rancio y misero.

La clave explicativa de la decadencia cultural debe buscarse en la enorme despoblacion del
imperio. Por ejemplo, a partir de Augusto, que imperd entre los afios 27 a.C. a 14 d.C., y
sus sucesores alcanza el auge el imperio con un total de 60 millones de habitantes al
principio y hasta 80 millones en tiempo de la dinastia antonina de Marco Aurelio (161-180
d.C.). Después comenz6 un descenso incontenible hasta que Europa y el proximo Oriente
quedaron poco menos que despoblados. El caso de la ciudad de Roma es ilustrativo. En
efecto, con los primeros emperadores habia llegado a contar con casi un mill6n de
habitantes, mientras que en el siglo VI apenas cuenta con 50 mil. La Unica ciudad que
siguio creciendo fue Constantinopla.

Las causas del descenso de poblacién son dificiles de precisar. Hubo pestes, epidemias,
guerras; pero eso no explica la magnitud del acontecimiento. Mas bien se postulan ciertas
causas de indole social y moral, pero sobre ellas simplemente hay conjeturas. En
conclusion, no fueron los barbaros la causa de la decadencia de la cultura sino que ésta
desaparecio por no tener un pueblo que la sustentase. No hubo poblacién para restaurar los
edificios antiguos. Teodorico (493-526) fue el ultimo rey godo de Italia que lo hizo en gran
escala. Las agotadas ciudades se fueron derrumbando poco a poco. Con el descenso de la
poblacién cay6 el comercio, y por lo tanto también la vitalidad de los puertos. Al faltar
maestros y alumnos se cerraron las escuelas y el interés comercial por la literatura se
hundié por falta de publico. Asi, la produccién literaria se repleg6 en los claustros.

No obstante, la cultura antigua no desapareci6. Hubo algunas personalidades que la
conservaron. Es digno de mencion, ademas de los altimos Padres de la Iglesia, el célebre
poeta latino Venancio Fortunatos. En muchos campos Constantinopla o Bizancio resultaba
fuente de inspiracion.

Algunos de los acontecimientos historicos méas relevantes de esta época son: a) la
prominente expansion del Islam a partir del siglo VII, b) la iconoclastia del emperador
bizantino iniciada a partir del 726 y 730, c) el ascenso franco de los carolingios,
especialmente del emperador Carlomagno (800-814), d) la paulatina separacién de la
Iglesia bizantina atizada por el patriarca Focio con el cisma del 867, y consumado en el
1054 con el cisma de Oriente protagonizado por Miguel Cerulario, también patriarca de
Constantinopla, e) el siglo de hierro del papado desde fines del siglo IX y durante el siglo
X, especialmente oscurecidos por el papa Formoso, Esteban VI o VII y la perversa
Marozia, f) la renovacion religiosa protagonizada por el monasterio de Cluny en el siglo XI.

45 Cfr., sus versos en la pagina www.thelatinlibrary.com/venantius.html.



29

Las ultimas y principales figuras patristicas que ocupan el escenario durante este receso
cultural de los siglos VII y VIII, son: Méaximo el Confesor (579/580-662), Isidoro de
Sevilla (570-636 ca.), Beda el Venerable (673-735) y Juan Damasceno (675-749). Isidoro
es considerado el ultimo representante de la patrologia latina, y Damasceno de la patrologia
griega.

1) Maximo el Confesor (579/580-662 ca.). Desde el punto de vista filosofico, Maximo
replantea a fondo el neoplatonismo en funcion de la teologia cristiana. Su importancia
historica deriva del debate que sostuvo contra los monoteletas que afirmaban la existencia
de una sola voluntad en Jesucristo. Esta doctrina le parecia a Maximo un
criptomonofisismo, es decir, una derivacion encubierta de la herejia que sostuvo en el siglo
V la existencia de una sola naturaleza (¢voig) en Cristo. Por consiguiente, Maximo
aseguraba la existencia de dos voluntades en Cristo, la humana y la divina. A causa de ello,
los herejes le cortaron lengua, le amputaron la mano derecha y lo enviaron al exilio. A
causa de esta tragedia se le llamé el «Confesor», es decir, el que testifica su fe incluso en
las circunstancias adversas. Maximo murié antes de que el Concilio de Constantinopla Ill,
celebrado entre los afios 680-681, definiera dogmaticamente contra el monoteletismo la
existencia de dos voluntades en Cristo, la humana y la divina, en los siguientes términos:
«predicamos del El dos voluntades naturales o quereres y dos operaciones naturales, sin
division, sin conmutacion, sin separacion, sin confusion».

2) Isidoro de Sevilla (570-636 ca.). En plena tempestad de la ruina cultural aparece Isodoro
como una flor en el pantano y se convierte en uno de los eslabones perdidos que unen el
Medioevo y la Antiguiedad. Con Isidoro concluye la patristica latina. Fue obispo de Sevilla
desde el afio 601. En el 635 presidié el 1V concilio de Toledo que sirvid para unificar en
Espafia la disciplina litirgica. Gracias a sus conocimientos del latin, griego y hebreo, pudo
ensefar la filosofia aristotélica en Sevilla, antes de que los arabes llegasen a Espafia.

Estas son sus obras escritas: Acerca de la fe catélica contra los judios a partir del Antiguo
y Nuevo Testamentos, Los tres libros de las sentencias, Acerca del orden de las creaturas,
Historia de los reyes de los godos y vandalos, los veinte libros de Las etimologias o de los
origenes#6. En ésta Ultima, su obra mas destacada, donde asegura que por medio de las
etimologias se puede llegar a los significados de las cosas, asienta enciclopédicamente el
saber de su tiempo recibido desde la antigtiedad, es decir, todo lo relacionado con las siete
artes liberales, y ademas el saber sobre medicina, historia, teologia, geografia, entre otras
disciplinas. Gracias a Isidoro se rescataron muchos aportes de los escritores antiguos y se
transmitieron al Medioevo difundiéndose por las universidades europeas de la alta Edad
Media.

46 E| texto latino integro de Las etimologias y de Las sentencias puede consultarse en la pagina
www.thelatinlibrary.com/isidore.html. La traduccion castellana de algunas partes de esta obra se puede
consultar en www.elalmanaque.com/etimologias/etimo.htm



30

3) Beda el Venerable (673-735) Beda naci6 en Britania, cerca de Escocia. Paso la mayor
parte de su vida en un monasterio britnico de la misma region —entre Wearmouth y Jarrow,
en Northumbria—, al que ingresé a los siete afios de edad. Desde un corto perimetro
geogréfico alcanz6 una profunda erudicion y piedad, por lo que se le adjudicd el titulo de
Venerable.

Fue la figura mas destacada del monaquismo anglosajon. EI mismo escribe: «mi deleite el
aprender, ensefiar o escribir». Obras: Sobre el calculo del tiempo, Sobre los santos lugares,
Acerca de la métrica literaria, Acerca de la ortografia, Acerca de las cosas de la
naturaleza, Historia eclesiastica del pueblo inglés, que le convirtié en el padre de la
historia de Inglaterra. Sigue el modelo de la enciclopedia de Isidoro pues ademas de la
historia, su campo de saber abarcO la gramatica, retérica, masica, matematicas, fisica,
astronomia y teologia.

4) Juan Damasceno (675-749 6 650 ca.-750 ca.). Con él termina la patristica griega. Se le
Ilama «Damasceno» por haber nacido en Damasco y también «Crisorroas» porque es una
personalidad de la «que fluye oro» por la riqueza de su doctrina. Mas que una mente
especulativa original es un gran sistematizador. Lucho abiertamente contra la iconoclastia
del emperador bizantino Leon |11 el Isdurico en los afios 726 y 730. Su labor de monje y
sacerdote la consagro al estudio de la teologia y a la predicacion. Y ademas de te6logo, era
poeta, cuyas composiciones han sido recogidas en la liturgia bizantina.

Su obra mas importante es la Fuente del conocimiento cuya tercera parte trata Acerca de la
fe ortodoxa, que sirvié de modelo para las sistematizaciones escolasticas. También hay que
mencionar sus Discursos apologéticos y su obra su Obra oratoria. A diferencia de la
mayoria de los padres, se apoyd en Aristdteles. Su autoridad en la Iglesia griega es
comparable con la de Santo Tomas en la Iglesia latina.

2. ESCOLASTICA PRIMITIVA Y RENACIMIENTO
CAROLINGIO: siglos IX-XI1 (8 hrs.)

El nombre de Escolastica proviene de las Escuelas que funcionaban como centros de
estudio y que se desarrollaron desde el siglo IX hasta el siglo XV. Asi pues, «escolastica»
es la filosofia y teologia ensefiadas en las escuelas medievales. Las antiguas escuelas no
cristianas habian sido clausuradas desde el siglo VI por orden del emperador de Bizancio,
Justiniano | el Grande (483-565).




31

Las escuelas existentes durante el siglo IX son monacales o abaciales, episcopales y
palatinas. Las primeras dependen de las abadias, las segundas de las catedrales y las Gltimas
de la corte palaciega. Las escuelas monacales fueron el bastion privilegiado de la cultura
durante el ya descrito periodo de decadencia. En cambio, las escuelas episcopales
destacaban como centros para la instruccién y formacion de los futuros clérigos o
funcionarios publicos. Y, por su parte, la escuela palatina, fundada por Carlomagno (742-
814) y confiada a Alcuino de York (739-804) en el 781, descuella en el inicial renacimiento
medieval de la cultura. De hecho, el acontecimiento mas significativo que marca el inicio
del Medioevo es el renacimiento carolingio unido al surgimiento de los Estados pontificios.

Carlomagno, primero rey de los francos (768-814) y después también emperador del Sacro
Imperio Romano Germaénico (800-814), condujo a sus ejércitos a la victoria sobre
numerosos pueblos europeos, Yy establecié su dominio en la mayor parte de Europa central y
occidental. Sin duda, fue el rey mas influyente en Europa durante la Edad Media. Por su
parte, Alcuino de York, apoyado por Carlomagno, se propuso fortalecer la escuela palatina
de Aquisgran en Germania, a tal punto que ésta pudiera superar la sabiduria de la antigua
Academia. Obviamente, solo era un desideratum. Con este fin, Alcuino preparé manuales
que compilaran los conocimientos filoséficos y teoldgicos. Sin embargo, no hizo ningun
auténtico planteamiento sistematico. ElI mérito de Alcuino estd en la organizacion de la
escuela palatina. Algunas de sus obras son: Acerca de la fe en la santa e indivisa Trinidad,
Acerca de la razén del alma, Controversia retorica, Las proposiciones a Carlomagno y
otras obras poeticas menores. Sélo después, con Juan Escoto Eritgena se llevard un primer
intento de integracidn sistematica de caracter filosofico-teoldgico.

La época de la Escolastica implica una cuadruple diferenciacion interna. 1) EI primer
periodo es el de la Escolastica primitiva, que se inicia en el siglo IX, coincidiendo con la
cristalizacion del Imperio carolingio, y se extiende hasta el siglo XII. Durante esta etapa se
conserva la herencia de Platon y de San Agustin, y se analiza, en su versién latina, los
textos de la tradicion griega y romana mediante la lectura y el comentario. La figura mas
representativa de este primer periodo es Juan Escoto Erilgena.

Con respecto a la relacién entre fe y razén, se defiende una sintesis que conduce a una
racionalizacion de la vision del mundo. La filosofia se convierte en instrumento para
entender la verdad cristiana. Se considera que el contenido del conocimiento lo proporciona
la Revelacion; de esta manera, Revelacion y razon se mantienen unidas.

1a) Durante este mismo periodo podria distinguirse una Escolastica media, que coincidiria
con la reforma monaéstica, las cruzadas y el paulatino fortalecimiento politico de la Iglesia.
En este sub/periodo destacan en el campo filoséfico teolégico Anselmo de Aosta el Doctor
Magnificus, las escuelas francesas de Chartres y de San Victor, Pedro Abelardo y Pedro
Lombardo.

2) Durante el segundo periodo se llega a la plenitud con la alta Escolastica, considerada
como la edad dorada del Medioevo floreciente a lo largo del siglo X111 con los celebérrimos



32

doctores Alberto Magno, Tomas de Aquino, Buenaventura de Bagnoregio y Juan Duns
Scoto, el Doctor Universalis, Angelicus, Seraphicus y Subtilis, respectivamente.

3) El tercero y ultimo periodo de la baja Escolastica o Escolastica tardia se despliega
durante el siglo X1V, y esté representada por Guillermo de Ockham y el Maestro Eckhart.
El declive de este periodo parece la segunda noche oscura de la historia de la filosofia. Y
aun asi, Nicolas de Cusa ata el nudo renacentista entre el Medioevo y la Modernidad.

Por ahora, hay que precisar las propuestas filosoficas de los personajes mas relevantes del
primer periodo, es decir, el de la Escoléstica primitiva asi como aquéllos de la Escoléstica
media. Durante este periodo, el trivium (gramatica, retorica y dialéctica) deja de ser simple
erudicion y se convierte en un instrumento auxiliar para comprender inteligentemente la fe
cristiana, es decir, los instrumentos lI6gicos se ponen al servicio de la interpretacién de los
problemas teoldgicos procedentes de la Biblia y de los Padres, entre los que destacan
Agustin —entre los latinos— y Juan Damasceno, Gregorio de Nisa, Juan Cris6stomo,
Origenes y Dionisio —entre los griegos—.

2.1 Juan Escoto Eritgena: siglo IX (810 ca. - 877 ca.)

2.1.1 Vida

Nacio en Irlanda o en Escocia en el afio 810 ca. De ahi procede la metonimia de «Escoto»,
0 quiza «Erigena» que significa «irlandés». En el afio 847 forma parte de la corte de Carlos
el Calvo4’ como director de la escuela palatina en Francia. Mientras ensefiaba en Paris, fue
invitado para refutar la tesis de Godescalco acerca de la doble predestinacion. Por extremar
su postura afirmando la transitoriedad del infierno estuvo a punto de ser condenado.

Fue el protagonista del renacimiento cultural carolingio, y con ello, el fil6sofo mas
representativo y célebre de su época. Asi pues, se convirtié desde el punto de vista
ideologico en el adalid (=lider) ciclopeo del siglo IX por su esfuerzo de sintesis
especulativa. Escoto recoge la tradicion del neoplatonismo, de San Agustin, del
cristianismo y de la obra de Dionisio Areopagita, cuyo corpus tradujo al latin. Esta labor
abrird, para la escolastica, otro acceso al neoplatonismo.

Si al inicio se debe a Alcuino la organizacion de la escuela palatina, después, a Escoto se
debe el despliegue de la especulacién en los estudios filoséfico-teoldgicos. Efectivamente,
ademas de traductor, elaboré algunos comentarios sobre Dionisio, y destacé como pensador
original con su obra magna Acerca de la divisiéon de la naturaleza. Aunque no hay datos
seguros, parece que murio en el afio 877 0 unos afios mas tarde.

2.1.2 Obras

47 Emperador del Sacro Imperio Romano Germanico (875-877), y rey de Francia (843-877).



33

Obras: Acerca de la division de la naturaleza, Comentarios a Marciano Capella, Glosas a
Boecio, Acerca de la predestinacion.

2.1.3 Doctrina

1) Introito. Escoto Eritgena elabora un sistema filosofico de caracter omni/comprehensivo,
en el cual Dios es un ser inteligente que se da el ser a si mismo en la medida en que se
entiende. Dios se comprende autorrepresentandose en teofanias o especies, que son
manifestaciones de Dios. En este sentido, Dios es, al mismo tiempo, Naturaleza. Parece que
Escoto es un precursor de Spinoza en este asunto.

2) Dios y Naturaleza. Segun el Erilgena se pueden distinguir cuatro tipos de «teofanias o
especies» que son las manifestaciones de Dios en la realidad: a) «Naturaleza que crea y no
es creada» (Dios); b) «naturaleza que es creada y crea» (las ideas divinas); ¢) «naturaleza
que es creada y no crea» (los seres creados), y d) «Naturaleza que ni crea ni es creada»
(Dios como fin de todo). En este sentido se puede decir que el Erilgena distingue cuatro
tipos de naturaleza en su obra Acerca de la division de la naturaleza.

a) Natura creans increata: Dios es Naturaleza creadora e increada, es incognoscible porque
es supra-substancia, supra-bondad, supra-potencia y supra-vida. La via negativa invita al
respeto de la trascendencia divina. b) Natura creata creans: Las ideas de la sabiduria divina
son el arquetipo creado y creador de todas las cosas que son inferiores a su respectivo
arquetipo. ¢) Natura creata nec creans: Las creaturas individuadas en el tiempo y en el
espacio son incapaces de crear pero de alguna manera son una manifestacion de Dios o
teofania.

d) Natura nec creata nec creans: Dios, en cuanto finalidad de todo, representa la meta
increada del retorno recapitulador, gracias al cual Dios serd todo en todo; mas aun, so6lo
habra Dios, pero no como si la individualidad de las creaturas quedara disuelta, sino gracias
a la elevacion de su creaturalidad. Es decir, que la naturaleza creada se reintegrara con Dios
sin perder su individualidad. No que todo sera Dios, sino que todo estara en Dios. Al
respecto algunos hablan de una divinizacién sin endiosamiento. De esta manera, el
EriGgena desemboca en un océano panenteista que anticipa la filosofia alemana de la
identidad, aunque el Eritigena todavia logra distinguir Dios y mundo.

3) Las tres vias. El Eriugena centra su interés en la cuestion acerca de Dios. Segun él, la
via positiva constituye el punto de partida para el conocimiento de Dios, y la via negativa
es su meta, especialmente cuando se subraya el sentido trascendente de cualquier atributo,
desembocando asi en una teologia superafirmativa o via de la eminencia o via excellentiae,
como despues le llamaran los escolasticos. Esto significa que Dios asume todas las cosas y
las trasciende porque la naturaleza divina es incomprensible e inefable.



34

Las tres vias del Erilgena sintetizan su filosofia sobre el lenguaje teoldgico. Aunque esta
convencido de que Dios es inefable, sin embargo, considera necesario hablar de Dios. Asi
pues, surge esta pregunta «;Coémo hablar de lo inefable?». Al respecto, reconoce que las
teofanias son la expresion de lo inexpresable, siendo consciente de los limites de las
palabras, juicios y razonamientos humanos. Asi pues, el Erilgena valora el lenguaje
afirmativo y el negativo acerca de Dios, aunque prefiere el lenguaje negativo porque de
Dios es méas lo que se oculta que lo que se revela, es decir, Dios es «plusquam» y «supers»
eminente, excelentisima/mente.

4) Fe y razon. Todo procede de Dios y es su teofania. Esto también vale para los
conocimientos filosoficos que tienen por fuente Unica la sabiduria de Dios, que es también
la fuente de la que procede la fe, que es superior a la razén. Por eso mismo, la razon debe
reflexionar en funcion de la fe. Hay necesidad de apelar a la razon pero esta comparte con
la fe la misma sabiduria. Es mas, asi como al final todo seré recapitulado en Dios, también
se puede decir que la fe recapitula la razon, que la verdadera filosofia es la religion, y que la
verdadera religion es la filosofia. La meta de la fe es la inteligencia racional de los
misterios y se llega al cielo a través de la filosofia.

5) Un sistema al servicio de la politica. Este primer intento medieval de sistematizacion
especulativa, sin un rigor suficientemente critico, mas que una conciliacion reflexiva entre
fe y razén, propicid la justificacion tedrica del poder jerarquico feudal, como si éste fuera
un reflejo teofanico de la naturaleza divina. La alianza entre poder politico y poder
religioso encontr6 un apoyo teoldgico-filosofico en la especulacion del Erilgena,
especialmente oportuna para la preeminencia del poder del Papa sobre el Sacro Imperio
Romano Germanico, y para la autojustificacion de éste gracias a la venia pontificia. Asi
pues, no fue desinteresado el apoyo imperial ofrecido al Eritigena.

2.2 El problema de los universales (siglos X-XI1)

1) El siglo oscuro. El siglo X se caracteriza por la decadencia, la barbarie y la
fragmentacion. No hay que esperar de él algun aporte especulativo para la filosofia.
Aunque con anterioridad hubo algunos indicios de superacién de la barbarie en Alemania y
Francia, Italia se ancld en el fondo de la decadencia en el siglo X. Asi pues, Roma, que se
habia creido situada en el centro del mundo, se miraba ahora relegada en una posicion
marginal, en los suburbios de la civilizacion. En este contexto historico, la misma sede
pontificia fue arrastrada por la aparatosa debacle con el asi llamado «siglo de hierro» de un
papado debil, sin influencia politica ni espiritual, y manipulado al antojo de los intereses
laicos.

El error inicial lo cometié el papa Formoso (891-896), quien presionado corond a dos
emperadores que reclamaban el mismo trono. A partir de entonces hizo estragos una
interminable guerra civil entre ambos bandos, que mantuvieron el conflicto incluso después



35

de la muerte de Formoso. Las familias rivales nombraban papas a sus propios miembros e
intentaban destronar a los papas erigidos por las familias adversarias.

Uno de los hitos que cambid el rumbo de los acontecimientos fue el renacimiento espiritual,
promovido por la abadia de Cluny, barbechado desde mediados del siglo X, y sembrado y
cultivado durante el siglo XI.

2) Transicion: Ningun pensador opaco la celebridad del Eriigena durante el siglo IX, y
menos aun en el X. Apenas en el siglo XI aparece una insustancial controversia entre
dialécticos y antidialécticos. Los primeros, fanaticos del trivium, eran unos gérrulos,
enredados en ciertos silogismos y sofismas. Para muestra bastan Berengario de Tours y
Anselmo de Besate. Este Gltimo habia convivido en Parma, entre los afios 1025 y 1034, con
Pedro Damiano, uno y otro como discipulo y maestro.

Pedro Damiano (1007-1072), nacido en Ravena y cardenal-arzobispo de Ostia, Italia, se
opondré a los dialécticos, convirtiéndose en el adalid enemigo de la pseudo/filosofia de
Anselmo de Besate. De este modo, Damiano representa con todo radicalismo la actitud
antidialéctica en el siglo XI. Para Damiano sélo importa la salvacion, no el saber. En
efecto, considera que la filosofia y la ciencia profana son obra del diablo, quien tienta e
incita peligrosamente al hombre con el conocimiento acerca del bien y del mal, movido
soberbiamente por el afan de ser semejante a Dios. Por esta razon subordina todo alafe y a
la teologia, a tal punto que elabora el trillado y mediocre aforismo «philosophia ancilla
theologiae». Ciertamente, a la pseudofilosofia de los dialécticos no le quedaba otra funcién
en este contexto. No asi a la célebre filosofia que merezca tal nombre. Por tanto, la
propuesta de Pedro Damiano no refleja ciertamente una madura articulacion entre fe y
razon en el Medioevo.

3) La controversia acerca de los universales. Representa uno de los problemas centrales
de la filosofia medieval que se pregunta por el origen y la naturaleza de los conceptos
(universales), es decir, si la realidad sensible, que conocemos por medio de la experiencia,
es particular, ;cdmo pueden los conceptos de la mente tener un valor universal?, ;acaso
tienen los conceptos realidad en si mismos, independientemente de las cosas? La respuesta
a estas preguntas origind diferentes tendencias, inspiradas en Platon, los neoplatonicos,
Agustin, Boecio y Aristoteles, entre otros, especialmente a partir del siglo XI. Dicha
problematica subsiste a lo largo de los siglos XII-XIV. A continuacion se presentan las
propuestas mas relevantes.

» Realismo exagerado. Se inspira en Plantdén y Agustin, y pasa a través de Juan Escoto
EriGgena hasta Anselmo y Buenaventura. Se llama realismo porgue admite la existencia de
la realidad subsistente de los universales. Y es exagerado porque considera que las cosas
son sélo una sombra y un reflejo participado, desplegado, emanado o iluminado a partir de
la autentica realidad que subsiste de modo eminente en el mundo de las ideas o en la mente
de Dios. En efecto, el realismo exagerado sigue la tradicion platonico-agustiniana y
defiende que los universales existen en si mismos en un mundo distinto al mundo de las co-
sas, y por tanto, son previos a ellas (universalia ante rem), son la auténtica realidad y la



36

verdad misma. Son realidades mentales, universales, eternas e inconmutables con las que
los entes singulares de nuestro mundo mantienen una relacion ejemplar, de correspondencia
0 de participacion. Asi pues, al menos se asegura que hay una correspondencia entre
pensamiento y realidad.

» Realismo moderado. Se origina en Aristoteles, pasa parcialmente por Boecio con
ciertos tintes platonizantes, Gilbert de la Porré y Juan de Salisbury, y encuentra en Tomés
de Aquino al maximo exponente de su época. Esta tendencia admite la realidad de los
universales, pero no los sitia en un ambito metahistérico como el mundo de las ideas o la
mente divina, sino en los conceptos de la mente humana que abstrae la esencia universal a
partir de la sensacion de los entes concretos; es decir, considera que los universales existen
en la mente humana y que son abstraidos con un fundamento en la esencia de lo real
(universalia in re) que son los entes particulares o las cosas mismas. En efecto, el realismo
moderado recoge la tradicion aristotélica, considerando que los conceptos son producto de
un proceso de abstraccion que lleva a cabo el entendimiento cuando separa la a substancia
de los accidentes. Por tanto, la esencia universal estd constituida por la forma y la materia
que integran la llamada definicion esencial. La abstraccion de la esencia posibilita la
elaboracion del concepto universal, tan buscado por Socrates en su momento como
opilecdonl KadoAovL.

» Nominalismo. Fue propugnado inicialmente por Roscelin con intransigencia,
amortiguado por Pedro Abelardo con tintes subjetivos, y después mitigado por Guillermo
de Ockham en el siglo XIV. Al respecto, algunos distinguen entre un nominalismo
exagerado o terminismo, y un nominalismo mitigado o conceptualismo.

a) El nominalismo exagerado o terminismo aparecio en el siglo Xl con Roscelin de
Compiegne, que defendia un nominalismo terminista, porque reduce los conceptos a
términos o palabras vacias de contenido (flatus vocis), que por si mismas no significan nada
y solo adquieren sentido cuando se refieren a los individuos. Por su parte, Pedro Abelardo
asegura que lo real es individual, y que la ciencia se hace de particulares, por ello, los
conceptos universales son interpretaciones subjetivas y opiniones nuestras acerca de lo real
que es individual.

b) El nominalismo mitigado o conceptualismo tiene por representante principal a
Ockham, gue admite como real sélo la existencia de los individuos particulares y reduce los
universales a simples conceptos nominales, que sirven como etiquetas por medio de las
cuales designamos diferentes individuos de una misma especie. Como tales, no tienen
identidad propia, no son esencias, sino conceptos nominales o etiquetas linguisticas. Si los
individuos no existiesen, tampoco existiria el concepto a partir del cual los designamos y
definimos. Por tanto, los universales no existen en lo real, sino Unicamente en el concepto
posteriormente abstraido (universalia post rem).



37

2.3 San Anselmo de Canterbury o de Aosta, el Doctor Magnificus:
siglo X1 (1033-1109)

2.3.1 Vida

El siglo XI es testigo del fortalecimiento espiritual y material de la civilizacién europea.
Asciende el indice de poblacion, la economia se fortalece y la cultura despierta con la
nueva primavera. Los caminos de Europa estan transitados por hombres nuevos. En estas
nuevas circunstancias es abolido el yugo de las investiduras que esposaba a la Iglesia. Un
célebre hijo suyo, Anselmo de Aosta, de la familia benedictina, se convirtio en
representante intelectual de la nueva manera de interpretar la fe cristiana con los
instrumentos racionales, llegando a convertirse en el «primer auténtico escolastico» en
sentido propio y en promotor de la nueva teologia especulativa.

Anselmo naci6 en Aosta, al norte de Italia, en 1033 o al inicio de 1034, en el seno de una
familia noble. Sus padres, de origen lombardo, se llamaban Gandulfo y Ermemberga.
Mientras la madre se esmeraba por dar al nifio una buena educacion civil y religiosa, el
padre mostraba mas bien desinterés y acritud. Al morir su madre, Anselmo abandona la
casa paterna para ser educado en diversos monasterios de Francia. Desde los 15 afios
Anselmo queria ser monje. No obstante la oposicion inicial sostenida por su padre durante
un largo tiempo, a los 27 afios ingresa al monasterio de Bec, Normandia —hoy el Piamonte—,
como regular benedictino. En aquel tiempo, esa regién estaba dominada por los ingleses.
En Bec, Anselmo fue primero monje, después prior y finalmente abad en 1078.

Ese periodo fue fecundo, especialmente porque entre los afios 1076-1077 escribi6 el
Monoligion y el Proslogion, o Soliloquio y Coloquio, sus obras mas célebres, —la primera
sobre la sabiduria de Dios y sobre algunas pruebas de inspiracion agustiniana sobre la
existencia de Dios, y la segunda, donde expone el insigne argumento «a simultaneox», mal
llamado ‘ontoldgico’, sobre la existencia de Dios—. A partir de 1078, le queda menos ocio
para sus estudios porque se ve obligado a desplazarse con frecuencia a otras abadias y
prioratos de Francia e Inglaterra. Su virtud y su sabiduria conquistan pronto la admiracion
de nobles y obispos ingleses, que le proponen para la sede arzobispal de Canterbury,
vacante por la defuncion del arzobispo Lanfranco.

En el afio 1093 fue designado como arzobispo de Canterbury, Inglaterra, a pesar de su
propia resistencia porque veia asi reducidas las posibilidades de mantenerse en la paz de la
contemplacion y del estudio. Luchd contra las investiduras manipuladas por el rey de
Inglaterra, primero fue Guillermo Il y Enrique | después. Guillermo le expuls6 desde 1097
hasta el afio 1100. En el afio 1098 asisti¢ al concilio de Bari, en Italia, congregado por el
papa Urbano Il con el fin de traer a la unidad de la Iglesia latina a quienes se habian
adherido al cisma de la Iglesia griega ocurrido desde el 1054 y protagonizado por el
patriarca de Constantinopla, Miguel Cerulario, que contaba numerosos adeptos en el sur de
Italia.



38

Cuando muere Guillermo, regresa a Canterbury y, no obstante los conflictos con el rey
sucesor Enrique I, que también le expulso entre los afios 1103-1105, Anselmo vuelve a su
sede y permanece practicamente ahi hasta su muerte, el 21 de abril de 1109, periodo en el
que meditaba acerca del origen del alma. Ya desde el S. XIII habia sido venerado como
santo, y el 1720 fue declarado doctor de la Iglesia. Fue el pensador méas destacado del siglo
X1y, en sentido estricto, el «escoléstico primogénito». Los anteriores son sencillamente
«pre-escolasticos». Su espiritu religioso se deja inspirar enteramente por la filosofia
agustiniana.

2.3.2 Obras

Entre sus obras destacan Monologium —o Soliloquio—, Proslogium —o Coloquio—, Dialogo
acerca de la Verdad, Dialogo acerca del profesor de gramética; Acerca de la
potestad e impotencia, de la posibilidad, la necesidad y la libertad; Acerca de la
concordia entre la presciencia, la predestinacion y la gracia de Dios con el libre
albedrio; ¢Por qué Dios se hizo hombre?, Acerca de la caida del diablo, Libro
acerca de la fe en la Trinidad, Carta acerca de la encarnacion del Verbo, Acerca
de la procesion del Espiritu Santo. Las ultimas son predominantemente de interés
teoldgico.

2.3.3 Doctrina

1) Relacién fe-razon. Anselmo sigue la tradicion inspirada por San Agustin y defiende que
fe y razon son complementarias y se mantienen en una sintesis. Sitta la fe como punto de
partida del conocimiento intelectual, por eso se le ha atribuido el lema: «Fides quaerens
intellectum»48, De hecho ése era el titulo que habia pensado darle a su segundo opusculo,
mientras que al primero le iba a rotular «Exemplum meditandi de ratione fidei»#°. Sin
embargo, a peticion del arzobispo Hugo de Lydn, cambi6 de plan y les titulo Monologion al
primero, y Proslogion al segundo, es decir, Soliloquio y Coloquio (alloquium)
respectivamente. Asi lo asienta él mismo al final del proemio del Proslogion. Y después,
escribe al final del primer capitulo de la misma obra:

“Non tento, domine, penetrare altitudinem tuam, quia nullatenus comparo illi
intellectum meum; sed desidero aliquatenus intelligere veritatem tuam, quam credit et
amat cor meum. Neque enim quaero intelligere ut credam, sed credo ut intelligam.
Nam et hoc credo: quia «nisi credidero, non intelligamy»”50,

48 ANSELMO DE CANTERBURY, Santo, Proslogion, proemio. El texto latino procede de la pagina
www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost11/Anselmus/ans_prop.html. [=“La fe que busca al
intelecto”]. La traduccion es mia.

49 [=“Ejemplo de como hay que meditar con la razén acerca de la fe].

50 Ibid., cap. I. www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost11/Anselmus/ans_prol.html#cl. [=“No
intento, Sefior, penetrar tu grandeza, porque de ninguna manera mi intelecto se equipara con ella; pero
deseo hasta cierto punto intelegir tu verdad, a la que cree y ama mi corazén. En efecto, no busco intelegir



39

La Gltima frase parece ser deudora de Agustin y remotamente de Isaias. También, como es
evidente, el célebre lema medieval —«Credo ut intellegam, intellego ut credam»°1- esta
presente en Anselmo, aunque éste enfatiza decididamente el primer binomio en el cual la fe
es sin duda el punto de partida. En cambio, sera Pedro Abelardo quien privilegie el
segundo. Por su parte, Anselmo oscila equilibradamente entre la fe y el intelecto, siempre
en tensién completiva. El intellectus anselmiano es estético porque estd animado
fundamentalmente por la pulcritud de las verdades de fe, que es considerada el punto de
partida privilegiado para poder intelegir. Asi pues, anque solo dos veces aparece la palabra
«filosofia» en la obra de Anselmo, sin embargo, casi todos sus escritos pueden ser
considerados filosoficos, incluso los teoldgicos, especialmente debido a su constante
esfuerzo argumentativo en el uso del intellectus.

En otras palabras, la tarea especulativa de Anselmo consiste simplemente en descifrar con
la inteligencia lo que ya es asentido por la fe, para que la revelacion no se imponga
exclusivamente a ciegas por la sola autoridad de Dios o de la Biblia, sino que también
seduzca con el esplendor de la inteligencia razonable. jQué lejos de Anselmo estan aquellos
que hoy prefieren apelar filolégicamente al sélo texto, como U(nico tribunal de
razonabilidad, sin duda porque en su formacion les faltdé un estudio mas serio de la
filosofia! jCon razon se ha hablado de una protestantizacion de los estudios catélicos de la
Sagrada Escritura! Mientras siga faltdndoles filosofia, este rasgo de la catolicidad de
Anselmo seguira brillando por su ausencia.

2) Existencia de Dios. La fe es el punto de partida de la filosofia anselmiana, y la cuestion
de Dios es su centro tematico que unifica toda su especulacién. Respecto a Dios distingue
entre un discurso acerca de su existencia y uno sobre su esencia o naturaleza. En relacion
con la existencia de Dios desarrolla en el Monologion algunas pruebas aposteriori de
inspiracion agustiniana. En cambio, en el Proslogion utiliza una via a priori, tipica de su
argumento «a simultaneo» u ‘ontologico’, asi denominado impropiamente. Para sorpresa de
algunos, asi como Agustin también Anselmo utiliza tanto argumentacion a posteriori como
a priori, no obstante que en la historia la segunda es la Unica que a veces les ha sido
remitida.

2a) Las pruebas a posteriori desarrolladas por Anselmo en el Monologion son cuatro:

v 1%) A partir de los bienes de las cosas se descubre que debe existir la Bondad absoluta
en virtud de la cual todas las demés cosas son buenas. Esa Bondad absoluta es Dios.

v 2%) A partir de la grandeza cualitativa o excelencia de los entes se descubre la necesidad
de una Excelencia suprema que participe gradualmente su perfeccion. El final del
primer capitulo del Monologion concluye asi respecto Dios, que es la Bondad absoluta
y la excelencia suprema:

para creer, sino que creo para intelegir. Pues incluso por esto creo: porque «si no habré creido, no {podria}
intelegir»”’]. La traduccién es mia.
51 Creo para entender, entiendo para creer.



40

“Illud itaque solum est summe bonum, quod solum est per se bonum. Id enim
summum est, quod sic supereminet aliis, ut nec par habeat, nec praestantius. Sed quod
est summe bonum, est etiam summe magnum. Est igitur unum aliquid summe
magnum et summe bonum, id est summum omnium quae sunt52,

v' 3?) La tercera prueba parte del hecho de la existencia y penetra el enigma de todo lo
existente en general que exige un Ser supremo existente. Anselmo formula su
argumento en los siguientes términos:

“[...] quidquid est, per unum aliquid videtur esse. Omne namque quod est, aut est per
aliquid aut per nihil. Sed nihil est per nihil. [...] Verius ergo per ipsum unum cuncta
sunt, quam per plura, quae sine eo uno esse non possunt. [...] necesse est unum illud
esse, per quod sunt cuncta quae sunt. Quoniam ergo cuncta quae sunt, sunt per ipsum
unum, proculdubio et ipsum unum est per seipsum. Quaecumgue igitur alia sunt, sunt
per aliud, et ipsum solum per seipsum™>3,

v 48) La ultima prueba a posteriori parte de las perfecciones graduadas de los entes y va
en busqueda de una perfeccion primera y absoluta a la que se le pueda llamar «Dios».
Anselmo argumenta de la siguiente manera:

“Si quis intendat rerum naturas, velit nolit sentit non eas omnes contineri una dignitatis
paritate, sed quasdam earum distingui graduum imparitate. [...] Est igitur ex
necessitate aliqua natura, quae sic est [...] superior, ut nulla sit cui ordinetur inferior.
[...] Restat igitur unam et solam aliqguam naturam esse, quae sic est aliis superior, ut
nullo sit inferior>4,

52 |d., Monologion, cap. 1. El texto latino procede de la pagina de la Biblioteca Augustana de la Univ. de
Augsburg www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost11/Anselmus/ans_mocl.html. [= “Asi pues,
s6lo aquél es supremamente el bien, porque sélo {éI} es bueno por si. El, en efecto, es supremo, porque de
ese modo sobrepasa a los otros, de modo que no tenga {otro} igual, ni preeminente. Con todo, lo que es
supremamente bueno, es también supremamente excelso. Por consiguiente, existe uno solo {que es}
supremamente excelso y supremamente bueno, €l es lo supremo de todas las cosas que existen”. La
traduccion es mia.

53 Ibid., cap. Ill. El texto latino procede de la pagina de la Biblioteca Augustana de la Universidad de
Augsburg www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspostl 1/Anselmus/ans_moc1.html. [=“Todo lo que
existe, parece existir por uno solo. Efectivamente, todo lo que existe, o es {causado} por algo o por nada.
Pero nada es {causado} por la nada. {...}. Luego, {es} méas veraz que por uno mismo existan todas las
cosas en conjunto, que por varios {principios}, los cuales sin ese uno no podrian existir. {...} Debe ser
necesario que aquel uno exista, por el cual son {causadas} todas las cosas que existen en conjunto. Luego,
puesto que todas las cosas que existen en conjunto, existen por un mismo {principio}, sin duda alguna
también el mismo uno existe por si mismo. Por consiguiente, cualesquiera otras que existen, son
{causadas} por otro, y s6lo {hay uno} mismo {que existe} por si mismo™]. La traduccion es mia.

54 Ibid., cap. IV. El texto latino procede de la pagina de la Biblioteca Augustana de la Universidad de
Augsburg www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost11/Anselmus/ans_mocl.html. [=“Si alguien se
dirige a las naturalezas de las cosas, quiera 0 no quiera, percibe que todas ellas no contienen una
equivalencia de dignidad, sino que la divergencia de grados entre ellas las distingue. {...} Por consiguiente
por necesidad existe alguna naturaleza, que de esta manera es {...} superior para que dicha {naturaleza no}



41

“Quare est quaecdam natura vel substantia vel essentia, quae per se est bona et magna,
et per se est hoc quod est, et per quam est, quidquid vere aut bonum aut magnum aut
aliquid est, et quae est summum bonum, summum magnum, summum ens Sive
subsistens, id est summum omnium quae sunt”°,

En este punto, Anselmo se inspira en la nocion boeciana de Dios en cuanto bien supremo,
en la concepcion agustiniana de Dios considerado como «bien de todo bien»®6, y
remotamente en la idea platonica del Bien.

Obviamente, por lo dicho con anterioridad, Anselmo privilegia la via de las perfecciones
graduadas, especialmente en los dos primeros incisos y en el cuarto. El tercero, en cambio,
anticipa la reflexion que explicitara Maurice Blondel en el siglo XX. Por otra parte, las
cuatro pruebas del Monologion pudieran parecer tortuosas a algunos lectores. Por eso,
Anselmo emprendid en el Proslogion un nuevo camino, de caracter a priori, que como la
vivida luz de un relampago permitiese intuir de modo inmediato la existencia de Dios.

2b) La prueba a priori desarrollada por Anselmo en el Proslogion:

Para mostrar la existencia de Dios, Anselmo formula el argumento «a simultaneo»,
inadecuadamente llamado ‘ontologico’. Se trata de una demostracion «a priori». Anselmo
define a Dios como el ser «mayor que el cual no se puede pensar» (Id quo magis cogitari
non potest>’, o también aliquid quo maius cogitari non potest8). Si Dios es el ser mayor
que existe, tendra que existir no sélo como idea en nuestro pensamiento, sino también en la
realidad, ya que, si no existiera en la realidad, ya no seria el ser mayor ni el mas perfecto.
Por tanto, si tenemos la idea de Dios en el pensamiento hemos de aceptar que Dios
necesariamente existe en la realidad.

En efecto, Anselmo razona asi: Si el ateo piensa en Dios, entonces éste existe en su
intelecto y no se puede negar su existencia. Sin embargo, el ateo pretende negar que Dios
exista como realidad, y en esto consiste precisamente su propia contradiccion porque piensa
en Dios como el ser «mayor que el cual no se puede pensar». Y por tanto, para ser tal tiene
que existir realmente, no sélo como idea. De lo contrario no seria el mayor que se puede
pensar. Anselmo considera, pues, que ni siquiera el ateo ni el insensato puede resistirse
razonablemente a este argumento. Veamos el mismo texto del Proslogion:

sea subordinada a nada inferior. Por consiguiente, debe quedar alguna sola y Unica naturaleza, que de esta
manera es superior a las otras, de modo que sea inferior a nada”.]. La traduccion es mia.

55 Ibidem. [=“Por lo cual, existe una sola naturaleza o substancia o esencia, que por si es buena y excelsa,
porque ésta existe y es por si, y por la cual existe, todo lo que es verdadero o bueno o excelso o algo
{=existente}, y la cual es el supremo bien, la suprema excelencia, el supremo ente o subsistente, él es
supremo entre todas las cosas que existen”]. La traduccién es mia.

56 «Bonum omnis boni».

571d., Proslogion, cap. I y IV. En éste tltimo, escribe explicitamente: “Deus enim est id quo maius cogitari

non potest”. [=“En efecto, Dios es el {ser} mayor que el cual no se puede pensar”]. La traduccién es mia.

58 Ibid., cap. III.



42

“Quo utique sic vere est, ut nec cogitari possit non esse. [...] Sic ergo vere est aliquid
guo maius cogitari non potest, ut nec cogitari possit non esse. Et hoc es tu, domine
deus noster™9. “Quod qui bene intelligit, utique intelligit id ipsum sic esse, ut nec
cogitatione queat non esse. Qui ergo intelligit sic esse deum, nequit eum non esse
cogitare™60,

Por lo anterior, se trata de un argumento «a simultaneo» porque la existencia de Dios se
halla incluida en la idea de Dios al mismo tiempo. Y se le llama impropiamente argumento
‘ontolégico’ porque de la idea de Dios se deduce su existencia pasando acriticamente del
plano de la definicion esencial a la existencia ontica. En realidad no es ontoldgico en
sentido estricto porque Dios no es un ente entre otros entes, acerca del cual haya que
demostrar inexorable y concluyentemente su existencia, al estilo de una operacion empirica
0 matematica.

El argumento de Anselmo ha sido criticado y defendido en la historia de la filosofia. En su
mismo tiempo, un discipulo de Anselmo, el monje Gaunilon lo refuté porque descansa
totalmente en el «concepto» del ser sumamente perfecto, y no basta con poseer una idea
para asegurar ésta existe objetivamente como real. Para ejemplificar su postura se
imaginaba una isla paradisiaca, que no por ser perfecta tiene que existir.

Sin embargo, Anselmo, que estaba convencido por su fe religiosa de que a Dios le
pertenece esencialmente existir le responde a Gaunilén con su Libro apologético que
también se conoce como la Respuesta de Anselmo a las objeciones de Gaunilén o Apologia
contra Gaunildn, y suele incluirse al final del Proslogion. Ahi replicé que la objecién de
Gaunilon no es adecuada porque la isla paradisiaca no es el ser «mayor que el cual no se
puede pensar», y que, por tanto, el argumento so6lo es valido cuando se aplica a Dios, que si
lo es.

No obstante, en la posteridad se impugnara, al argumento de Anselmo, el paso acritico
entre ser y pensar que se debe a la tendencia platonizante de dicho pensador. Asi pues,
ademas de Gaunildn, el argumento ha sido criticado por Tomas de Aquino y por Kant en su
aspecto légico-racional, porque confunde el plano de la esencia con el de la existencia. No
obstante, por su parte fue aceptado por Buenaventura, Duns Escoto, y reformulado por
Descartes, Leibniz y Hegel. En el siglo XX ha sido reinterpretado por Karl Barth, Bertrand
Russell y Norman Malcolm. Por ejemplo, Barth precisa que el objetivo de Anselmo no era
«probar» sino «inteligir»; y Russell considera que un argumento que posee una historia tan

59 |bidem. Procede de www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost11/Anselmus/ans_prol.html. [=“Asi,
hasta tal punto es ciertamente verdadero, de modo que no se puede pensar que {Dios} no existe. {...}
Luego asi, existe verdaderamente alguien mayor que el cual no se puede pensar, de modo que no se puede
pensar que no existe. Y este eres ti, Sefior Dios nuestro”]. La traduccion es mia.

60 Ibid., cap. V. Procede de www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost11/Anselmus/ans_prol.html.
[=“Por lo cual, quien intelige bien, ciertamente él mismo intelige asi al ser {divino}, de modo que no sea
capaz de pensar que no existe. Luego, quien intelige asi la existencia de Dios, él no es capaz de pensar que
no existe”]. La traduccion es mia.



43

ilustre debe ser tratado con respeto intelectual por su originalidad y sagacidad. Y,
finalmente, Malcolm sostiene que la existencia de Dios debe ser I6gicamente necesaria o
I6gicamente imposible. Segun él, el argumento de Anselmo es refutable s6lo si la nocion de
Dios es autocontradictoria o si carece de sentido. Si se acepta que no es absurda desde el
punto de vista 16gico —e incluso el ateo asi lo considera—, entonces Dios necesariamente
existe®l,

Habria que agregar criticamente a la opinion de Malcolm, lo siguiente: Si, en ese caso Dios
necesariamente existe..., pero s6lo como idea, porque el mismo Malcolm lo Unico que
justifica es la existencia de la nocion de Dios como no autocontradictoria y como idea con
sentido. Sin embargo, aunque ésta estuviera plena de sentido, eso no demuestra de modo
inexorable y concluyente que exista como real.

En suma, hay que decir que a Dios no hay que demostrarlo; hay que mostrarlo. No basta
probar su existencia, hay que probarlo a EIl. Asi pues, si alguien te pide una prueba, dale la
prueba.

3) La moralidad. Segun Anselmo, la libertad se ejerce en la capacidad de actuar con
rectitud o justicia, es decir, queriendo voluntariamente el bien. Por tanto, sélo es libre quien
obra por puro amor a lo que es correcto. En efecto, para ser libre hay que buscar lo correcto
por amor a la rectitud y no por otros motivos. En este punto, la filosofia anselmiana de la
moralidad deviene un anticipo kantiano en el seno del Medioevo.

2.4 El siglo XII

Durante el siglo XII se radicaliza la problemética en torno a los univesales, ya explicada
sisteméaticamente en el inciso 2.2, especialemente porque Pedro Abelardo le dio un matiz
subjetivista al nominalismo exagerado o terminismo de Roscelin de Compiegne. También
en la misma época se intensifica la labor de traduccion de mdltiples obras griegas al latin, e
incluso de los filésofos arabes mas representativos. En este contexto, Francia se convierte
en el centro cultural del momento. Entre los focos culturales mas representativos del siglo
XII destacan las Escuelas de Chartres y de San Victor. Ademas, a mediados de siglo
destaca la figura de Pedro Lombardo, especialmente por su célebre obra llamada las
Sentencias. A continuacion se desarrolla cada uno de estos aportes.

2.4.1 Pedro Abelardo (1079-1142): el subjetivismo medieval

2.4.1.1Vida

61 Cfr., REALE, Giovanni, coaut., Historia del pensamiento filoséfico y cientifico (Herder, Barcelona 1995°)
434,



44

Pedro Abelardo, la figura més prestigiosa del siglo XII, naci6 en Le Pallet, cerca de Nantes,
en el afio 1079, al occidente atlantico de Francia. Fue discipulo de Roscelin de Compiégne,
de Guillermo de Champeaux y de Anselmo de Laon. Estudié en Paris el trivium y el
cuadrivium. Con esto se hallé ya en posesion de la enciclopedia de aquellos tiempos. Ante
sus maestros se mantuvo siempre critico, especialmente animado por su propio carécter
altivo. En su autobiografia, narrada en la Epistola | e intitulada Historia de mis
calamidades, se considera a si mismo como un discipulo molestisimo. Satiriza la figura de
uno de sus profesores por tener vacio el pensamiento a tal punto que es «semejante al
fuego, que al encenderse, llena la casa de humo pero no da luz». Se cree que «Abailard»
procede de un apodo de Pedro, tal vez derivado de «léche-lard», es decir «lame-lardo» o
«lame-tocino». jQué extrafio!

Después de dos intentos, por fin logré inaugurar una escuela propia en Paris que se
convirtié en un club para sus admiradores. Fue catedratico en la escuela libre de Notre
Dame, a la cual acudia la juventud estudiosa mas selecta de toda Europa. Por todas partes
se hablaba de él. La misma Roma llegd a enviarle alumnos. En su regazo se educaron dos
que en el futuro llegarian a ser papas —Alejandro 11l y Celestino Il-, Juan de Salisbury,
Pedro Lombardo y el jurista Graciano. Paris le habia adoptado por hijo suyo y le
consideraba como su lumbrera mas fulgente. Se enorgullecia de poseer a Abelardo y
celebraba undnimemente este nombre.

De este periodo se ha hecho célebre su romance con Eloisa, una joven escritora. Abelardo
era canonigo de la Catedral y profesor del claustro. A sus treita y seis afios conocio a
Eloisa. Se enamor6 de ella y la embarazé. Fulberto, el tio de Eloisa, dominado por el odio
contra Abelardo lo mutil6. Por este crimen Fulberto, que era candnigo, fue desterrado de
Paris y se le confiscaron todos sus bienes. Como las leyes candnicas incapacitaban a
Abelardo para ejercer los oficios eclesiasticos, ingresé como fraile en el monasterio de San
Dionisio, mientras Eloisa se hizo monja en el convento de Argenteuil. Ambos consagraron
su vida a Dios.

Los discipulos de Abelardo convencieron a su maestro de que reanudase sus lecciones: él
accedio por ultimo y abrié en San Dionisio su catedra. Después se trasladd Saint-Ayoul.
Asi se renovaron los triunfos y las glorias de Abelardo, cuyo resultado fue despertar
envidias y producir celos en los demés maestros. Abelardo se creaba enemigos
deliberadamente sélo por el placer de desafiarlos. A final de cuentas, la rivalidad contra €l
hara que dos concilios regionales condenen algunas de sus doctrinas. Veamos la manera.

Cuando en 1121 el concilio de Soissons condeno algunas de sus doctrinas la confusion fue
tan grande que Abelardo no pudo hacerse oir en la asamblea. Entonces el acusado comenzo
a recitar el credo; pero el ruido y el tumulto crecieron hasta el punto de ahogar por
completo la voz del temido polemista. Entonces Abelardo llord de indignacién y de rabia y,
sin haber sido oido, fue condenado a varios dias de carcel y a quemar por su propia mano la
Introduccion a la teologia, el libro que habia motivado tal castigo.



45

Las suspicacias, los recelos y las envidias no cesaron de perseguirlo. Cualquier novedad de
Abelardo les parecia sospechosa de herejia. En ocasiones sentia ganas de huir
definitivamente de los paises catdlicos, y refugiarse en un pais de idolatras, viviendo como
cristiano entre los enemigos de Cristo, porque tal vez podria encontrarar alli méas caridad.
Después, Bernardo de Clairvaux le denuncio ante la Santa Sede como «perseguidor de la fe,
enemigo de la cruz, monje por fuera, hereje por dentro y culebra tortuosa que sale de su
cavernan.

En 1140 se convocd un nuevo concilio en Sens contra Abelardo, en el que Bernardo funjia
como acusador. No obstantes las sucesivas condenas del concilio y del Papa contra
Abelardo, despules apela al Papa en busqueda de un juicio mas equitativo y se dirige a
Roma para recibir el veredicto. En el transcurso fue retenido por Pedro el Venerable en la
abadia de Cluny. Gracias a €l obtuvo el perdén por parte del Papa gracias al mismo abad,
quien incluso hasta lleg6 a reconciliar a Abelardo con Bernardo. Después enferma y se
traslada al priorato de San Marcelo, cerca de Chalons. Ahi muere en el afio 1142.

Eloisa solicitd los restos mortales de Abelardo, quien en una de sus cartas se los habia
ofrecido con estas palabras: «Entonces me veras, no para derramar lagrimas, que ya no sera
tiempo: viértelas ahora para apagar en ellas ardores criminales: entonces me veras, para
fortificar tu piedad con el horror de un cadaver, y mi muerte, mas elocuente que yo, te dira
qué es lo que se ama cuando se ama a un hombre». Eloisa se hizo cargo de los funerales y
Pedro el Venerable inscribi6 en el epitafio de su tumba: «Sdcrates de Francia, supremo
Platén de Occidente, moderno Aristoteles [...]; genio multiforme, penetrante y agudo; todo
lo superaba con la fuerza de la razon y el arte de la palabra: éste era Abelardo». Veinte afios
después muere también Eloisa, quien por su propia voluntad fue enterrada en la misma
tumba de Abelardo.

Abelardo representa «la vertiente alternativa del Medioevo» altamente humanista,
innovadora y contestaria. En la posteridad su marcada influencia estara determianda por el
método del «si y no» —0 «si por esto, no por aquello»—, por la literatura sentencista y sus
comentarios. En otras palabras, el método escolastico de las grandes universidades se lo
debe el siglo X111l a Pedro Abelardo.

2.4.1.2 Obras

Suelen clasificarse en escritos l6gicos, éticos y teologicos. Los principales son los
siguientes. a) En primer lugar sus cuatro logicas: Introducciones para los parvulos
o0 principiantes, Logica para los avanzados, Logica a peticion de nuestros colegas y
Dialéctica —su logica principal-; ademas, hay que mencionar Introducciones
dialécticas y Acerca de los conceptosé2. b) Etica o condcete a ti mismo, Dialogo
entre judios, filésofos y cristianos. ¢) Introduccion a la teologia, Teologia cristiana
acerca del sumo bien. Ademas escribié Sermones, Poemas y miscelanea que

62 E| texto latino de esta Gltimas obra se encuentra en www.abaelard.de/abaelard/Main.htm.



46

incluye —himnos y secuencias—, y un Epistolario, donde se compila su
correspondecia con Eloisa y su primera epistola autobiografica llamada Historia de
mis calamidades, cuyo titulo alternativo es Consejos para su amigo®3. Entre todos
estos escritos descuella indiscutiblemente su insigne Sic et non, que servira de base
para el método escolastico.

2.4.1.3 Doctrina

1) Método heuristico y teoria hermenéutica. Su aporte metodoldgico méas importante es
su obra Sic et non, donde enfrenta dialécticamente las autoridades opuestas. Su intencion no
es escéptica, sino mostrar los problemas que necesitan una ulterior profundizacion. Esto
ejercerd un influjo enorme en el método escolastico de las «disputationes». Abelardo se
adelanta a su compatriota Descartes sosteniendo el siguiente principio heuristico: «la
investigacion se emprende con el estimulo de la duda, y por medio de la investigacion se
llega al conocimiento de la verdad». La duda, en cuanto punto de partida, es una duda
metddica con intencionalidad critica.

Para sobrepasar la duda Abelardo sigue una primera regla que consiste en «un analisis
historico linglistico de los términos de un texto», porque reconoce que algunos elementos
nos obstaculizan la comprension inteligente de un texto. Respecto a esta inteligencia
comprensiva escribe en el prélogo del Sic et non: “ad quam nos maxime pervenire impedit
inusitatus locutionis modus ac plerumque earumdem vocum significatio diversa’¢4.

La segunda regla exige comprobar la autoria auténtica del texto de cara a todo documento
falso o falsificado. La tercera prescribe la necesidad de un analisis comparativo entre
aquellos textos dudosos y los que son auténticos utilizando éstos como canon y marco
interpretativo de las opiniones de un autor. Y la cuarta regla insiste en la necesidad de
distinguir entre la doctrina de un autor y la opinion personal al respecto.

Estas reglas exegéticas son una anticipacion de los modernos métodos de critica literararia
que, no obstante, y asi lo reconoce Abelardo, no solucionan todos los problemas de
interpretacion de un texto, sea biblico, patristico, teolégico o filoséfico. Habria que
reconocer por nuestra parte, que solo la hermenéutica contemporanea lograra presentar un
marco tedrico mas completo, mostrando que la exégesis es insuficiente. Abelardo ya era
consciente de ello.

2) La dialéctica es la logica en ejercicio. No se debe reducir a la simple habilidad sofistica
porque degeneraria su auténtica funcion. La dialéctica implica una filosofia del lenguaje o,
mas precisamente, una filosofia del discurso para argumentar, disertar y discernir. La
dialéctica necesita sostener una referencia de los términos linglisticos con lo real, es decir,

63 El texto latino puede consultarse en www.thelatinlibrary.com/abelard.historia.html

64 PEDRO ABELARDO, Sic et non, prologus. El texto latino procede de su pagina oficial alemana
www.abaelard.de/abaelard/Main.htm. [=“La forma inusual de una locucién y a menudo el significado
equivoco de los mismos términos nos impide arribar optimamente a ella”].



47

un nexo semantico o significacion. Dentro de este contexto abordd la cuestion de los
universales, preguntandose ¢queé relacion hay entre «voces et res», es decir, entre términos
linglisticos y lo real?

3) El problema de los universales: el subjetivismo medieval de Abelardo. Segun él un
universal es lo que abstraemos y conceptualizamos post rem, es decir, lo universal no esta
en los entes individuales, sino en los conceptos abstraidos por el sujeto. La esencia es
producto del intelecto humano, no existe en lo real. En efecto, cuando Abelardo responde a
la pregunta sobre qué relacion hay entre «voces et res», se resiste a identificar simplemente
«VOX et res» pero también supera el terminismo o ‘nominalismo exagerado’ de su maestro
Roscelin de Compiégne. Sin embargo, su ‘realismo critico’ se convierte en un
constructivismo subjetivo, segun el cual los universales son construcciones linguisticas
generadas por el intelecto por medio de un proceso abstractivo. Abelardo les llama
discursos mentales o «sermones». Con ellos significamos los individuos reales. Contra
Roscelin, considera que los conceptos no son flatus vocis, es decir no son términos vanos o
palabras vacias de contenido, sino construcciones linguisticas, es decir interpretciones
subjetivas y opiniones nuestras acerca de lo real, que es individual. La solucion
filo/nominalista de Abelardo deja la perspectiva abierta para el nominalismo mitigado o
conceptualismo de Ockham. En su momento, Abelardo se convirtié en el duefio del terreno
filosofico y se le reconocié como el ‘maestro de la dialéctica’.

4) «Intellectus quaerens fidem». Asi podria sintetizarse la actitud de Abelardo respecto al
tema de la relacion entre fe y razén. En efecto, en este tema las tres posturas basicas del
Medioevo estarian representadas por Anselmo y Abelardo en los extremos opuestos, y
Tomas en el centro conciliador. El valor que Abelardo reconoce a la dialéctica implica
conceder privilegios al intelecto critico y argumentativo, es decir, una razon critica, aunque
todavia sin hacer una critica de la razon al estilo kantiano. Sin profanar el misterio,
Abelardo queria hacerlo inteligible para que a los demas les fuera mas facil creer en él,
aunque sin aspirar un examen exhaustivo de su contenido revelado. Por ello, Abelardo
distingue entre «intellegere» y «comprehendere», y delimita su tarea asi: s6lo busca
inteligir la fe, no comprehenderla exhaustivamente.

Si el intelecto busca creer, entonces también se puede sostener «intellego ut credam» como
rasgo especifico de la filosofia de Abelardo. En cambio, la postura de Anselmo abandera el
slogan «credo ut intellegam». Abelardo estd muy lejos de la postura sefialada en el siglo XI
por Pedro Damiano: «philosophia ancilla theologiae». Para Abelardo, la filosofia no es
sirvienta sino una aliada auxiliar de la teologia porque el intelegir facilita el creer. Asi pues,
la filosofia es aliada auxiliar porque puede allanar los obstaculos de modo que la fe sea mas
facilmente aceptable para aquellos que piden razones. Sin embargo, el contenido de la fe
procede de la revelacion y la filosofia no puede aportar explicaciones exhaustivas ni
definientes respecto a los contenidos de la fe. Al respecto, ninguna explicacion humana es
definitiva ni concluyente, asi proceda de los fildsofos o tedlogos, aunque ciertamente entre
las diversas explicaciones hay algunas que estan mas y otras menos autorizadas.



48

5) La conciencia y la intencién. Fiel a su postura subjetivista procedente de su
constructivismo linguistico, la etica abelardiana esta centrada en el eje de la conciencia y de
la intencion subjetiva, a partir de las cuales se juzgan las acciones como buenas o como
malas. Asi pues, considera que una accion es llamada buena, no porque contenga algo
bueno, sino porque procede de una intencion buena. Abelardo estd entrafiablemente
convencido de que el mal moral no radica en los deseos de la voluntad humana, sino en el
consentimiento inmoral de tales deseos. ;Con que fin acentla Abelardo el aspecto
intencional de las acciones morales? La finalidad es triple: a) superar el legalismo
objetivista de los Libros penitenciales que eran como recetarios de lo bueno y lo malo; b)
evitar las exageraciones de quienes consideraban la naturaleza humana como
estructuralmente corrompida por la concupiscencia; ¢) y combatir la costumbre superficial
de emitir juicios temerarios 0 al menos apresurados acerca de las acciones de los demas.

Abelardo tenia razdn al esforzarse por sefialar la dimension subjetiva de la moralidad. No
obstante, descuida el desarrollo explicativo de la dimension objetiva de la misma. Ambos
aspectos son importantes para una reflexion integral de la ética filoséfica fundamental.
Cuando una ética se refugia solo en la intencion y en la conciencia solitaria necesariamente
tropieza en el subjetivismo ético-moral. Y dado que Abelardo no le da la importancia
suficiente a las acciones, se le puede advertir que la intencion sin la accién esta vacia. De
esta manera, Abelardo dispar6 impulsivamente contra el legalismo medieval, pero su
apresuramiento subjetivo desvié su disparo del blanco. No obstante, Abelardo intento
frenar el subjetivismo moral que se derivaba de su propuesta asegurando que «la intencion
no es buena simplemente por parecer buena, sino sélo si es realmente buena». ¢Cabria
interpretar esta frase dentro de su contexto gnoseolégico acerca de los universales como
una realidad construida linglisticamente? Parece que si.

2.4.2 La Escuela catedralicia de Chartres: el humanismo medieval

Aunqgue habia sido fundada por Fulberto de Chartres a fines del siglo X, fue hasta el siglo
XII cuando la Escuela de Chartres alcanz6 su periodo de esplendor, acontecimiento que
coincide con la época de la construccion de la célebre Catedral de aquella ciudad francesa.
Chartres se convirtio en el principal centro cultural del siglo XII. Los discipulos de esta
escuela catedralicia se dedicaron al estudio humanista de la literatura antigua (humanae
litterae)®s en las fuentes directas, es decir, en su idioma original, con predileccion por los
escritos de Platon, sobre todo por el Timeo, que les ayudo a interpretar platdnicamente el
libro del Génesis. Por ejemplo, consideran que la afirmacion «Dios cred el cielo y la tierra»
significa que él es el creador de todo, es decir, de los cautro elementos, a saber, aire, tierra,
fuego y agua.

65 Asi se le llam6 a la literatura clasica greco-latina, para distinguirla de las divinae litterae o sagradas
Escrituras.



49

Por otra parte, también se interesaron por las ciencias de la naturaleza con cierto influjo
aristotélico pero desde una posicion filosofica platdnica. Por ejemplo, se impulsé el estudio
de la Fisica de Aristoteles por su contenido relativo a las ciencias naturales aunque desde
un trasfondo platonizante. Incluso, se puede afirmar que esta escuela fue uno de los hitos
maés importantes para el desarrollo de la ciencia en el Medioevo, aunque también hay que
reconocer que la investigacion de la naturaleza es guiada por un interés teoldgico, mas que
empirico, porque les interesa descubrir los vinculos naturales de Dios con el mundo. Les
interesa explicar con el intelecto codmo se ha creado lo que la Biblia dice creyentemente que
se ha sido creado.

Los representantes mas sobresalientes de la escuela son: Bernardo de Chartres, Teodorico
de Chartres, Clarembaldo de Arrés, Guillermo de Conques y Juan de Salisbury, el méas
célebre. Estos fueron los adalides que lucharon contra algunos que ignoraban las fuerzas
naturales y querian impedir la investigacion para tener mas compafieros en su ignoracia.
Fue Bernardo, el fundador de la escuela, quien propuso la necesidad de montarse sobre los
hombros excelentes de los antiguos gigantes para contemplar un horizonte méas lejano y
amplio. Otros miembros de la escuela, obviamente con menor importancia, son Oton de
Frisinga, Almarico de Béne y David de Dinant.

* La importancia de esta escuela reside en que representa el
eslabon idealista entre Platon y Hegel.

2.4.3 Mistica y Escuela abacial de San Victor

2.4.3.1 Bernardo de Clairvaux (1091-1153): la mistica o metafisica de los
santos

Bernardo representa la rebelién contra la garrula [=necia, indiscreta] charlataneria de los
filésofos. Para Bernardo, el comienzo de la verdad no esta en el intelecto sino en la
humildad. La fe y la entrega sumisa son méas importantes que la dialéctica. La verdadera
filosofia esta en el amor a Cristo crucificado que representa la union plena con la sabiduria
de Dios. Segun é€l, hay tres estadios en el conocimiento de la verdad: «consideratio,
contemplatio, extasis».

Este enfoque mistico inspirara en la Modernidad lo que algunos han llamado «metafisica de
los santos», en la que se incluyen, por ejemplo, Eckhart, Juan Tauler, Enrique Suso,
Ruisbroeck el Admirable, Angela de Foligno, Juliana de Norwich, Catalina de Siena,
Catalina de Génova, Ignacio de Loyola, Francisco de Sales, Pierre de Berulle, Charles de
Condren, Fénelon y Caussade. A continuacién citamos algunas maximas®6 que proceden de
esta tendencia mentafisica:

66 Cfr. BALTHASAR, Hans Urs von, Herrlichkeit..., e.c., V, 53-134.



50

«Puesto que el dolor de Dios es la manifestacion de su gloria, los que sufren tienen su
gloria en la voluntad de Dios»

«La gloria no consiste en el ascensus del eros, sino en el encuentro del espiritu en su
humilde disponibilidad como ancilla Domini con el Hijo que desciende de lo alto».

«Ser un verdadero cristiano consiste en vivir puramente para la mayor gloria de Dios».

* El gran peligro de esta metafisica consiste en caer en la tentacion peitista y en
menospreciar la finitud humana a tal punto que el pequefio yo desaparece.
Por ello, esta tendencia metafisica no puede proponerse como la forma
definitiva de un estilo cristiano de reflexion filosofica.

2.4.3.2 Los victorinos: canonigos regulares agustinos de la abadia de San
Victor

Fue fundada por Guillermo de Champeaux como dependencia de la abadia de San Victor,
en las afueras de Paris. Su labor cultural estd impregnada de una espiritualidad que
promueve la contemplacién mistica del misterio de Dios, caracteristica que distingue a esta
escuela. Sus representantes mas insignes son los candnigos agustinos Hugo de San Victor y
Ricardo de San Victor, aquél ain mas que éste.

1) El Didascalicon fue la obra mas importate de Hugo de San Victor (1096-1141), el
descendiente de la familia real de Blankenburg en Sajonia. Dignos de mencidn son también
su Suma de sentencias y el Soliloquio acerca de la prenda del alma. Su teoria
hermenéutica invita a superar los extremos de una interpretacion superficial puramente
alegdrica y una interpretacion literalista. La primera por subjetivista y la segunda porque
ademas resultaria mortal. Y agrega: “eum qui solam sequitur litteram diu sine errore non
posse incedere”67.

La cuestion acerca de la existencia de Dios puede ser respondida si se descubre que “todo
este mundo sensible es como un libro escrito por el dedo de Dios”8, de modo que “omnis
natura Deum loquitur, omnis natura hominem docet, omnis natura rationem parit, et nihil in
universitate infecundum est’69.

67 HUGO DE SAN VICTOR, Didascalicon, lib. VI, cap. 4. El texto latino procede la péagina
www.thelatinlibrary.com/hugo6.html. [=“El que se guie por la sola letra no puede marchar por largo tiempo
sin error”]. La traduccién es mia. Cfr. también www.intratext.com/IXT/LAT0506/_P2J.HTM.

68 REALE, Giovanni, coaut., Historia del pensamiento..., e. c., I, 441.

69 HUGO DE SAN VICTOR, Didascalicon, lib VI, cap. 5. El texto latino procede de la péagina
www.thelatinlibrary.com/hugo6.html. [=“Toda la natualeza proclama a Dios, toda la naturaleza instruye al
hombre, toda la naturaleza prepara a la razon, y nada en el universo es inatil”]. La traduccion es mia.



o1

Respecto a la relacion entre fe y razén, Hugo busca un acuerdo armonioso entre ambas pero
lo busca subordinando la filosofia a la teologia, y ésta a la mistica que le caracteriza. Asi,
resulta evidente la superioridad de la fe que desemboca en la contemplacion mistica de
Dios. Con este fin dividid en tres fases la vida contemplativa a las que llamo cogitatio,
meditatio et contemplatio. En la primera se descubre reflexivamente a Dios en la
naturaleza; en la segunda se encuentra meditativamnte a Dios en uno mismo, y en la ultima
se contempla al mismo Dios cara a cara.

2) La figura del escocés, Ricardo de San Victor (%1173), es inferior a la de Hugo. Le
sucedid como maestro acentuando los rasgos misticos de la escuela pero se mantuvo
basicamente en la misma linea de su antecesor. Sus principales obras son: el Benjamin
menor —también titulado Acerca del animo para la contemplacion—, Acerca del estado
interior del hombre y el Bejamin mayor —o Acerca de la gracia de la contemplacion—.

¢+ De consuno, los victorinos consideran que el amor y la humildad son el punto de
partida para buscar la verdad filosofica. Mientras los antidialécticos aseveran «es sin
provecho el estudio de la filosofia», por su parte, Hugo prescribe «apréndelo todo,
pronto veras que nada estorba». En definitiva la mistica de los victorinos alienta en
el Medioevo el estilo de comprensidn platonizante. Y para la posteridad el influjo de
Hugo en la filosofia y teologia subsiguientes es considerable. Por ejemplo, las
principales proposiciones de la bula Unam Sanctam de Bonifacio VIII, papa entre
1294-1303, estan tomadas de sus escritos.

2.4.4 Pedro Lombardo (1095 ca.-1160 ca.)

Nacid cerca de Novara, en Lombardia, Italia, en el afio 1095. Estudié en Bolonia, Reims, en
la escuela abacial de San Victor y en Paris —como discipulo de Abelardo cuyos escritos
estudiaba asiduamente—. Durante un tiempo se desempefié como profesor de teologia en la
escuela catedralicia de Notre Dame y después, en 1152, fue nombrado obispo, primero de
Beauvais y después de Paris en 1159. Probablemente muri6 al afio siguiente. Su obra mas
importante fue Los cuatro libros de las sentencias que representa el compendio de la
doctrina cristiana originada a partir de la Escritura y los Padres. No es una sintesis original
sino una compilacion comentada con sensato equilibrio entre fe y razén. En parte, esto
contribuyé al célebre éxito de sus Sentencias. De hecho, a Pedro Lombardo se le
reconocera como el Magister sententiarum.

No obstante hubo quien lo considero un dialéctico peligroso, pero el concilio de Letran 1V
—el duodécimo ecuménico—, aprobd su obra en 1215 y disip6 toda duda. Después de ello,
las Sentencias ensancharon su influencia hasta conquistar un puesto central en la
consolidacién de las Summae en cuanto sistematizacion completa y ordenada de la doctrina
catdlica biblica y patristica. No en vano, se hicieron tantos comentarios a las Sentencias de



52

Pedro Lombardo durante el resto del Medioevo, y se impuso como libro de texto en las
universidades europeas hasta el siglo XVI.

3. PLENITUD DE LA ESCOLASTICA: s. X111 (12 hrs.)

En el siglo XIIl hay un cambio significativo en el pensamiento europeo, especialmente
porque se acentla la valoracion del conocimiento cientifico de la realidad, la
experimentacion y la observacion empirica. Gracias a ello, la naturaleza es estudiada desde
la ciencia medieval incipiente, con especial énfasis en la fisica, geometria y matematicas.
En este contexto destacan las obras de Robert Grossetéte, Roger Bacon y Alberto Magno.

Asi pues, se revaloriza el mundo temporal y no s6lo el mundo divino, hasta que, en el siglo
XIV poco a poco ira desapareciendo la creencia en un unico sistema monolitico de
sabiduria. En el siglo XIII filosofia y teologia seran consideradas disciplinas autonomas,
hasta que en el siglo siguiente fe y razon se separen siguiendo las nuevas rutas renacentistas
y modernas.

Durante el siglo XIII se reestructuran las 6rdenes religiosas y aparecen protagénicamente
dos nuevas: franciscanos —representados por Buenaventura, Duns Escoto y Guillermo de
Ockham— y dominicos —dirigidos por Alberto Magno y Santo Tomas—. Estos Gltimos
incorporaron enfaticamente el aristotelismo sin desechar lo mas valioso de la tradicion
platénica y agustiniana. El nuevo aprecio por lo aristotélico tuvo como precedentes el
avicenismo y el averroismo latinos.

3.1 Avicenismo y averroismo latinos: aristotelismo platonizante
3.1.1 Avicenismo latino

«Avicena» (980-1037) es la latinizacion del verdadero nombre del filésofo musulmén Abi
‘Ali al-Husayn ‘Abd Allah bin "Ali bin Sina. A partir del siglo XII, se le llamo
simplemente Aven-Sena 0 Avicena.

Nacio en el afio 980, en Afsana, Turquestan, al occidente persa del Asia central, habitado
por los turcos. Ademas del Coran y las ciencias de su tiempo estudio a varios filésofos
antiguos, entre ellos Aristoteles, cuya Metafisica leyo 40 veces sin entenderla, hasta que
logré penetrar en ella gracias a los comentarios de Al-Farabi. Ademéas de sus estudios
enciclopédicos, se dedicé a la politica, cuyo ejercicio no estuvo excento de peligros.
Padecié durante casi toda su vida de una grave disenteria cronica; esta enfermedad le trajo
la muerte en el afio 1037. Parece que sus mejores obras las escribio en condiciones adversas




53

como la prision, durante las expediciones, por la noche cuando las tareas politicas le
dejaban un poco de sosiego.

Sus obras mas importantes son: Libro del canon de la medicina, Libro de la curacion,
Libro de la salvacion, Libro de los teoremas y de los avisos o Libro de las
directrices y advertencias, Libro del juicio imparcial, y su obra perdida La
ciencia oriental donde exponia su propio pensamiento al margen de los
comentarios hechos a Aristoteles. De esta obra solamente tenemos una parte
titulada Logica de los orientales. En su Libro de la curacion, en 18 volimenes
incluye la l6gica y la metafisica, entre otras disciplinas.

Su obra enciclopédica fue considerada el comentario a Aristétoles méas autorizado. De
hecho, su interpretacion platonizante del aristotelismo le convierte en un discipulo infiel del
Estagirita, y sin embargo tal infidelidad fue la clave de su éxito contundente porque el
monoteismo platonizante de Avicena le hizo muy digerible para los pensadores cristianos.

Otras tesis filosoficas de Avicena, muy apreciadas por los latinos, fueron las siguientes: la
distincion entre ente y esencia, la disimilitud entre el Unico ser necesario «Dios» y los
demads entes contingentes o ‘posibles’, y éstos estdn compuestos hilemorficamente, es decir,
por materia y forma. Sin embargo, ain reconociendo el valor de estas tesis especificas, lo
que verdaderamente asegur0 el éxito de Avicena, fue su esfuerzo por armonizar, en clave
platonizante, la filosofia aristotélica con el monoteismo religioso de su fe islamica. Hoy
ésta seria la ruta oportuna para la tarea filosofica de nuestro tiempo; sobre todo ahora que
parece que la teologia no cuenta con una propuesta filosofica que le dé estructura
especulativa.

3.1.2 Averroismo latino

Los latinos llamaron «Averroes» (1126 6 1128-1198) a Abu-I-Walid Muhammad ibn
Ahmad ibn Muhammad Ibn Rusd, el mas importante de los fildsofos musulmanes. Naci6 en
Cordoba, Esparia, en el afio 1126 que equivale al 520 de la Hégira islamica. Descendiente
de una familia prestigiosa de juristas o gadis y conocedor enciclopédico acerca de derecho,
medicina, astronomia y filosofia. El mismo Averroes fue gadi en Sevilla y Cérdoba. Una de
las Cruzadas fue el pretexto para que Averroes perdiera el favor real y se le desterrara
durante durante veintisiete meses en Lucerna. Unos pocos meses antes de su muerte se le
absolvid y murio en Marrakech, hoy al noroeste de Marruecos, en el afio 1198 que equivale
al 595 de la Hégira. Sin obstar su innegable actitud platonizante, habia sido el magno
comentador de Aristoteles a tal punto que el mismo Tomas de Aquino le llama simplemente
el «Commentator», lo cual no impide que también haya sido un célebre pensador original.

Sus obras filos6ficas mas importantes son: 1) Los Comentarios al Corpus aristotelicum que
incluyen los Comentarios menores (Yawami), los Comentarios medios (Taljisat)
y los Comentarios mayores (Tafsirat); 2) Los Comentarios a Ptolomeo, Alejandro



54

de Afrodisia, Nicolas de Damasco, Galeno, al-Farabi, Ibn Sina e Ibn Bayya; 3) y
el célebre Tahafut al-Tahafut o Destruccion de la Destruccion de la filosofia, de
al-Gazzali; 4) El tratado Acerca de la substantia del mundo, 5) y un Tratado
sobre el acuerdo entre filosofia y religion, que fue desconocido en el Medioevo.

En el aristotelismo de Avicena el platonismo es explicito, en cambio, en el de Averroes casi
es imperceptible para una mirada evanescente. Asi pues, con una confianza total en la
razon, el punto de partida de Averroes es lo real, lo natural y la materia. Fiel a Aristételes
asume la doctrina de la materia y la forma, y de la potencia y el acto. Motivado por el
monoteismo islamico acentda la presencia de Dios en el mundo. Dios es el primer motor
inmavil en cuanto no es movido por otro, pero eso no significa que sea absoluta inaccion
porque actia como causa final, no como causa efeciente.

La admiracion de Averroes por el Estagirita le llevo a escribir: «La doctrina de Aristoteles
coincide con la verdad suprema» y «nos fue concedido por la providencia divina». Ese era
el acuerdo que Averroes descubrid entre filosofia y religion. El pensamiento cristiano del
siglo XIII recoge la tarea iniciada por el filosofo arabe Averroes, quien realiz6 una sintesis
entre la filosofia de Aristdteles y la religion islamica monoteista. Esta fue la clave del éxito
de Averroes entre los cristianos, gracias al cual la filosofia arabe se impone en la
Universidad de Paris y nace una tendencia Ilamada averroismo latino, que incorpora dicho
aristotelismo. Las tres tesis averroistas controvertidas, que fueron fuentes de debates entre
los intelectuales y de preocupacion para las autoridades eclesiasticas, son las siguientes:

e El mundo no ha sido creado por Dios de la nada, sino que es eterno, porque si bien Dios
es el primer motor inmavil, sin embargo éste opera como causa final, no como causa
eficiente, y por lo tanto, no es creador, sino meta. Es evidente que Averroes ignora la
sintesis omnicomprensiva que fue propuesta por Escoto Eritugena en el siglo IX.

e El alma individual no es inmortal, s6lo lo es el intelecto agente universal y unico para
toda la humanidad. A esta Gltima afirmacion se le llama «monopsiquismo». ;Como hay
que interpretar esta tesis averroista? En un sentido aristotélico, es decir, que el intelecto
sea uno, sélo significa que las estructuras psicolégicas son comunes, y que la mente de
todos los hombres tiene que funcionar basicamente del mismo modo porque existe una
racionalidad universalizable.

e Teoria de la doble verdad: fe y razon encuentran verdades de naturaleza diferente. Hay
verdades validas para la fe aunque no lo sean para la razon, y otras validas para la razén
aunque no lo sean para la fe. En el fondo, Averroes reconocia que los principios
fundamentales de ambas son los mismos, y que las divergencias se debian a las
interpretaciones de dichos principios, de modo que no puede haber un descuerdo
substancial entre fe y razon. Sin embargo, cuando resulten incompatibles la fe debe
someterse a la razon. Las verdades de la fe coranica son simbolos imperfectos al alcance
de las mentes sencillas e ignorantes. Sus discipulos extremaron la postura de Averroes y
desarrollaron la teoria averroista de la «doble verdad», es decir, la existencia de una
verdad que es valida para la fe y otra distinta que es véalida para la razén. Asi pues, las
dos verdades son validas aunque sean contradictorias entre si.



55

Sobre este trasfondo doctrinal, las controversias eran inevitables porque negaban
convicciones cristianas centrales, a saber: la creacion, la vida eterna y el valor fundante de
la fe. Desde el punto de vista moral, a muchos les parecia mas peligrosa la segunda tesis
porque favorecia una compresién materialista de la vida humana y un hedonismo que se
sustrae de la responsabilidad de presentarse ante el juicio divino después de la muerte.

Estas tesis averroistas levantaron suspicacias de algunos. La descofianza afecto incluso a
algunos escritos aristotélicos. Sin embargo, la reflexién critica de algunos pensadores
cristianos iré4 disipando la sospecha antiaristotélica. A fin de cuentas, en el siglo XIII los
caminos se bifurcaron. Unos penetraron criticamente a fondo los escritos aristotélicos, no
sin un cierto aliento platonizante; tal es el caso de Toméas de Aquino. Otros, en cambio
siguieron la ruta agustiniana con ciertos tintes aristotélicos; Buenaventura es un insigne
ejemplo de ello.

3.2 Alta escolastica: esplendor

El siglo XIII fue testigo del periodo aureo de la teologia y filosofia medievales. El
esplendor de la Alta Escolastica se debi6 al aristotelismo platonizante, a la traduccion latina
de los escritos originales de Aristdteles, a las universidades medievales y a la investigacion
promovida en las drdenes religiosas.

3.2.1 Aristotelismo platonizante

Desde el siglo XII y hasta el XIII Aristoteles penetra en Occidente gracias a la
filosofia platonizante arabe y judia (via indirecta), y por las traducciones latinas de los
escritos griegos de Aristoteles (via ‘directa’).

3.2.1.1 Recepcion de la filosofia arabe y judia: aristotelismo platonizante

A) Fildsofos arabes:

e Al Farabi o Abu Nasr Muhammad Al-Farabi (870-950): Un gran pensador
mistico del sufismo islamico, traductor y comentador de Aristételes.

e Avicena o Ibn Sina o bin Sina (980-1037): Su gran merito fue el esfuerzo
por armonizar la filosofia aristotélica con el monoteismo religioso de su fe
islamica.

e Algazel o Abu Hamid Al-ghazali (1058-1111): Su tendencia aristotélica le
Ilevd a comentar al Estagirita, a Al Farabi y a Avicena.

e Averroes 0 Ibn Rusd (1126 6 1128-1198): No son sus tres tipicas tesis las
que determinaron su influencia, sino la sintesis que propuso entre la
filosofia de Aristdteles y la religion islamica monoteista.



56

B) Filésofos judios:

e Avicebrén, Avencebrol o Salomon Ibn Gebirol (1021-1050 6 1070): Postuld
un panteismo emanacionista y un hilemorfismo universal. Su obra mas
influyente fue la Fuente de la vida.

e Moisés Maimonides (1135-1204): Su obra principal es Guia de perplejos
para ayudar a aquéllos que se encuentran abrumados por los aparentes
conflictos entre razon y fe. Maimonides quiere mostrar que la filsofia y la
Biblia son conciliables. Influyé méas que Avicebrén.

C) Traducciones de los filosofos arabes y judios:

e Toledo fue la plataforma espiritual para la difusion de la filosofia arabe y
judia, dado que ahi se formd una escuela o collegium de traductores.

Las obras completas traducidas del arabe al latin suman un total de noventa y
dos titulos.

La filosofia arabe que asumi6 el Medioevo europeo fue en gran parte la
clasica filosofia griega traducida del arabe al latin. Asi pues, Occidente
recuperd la cosmovision aristotélica por la mediacion arabiga.

También en Toledo se comenzd la traduccion de los escritos desconocidos
de Aristoteles, del griego al latin, entre ellos estaban los diez primeros
libros de la Metafisica, y la «logica nova» constituida por los primeros y
segundos Analiticos, los Topicos y los Elencos sofisticos o Refutaciones
sofisticas.

Ademas se tradujeron algunas obras neoplatdnicas.

3.2.2 Traduccion directa del griego al latin de los escritos aristotélicos

En el primer tercio del siglo XIII ya se conocian en latin las traducciones integras de la
Metafisica, los Tratados de Logica, Acerca de la generacion, Acerca del cielo y los libros
naturales de la Fisica. Sin embargo, s6lo se conocian partes de los Metereoldgicos y de la
Etica a Nicomaco. Por tanto, no se conocian las obras completas de Aristoteles ni su
version original en griego.

* En la Alta Escolastica, supuestamente aristotélica, el platonismo agustiniano nunca fue
completamente desplazado. EI mismo Aristoteles miré el mundo real con ojos
platonicos. A Platon y Aristoteles se les debe aplicar una hermenéutica de
concordancia incluyente, mas que de mutua pugna inconciliable.

En 1210, un concilio provincial de Paris, habia prohibido la lectura de algunos escritos de
Aristoteles, prefiriendo la tradicional version platonizante. Sin embargo, la Universidad de
Paris impulso la investigacion de los escritos aristotélicos hasta lograr su avance triunfal. A
final de cuentas, en 1366 los legados del Papa exigieron el requisito de estudiar todos los
escritos aristotélicos para obtener la licencia eclesiastica con venia pontificia en la Facultad
de Artes de la Universidad de Paris.



S7

3.2.3 Las universidades medievales

Las universidades se fortalecieron, sobre todo en Paris, Bolonia, Salermo, Oxford, Orléans,
Cambridge, Padua, Napoles, Toulouse, Salamanca, Praga, Viena, Heidelberg, Erfurt y
Colonia. Aunque la Universidad de Bolonia fue cronologicamente la primera en ser
fundada, las mas importantes fueron la Universidad de Paris, que se convirtio en el
paradigma de las otras; y la Univerdad de Oxford, que conservo una tendencia empirica,
representada por Rogerio Bacon.

3.2.4. Las 6rdenes religiosas

Dos ordenes religiosas mendicantes impulsaron la investigacién en el Medioevo: los
franciscanos y los dominicos. Los primeros defienden la tradicion platonico-agustiniana;
los segundos, en cambio, la tradicion aristotélica. Los maximos representantes de ambas
escuelas son Buenaventura y Tomés de Aquino, respectivamente. Estas dos &rdenes
religiosas, las mas prestigiosas de la época, eligieron las ciudades como centro de su
actividad intelectual fortaleciendo la ensefianza y la investigacion en las universidades. Las
catedras devinieron los puntos de referencia mas autorizados de la intelectualidad medieval
debido a la seriedad y profundidad de su sabiduria. En efecto, se puede asegurar que el
siglo XIlI1 es el siglo de oro de los franciscanos y dominicos lidereados por Alberto Magno
y Tomas de Aquino, los segundos; y por Buenaventura de Bagnoregio y Juan Duns Escoto,
los primeros.

3.3 Franciscanos y dominicos

3.3.1 Alberto Magno, el Doctor Universalis (1193 6 1206-1280)
3.3.1.1 Vida

Alberto, cuyo nombre significa «de buena familia», hijo de los duques de Bollstadt, nacio
entre los afios 1193 y 1206, en Lauingen, Suabia, en la actual Baviera, al sudoeste de
Alemania. Luego de estudiar en Milan, Pavia y Padua, ingresd en 1223 a la orden de los
dominicos, recientemente fundada. Ensefidé en Hildesheim, Friburgo, Ratisbona,
Estrasburgo y Colonia o Koéln. Entre los afios 1243 y 1248 ejercid en la Universidad de
Paris y después resgresd nuevamente a Colonia entre 1248 y 1252, acompafiado por su
discipulo Tomas de Aquino. Fue nombrado autoridad provincial de la orden dominica en
Alemania en el afio 1254 y, en 1261, obispo de Ratisbona. Dos afios después, cuando
soluciond los asuntos mas urgentes, renuncid a sus funciones. En 1277 viaj6 a Paris para
defender la obra de su més célebre discipulo, Toméas de Aquino (fallecido tres afios antes),
contra los ataques e incomprensiones de que estaba siendo objeto. Muridé en 1280 en
Colonia, Alemania.


http://luventicus.org/articulos/03A002/tomasdeaquino.html

58

Alberto protagonizé el impulso del aristotelismo en la Edad Media con finos analisis y
comentarios. La obra de Alberto prepar6 la de Tomas. Alberto Magno incluyé materiales
que ni siquiera utilizé su maés ilustre discipulo, por eso se ha dicho que su obra es mas
compleja que la de Santo Tomas.

3.3.1.2 Obras

Sus obras filoséficas mas importantes son: Metafisica, Comentario al Libro sobre las
causas, Parafrasis a la Etica, Fisica y Politica de Aristoteles, Acerca de quince
problemas’ y Acerca de la unién con Dios’.. Algunas de sus obras teoldgicas
son: Suma acerca de las creaturas, Comentario a las Sentencias de Pedro
Lombardo y Acerca de la unidad del intelecto contra los averroistas.

3.3.1.3 Doctrina

1) Autonomia y distincion entre filosofia y teologia. Alberto se esforzd por justificar la
distincion metodologica entre filosofia y teologia reconociendo la autonomia de aquélla.
Con este fin luchd contra aquéllos que sélo estudiaban la Sagrada Escritura, y escribio:
«Hay ignorantes que quieren combatir por todos los medios el empleo de la filosofia, y
sobre todo entre los predicadores, donde nadie les resiste, bestias brutas que blasfeman
contra lo que ignoran». Gracias a Alberto Magno la filosofia toma conciencia de su valor y
de sus derechos de autonomia. La distincion entre ambas disciplinas es clara porque la
teologia se fundamenta en la revelacion; en cambio, la filosofia se funda en la razon. Es
decir, la fe remite al Dios revelante, mientras que la razén apela a la experiencia de las
creaturas, y una fe que contradiga la experiencia no puede ser creida. En efecto, la ratio
theologica superior de los tedlogos no tiene porqué despreciar la ratio philosophica
inferior. Segln Alberto, Agustin es insuperable en la primera, y sin embargo, en la segunda
el maestro es Aristoteles.

2) El «Doctor Universalis»: teologia, filosofia y experiencia cientifica. Alberto tenia gran
interés por el estudio de la Naturaleza. Para Alberto no basta la teologia creyente y
especulacion filoséfica, porque si éstas son contradichas por la experiencia no pueden ser
verdaderas. Las pruebas sensibles dan seguridad, de modo que la investigacion teoldgica y
filosofica estan huecas sin la experiencia. La amplitud de los conocimientos de Alberto se
extendia desde la teologia y filosofia a las ciencias naturales. Por esta razén se le otorgo el
titulo de «Doctor Universal». Alberto fue el hombre méas culto de su tiempo, y Tomas el
especialista en filosofia y teologia. Se propuso hacer inteligible para a los latinos todas las
partes de la filosofia aristotélica, y después extendio su tarea a los aportes arabes, judios y
neoplaténicos. En las escuelas de la Edad Media se decia de él: «Mundo luxisti, quia totum
scibile scisti»’2.

70 [=De quindecim problematibus]. El texto latino se encuentra en www.intratext.com/X/LAT0474.HTM

1 En www.fh-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost13/AlbertusMagnus/alb_haer.html. El titulo latino de
la obra es De adhaerendo Deo.

2 «Brillaste para el mundo, porgque conociste todo lo cognoscible».



59

3.3.2 Buenaventura de Bagnoregio, el Doctor Seraphicus (1217 ¢ 1221-
1274): representante franciscano del augustinisimo
platonizante

3.3.2.1 Vida

Nacio entre 1217 y 1221 en Bagnoregio, cerca de Viterbo, en el centro-oeste de Italia. Su
nombre originario era Giovanni Fidanza. Estudié en Paris, donde se titulé en Artes
liberales. Al afio siguiente, en 1243, tom¢ el habito franciscano y eligidé el nombre de
«Buenaventura». Cursé la Teologia en Paris, donde obtuvo el titulo de maestro.
Buenaventura fue profesor en la Universidad de Paris a partir de 1248, en el mismo tiempo
que lo fue Tomas. Al principio no fue aceptado por todos los doctores de la Universidad
por sus disputas a favor de los mendicantes. En 1257 interrumpio su labor docente al ser
elegido como general de la Orden franciscana, cargo que desempefi6 hasta 1273. Logro dar
estabilidad a la naciente Orden fraciscacana, codificd sus leyes y la libr6 de los
radicalismos extremos de aquella época. Por esta razén, merecio el titulo de segundo
fundador de la Orden al lado de San Francisco (1182-1226). No en vano habia renunciado
en 1265 al arzobispado de York, ofrecido por el papa Clemente V.

Aunque aceptaba parte de la ciencia de Aristdteles, se opuso tanto al aristotelismo
metafisico porque lo consideraba racionalista, como al averroismo defendido por Siger de
Brabante. En 1273 Gregorio X lo nombré Cardenal y obispo de Albano. Particip6 en los
preparativos para el concilio de Lyon, cuya misién era propiciar la unién entre la Iglesia
latina y griega. Sin embargo, el 14 de julio de 1274 la muerte lo sorprendi6. El Papa
ordend que todos los sacerdotes del mundo celebrasen una misa por su eterno descanso.

Su santidad, reconocida hasta por sus adversarios y oficialmente por la Iglesia desde 1482,
era tan evidente que Alejandro de Hales, su maestro y hermano religioso, decia que parecia
que «Adan no hubiese pecado en él». Sin duda merece el titulo de Doctor Seraphicus.

3.3.2.2 Obras

Sus obras principales son: Comentarios a los cuatro libros de las Sentencias, Cuestiones
disputadas (Acerca de la perfeccion evangélica, Acerca del misterio de la Trinidad,
y Acerca del conocimiento de Cristo), Breviloquio —su madura sintesis teoldgica—,
Itinerario de la mente hacia Dios —la obra de principal interés filosofico y ademas
considerada una obra maestra de la mistica cristiana—. Sus escritos acerca de la
controversia anti-aristotélica son una trilogia: Conversaciones acerca de los diez
mandamientos, Conversaciones acerca de los siete dones del Espiritu Santo,
Conversaciones acerca del hexaemerdn, es decir, acerca de los seis dias de la



60

creacion. Su obra Cristo, el Unico maestro entre todos representa el compendio de
todo su pensamiento.

3.3.2.3 Doctrina

1) Dios: piedra angular de su filosofia. Segun Buenaventura, Dios es lo primero que es
conocido por el intelecto humano. Todo remite a él. Sin él nada se puede conocer. Todo
habla de Dios. Aunque admite las pruebas acerca de la existencia Dios, su via favorita es a
priori, intuitiva, a partir de la propia interna experiencia espiritual del alma; por eso, en
lugar de probar su existencia hay que purificar la mirada interior para que reencuentre ahi la
huella divina. Por decirlo a nuestra manera: «si alguien busca una prueba, ahi, en la
interioridad, encuentra la prueba exquisita de Dios». Para Buenventura, mas que
argumentos se necesitan «exercitationes» que preparen y adiestren al espiritu para dejarse
encontrar por la presencia de Dios que esta ahi, dentro, fuera y por encima del hombre.
Dios destella y palpita en las creaturas, manifestdndose y ocultandose. El adiestramiento
consiste en un proceso ascendente siguiendo un itinerario desde la mente hasta Dios cuya
cima es la vision beatifica e inmediata de Dios en un abrazo mistico.

2) Fe y razon. La filosofia de Buenaventura es un itinerario espiritual, una procesion
creyente que parte de la fe, acompafia a la razén y desemboca en la unién mistica con Dios
por medio del Crucificado, porque él es «el camino, la verdad y la viday, y “qui non intrat
per ostium, sed ascendit aliunde, ille fur est et latro”73. La referencia a Jn 10,1-2 es obvia.

Buenaventura esta inexorablemente convencido de la necesidad de la oracion ante Cristo
crucificado, cuya sangre nos ha redimido de nuestros asquerosos vicios, para que nadie se
engafie creyendo:

“[...] quod [...] sufficiat lectio sine unctione, speculatio sine devotione, investigatio
sine admiratione, circumspectio sine exsultatione, industria sine pietate, scientia sine
caritate, intelligentia sine humilitate, studium, absque divina gratia, speculum absque
sapientia divinitus inspirata™’4.

Para el Seréafico, la fe es gozo ante la presencia divina, en cambio, la razén es la soledad
especulativa de un pobre en el rido desierto. Asi se asienta en el titulo del primer capitulo
del Itinerarium. La fe sobrepasa a la razon porgue la razén escribe aquello que le dicta la
fe. Buenaventura casi resbala en los limites de la ruptura del equilibrio entre fe y razon
cuando escribe:

73 BUENAVENTURA, Santo, Itinerarium metis in Deum, prol., 3. El texto latino procede de la pagina
www.thelatinlibrary.com/bonaventura.itinerarium.html. [=“Quien no entra por la puerta, sino {que} escala
por otro lugar, ése es bandido y ladron™].

4 Ibid., prol., 4. www.thelatinlibrary.com/bonaventura.itinerarium.html. [=“[...] que basta la leccién sin
uncion, la especulacion sin devocion, la investigacion sin admiracién, la precaucion sin gozo, la actividad
sin piedad, la ciencia sin caridad, la inteligencia sin humildad, el estudio sin la gracia divina, la reflexién
sin la sabiduria inspirada por voluntad divina™].



61

“Quoniam igitur ad hoc nihil potest natura, modicum potest industria, parum est
dandum inquisitioni, et multum unctioni; parum dandum est linguae, et plurimum
internae laetitiae; parum dandum est verbo et scripto, et totum Dei dono, scilicet
Spiritui sancto; parum aut nihil dandum est creaturae, et totum creatrici essentiae, Patri
et Filio et Spiritui sancto™’>.

Este tipo de arrebatos misticos le parecian desconcertantes a Tomas, quien intentd buscar
una sintesis mas equilibrada que le hiciera justicia a los derechos de la razon. Y por su
parte, la sintesis de Tomas, le parecia insuficiente al mismo Buenaventura, ya en el siglo
X1, En el siglo XIX, en 1879, el Papa Ledn XIII les comparard a ambos con dos
candelabros que iluminan en la casa de Dios.

3) La tesis acerca del ejemplarismo: iluminacion divina e ideas. Buenventura tiene en
alta estima la tradicién agustiniana de las ideas en la mente de Dios. El Seréafico evoluciona
esta doctrina con la tesis ejemplarista, segun la cual hay «rationes seminales» presentes en
las creaturas que las convierten en signos Yy vestigios del Creador. Gracias a estos vestigios
se descubre implicita y borrosamente al Creador en las creaturas por medio de una
cointuicion espiritual que es heredera de la teoria agustiniana de la iluminacion.

Las «rationes seminales» son una herencia estoica asumida durante la Patristica y
transformada misticamente por el Seréfico. En efecto, ya el estoicismo habia hablado de
AOYol omepuatikol que eran como las semillas de todo el porvenir o ideas eternas
contenidas en el A0yog o razén universal del mundo. Segin Buenaventura, las ideas se
sintetizan en el «Logos», el Verbo eterno, que expresa todo lo que Dios es y lo que es el
mundo y el hombre. Las «rationes seminales» definen el orden que Dios ha fijado en el
mundo, aseguran una ruta trazada por Dios, como causa primera, desde el principio para
orientar el presente y el futuro de la naturaleza. Asi pues, las causas segundas solo
despliegan el orden establecido por Dios desde el principio. De ninguna manera
Buenaventura pretendié suprimir la libertad ni la accién humana con esta propuesta. S6lo
intent6 enfatizar la accion divina y asegurar la existencia de un plan divino perfectamente
definido. En el fondo y en reaccion contra el aristotelismo, Buenaventura siente mucha
desconfianza por la autonomia de la naturaleza y quiere mostrar su incosistencia vanal
cuando se independiza alejandose de Dios.

Por esta razon, asegura que el ser no es absoluto, sino que debe entenderse desde Dios. El
ser es lo primero que es conocido en cuanto ens del acto puro de Dios. Y respecto al
mundo, con Aristoteles y Tomas esta de acuerdo en que todo lo creado es un compuesto de
materia y forma, de esencia y existencia. Sin embargo, a difierencia de Tomas, considera
que el mundo emana de Dios, quien lo cred, no en la eternidad. En este punto,
Buenaventura no buscd una conciliacion filosofica entre fe y razon.

75 Ibid., cap. 7, 5. www.thelatinlibrary.com/bonaventura.itinerarium.html. [=*Por consiguiente, puesto que
para esto nada puede la naturaleza, puede un poco la actividad, hay que dar[le] poco [valor] a la
investigacion, y mucho a la uncion; hay que darle poco al lenguaje, y el mayor [valor] a la alegria interna;
hay que darle poco a la palabra y al texto, y todo al don de Dios, es decir al Espiritu Santo; hay que darle
poco o nada a la criatura, y todo al Creador de la esencia, al Padre y al Hijo y al Espiritu Santo”].



62

4) Conocimiento e itinerario hacia Dios. Nuestro saber se obtiene por abstraccion a partir
de la experiencia sensible. Sin embargo, ése es solo el primer paso. Cuando se trata de
aprender las verdades auténticas acerca de Dios, del alma y del ser, el espiritu humano
necesita unirse con las ideas eternas que estan en la mente de Dios. Por esta razon la
especulacion y la busqueda de la verdad se convierte en un itinerario de la mente humana
hacia Dios atraves de un ascenso mistico que consiste en descifrar los signos y vestigios
analogicos de lo divino. En efecto, el conocimiento de las cosas puede convertirse en un
itinerario hacia Dios puesto que las cosas son copias de los ejemplares eternos. El itinerario
es posibilitado por la analogia entre la cosa y la idea ejemplar.

5) El ser humano: alma y cuerpo. Al respecto, Buenaventura no acepta la union
substancial de Tomas. Ademas considera platonicamente que el alma es una realidad
superior al cuerpo. Por otra parte, asegura que el hombre es imagen de Dios especialmente
por sus facultades espirituales: la memoria, la inteligencia y la voluntad. Extrafiamente
Buenaventura considera que el alma estd compuesta de materia y forma porque es capaz de
existir por si misma, sin el cuerpo, que a su vez también esta compuesto de materia y
forma. Por tanto, alma y cuerpo son dos substancias complementarias. ¢Cuél era la
intencion de Buenaventura al proponer esta tesis de la pluraridad de las formas en el ser
humano? Unicamente buscaba asegurar la autonomia del alma en relacion con el cuerpo
con una intencion mistico-religiosa.

6) Desconfianza ante el aristotelismo. La autonomia de la naturaleza y de la razén
defendida por el aristotelismo llend de desconfianza al Seréfico, para quien es imposible
que la razén no caiga en el error si no es auxiliada por la fe. En efecto, quien se detenga en
la filosofia cae en las tinieblas. Un saber filos6fico auténomo y autosuficiente es fuente de
errores. ¢Por qué Buenaventura siente desconfianza por la filosofia de Aristoteles? No sélo
porque Aristoteles haya sido una novedad en el siglo XIlI1, sino ademas porque lo confundia
con la interpretacion averroista que ya habia difundido ciertos errores incompatibles con la
fe cristiana, segun se expuso en el inciso 3.1.2. Desde luego que Buenaventura habia
estudiado a Aristoteles, pero solia confundirlo acriticamente con su version averroista. Por
ello, le concedia autoridad en las cuestiones de fisica, no en metafisica, donde segun el
Serafico, Platon y Agustin son los maestros autorizados. Asi pues, segin Buenaventura,
Aristételtes es el maestro de la ciencia, Platon de la sabiduria filoséfica, y Agustin de
ambas. Por tanto, elige la filosofia platonico-agustiniana que alienta su fe y su espiritu
mistico.

En efecto, la filosofia del Serafico procede deliberademente de Agustin. En cambio, el
contenido de la filosofia de Tomas esta ampliamente fundamentado en Aristételes, aunque
transfigurado por la interpretacion agustiniana del cristianismo medieval. Con esta actitud
intelectual Bueventura cree tomarse en serio la Revelacion de Dios y la centralidad de
Cristo en la fe. Desde esas coordenadas cultiva una filosofia que se ponga al servicio de la
fe como un simple instrumento orientado a la salvacién, y nada méas. Es decir, que
Buenaventura es mistico y un cristiano que filosofa, no un filésofo que ademas es cristiano.
Aunque también cabria decir que el Serafico no logré una sintesis irrebatible entre fe y



63

razén, muestra de ello es su tendencia excluyente respecto a lo aristotélico interpretado con
cierta distorsion. Ambos, Tomas y Buenaventura, trantan basicamente los mismos
contenidos tematicos, pero son abordados desde &ngulos contrapuestos, e incluso en
muchos puntos inconmensurables. No obstante son complementarios. Tomas comienza la
Suma teolégica preglntadose «si Dios existe»; en cambio, Buenaventura, con una oracion.
Uno habla de Dios; el otro le habla a Dios y con Dios.

¢Acaso después de ellos todavia sigue siendo necesaria una nueva sintesis? Parece que si.
Tal vez ésta sea una de las necesidades méas apremiantes para la Iglesia en nuestra época:
Yo estoy dispuesto a empefiar mi esfuerzo en ello durante los proximos veinticinco afios.
La obra llevara por titulo: Holograma filosofico.

3.3.3 Tomés de Aquino, el Doctor Angelicus (1224, 1225 6 1227-1274):
representante dominico del aristotelismo semi-
platonico-augustiniano

3.3.3.1 Vida

De Tomés se conocen los acontecimientos principales de su vida, aunque los bidgrafos
difieran respecto a ciertos detalles y fechas. Por ejemplo, mientras unos opinan que Tomas
nacid, en Roccasecca, Sicilia, entre 1224 y 1225, otros aseguran que la fecha mas probable
es 1227.

Landolfo, su padre, era Conde de Aquino. Teodora, su madre, Condesa de Teano. A los
cinco afios fue enviado a recibir su primera formacién con los monjes benedictinos de
Monte Casino. Su maestro se sorprendio al oirle preguntar repetidas veces: «;Qué es
Dios?». Alrededor del afio 1236, le enviaron a la Universidad de Napoles. En Napoles, sus
maestros fueron Pietro Martin, de gramatica, y Petrus Hibernos, es decir, Pedro de Irlanda
quién le formo6 en Logica y ciencias Naturales. Tomés repetia las lecciones con mayor
profundidad y lucidez que sus maestros.

Entre 1240 y 1243 recibid el habito de la Orden de Santo Domingo. Era desconcertante que
un noble joven como €l tomara el habito de un pobre fraile mendicante. Su madre se
apresur6 en ir a Napoles. Los Dominicos, temiendo que se lo llevara, le enviaron a Roma,
aunque su destino final seria Paris o Colonia. Teodora envio soldados para capturar al
novicio y le recluyeron en la fortaleza de San Juan de Roccasecca. Mientras tanto, sus
familiares hicieron todo lo posible para destruir su vocacion.

Durante el cautiverio leia con mucho provecho las Sagradas Escrituras, la Metafisica de
Aristoteles y las Sentencias de Pedro Lombardo, a tal punto que parecia cultivarse como si
estuviera en la universidad. Después de casi dos afos le dejaron en libertad. Reingresoé a la
Orden, Tomas enseguida hizo sus votos y sus superiores le mandaron a Roma, a Paris, y



64

entre 1244 y 1245 a Colonia donde estudio a cargo de Alberto Magno, el mas famoso
profesor de la Orden.

El caracter taciturno y melancolico de Tomas fue mal interpretado como indicios de retraso
mental, incluso le apodaron «el Buey Mudo de Sicilia». Pasé el tiempo, hasta que se
presento la oportunidad cuando Tomas defendié brillantemente en publico una tesis dificil:
En aquella ocasion Alberto Magno, su maestro, exclamd: «Vosotros le llamais el Buey
mudo. Pero yo os digo que un dia él alzara su voz, y ella resonara en toda la cristiandad».

En 1245 enviaron a Alberto a Paris y Tomés le acompafié como alumno. En 1248 ambos
volvieron a Colonia, donde Tomas ensefid bajo su autoridad como Bachiller.
Probablemente en 1250 fue ordenado sacerdote. En 1251 ¢ 1252 fue nombrado Bachiller en
Paris. En clases se comentaban y explicaban las Sentencias de Pedro Lombardo. Su
ensefianza rapidamente Ilamo la atencidn tanto de profesores como de alumnos. Después de
un tiempo cursé el Doctorado en Teologia por la Universidad de Paris, pero aplazaron la
concesion del titulo por una disputa entre la universidad y los frailes. El conflicto estaba en
su punto algido cuando Tomas y Buenaventura preparaban sus doctorados. Se habia
originado por la negativa a prestar un juramento por parte de algunos frailes que eran
profesores. Guillermo de Saint Amour extendio la disputa mas alla del tema original, atacd
violentamente a los frailes, de los que estaba evidentemente celoso, y les neg6 su derecho a
ocupar catedras en la universidad.

A fin decuentas, Tomas se doctord en teologia en el afio 1257, probablemente. El tema de
su tesis fue La majestad de Cristo. El resto de su vida consistio en orar, predicar, ensefiar,
escribir y viajar. Impartié clases sucesivamente en Anagni, Roma, Bolonia, Orvieto,
Viterbo, Perugia y Paris de nuevo y finalmente en Népoles.

Se le propuso como titular del Arzobispado de Népoles, pero afortunadamente no acepto.
Colaboro con Alberto Magno y Pedro de Tarentasia, —que después seria el Papa Inocencio
V- a formular un sistema de estudios que substancialmente permanece hasta hoy en los
Estudios generales de la Orden de Dominicos.

Si Cristo le preguntase «;Tomas, que recompensa deseas?», con gusto responderia «Nada
mas que a ti, Sefior». Sin mas, el 6 de diciembre de 1273, dej6 su pluma y no escribié mas.
Ese dia, durante la Misa, experiment6 un éxtasis especial. Sélo le confid lo siguiente a su
fiel amigo y compafiero, Reinaldo de Piperno, quien le animaba a continuar sus escritos:
«No puedo escribir mas. Se me han revelado tales misterios que todo lo que he escrito hasta
ahora me parece basura». Su obra maestra, la Summa theologiae, quedaba inconclusa y
estancada en la cuestion 90 de la tercera parte, donde trataba Acerca de las partes de la
penitencia.

Tomas comenzé a prepararse para morir. ElI Papa Gregorio X invitd a Toméas y
Buenaventura al Concilio de Lyon, celebrado en mayo de 1274. Tomas se encamin0 hacia
alla con obediencia pero le fallaron las fuerzas y cayo desplomado cerca de Terracina. Los
monjes cistercienses de Fossa Nuova, insistieron para que fuera trasladado a dicho



65

monasterio, y al entrar, le susurré a su compafiero: «Este es para siempre el lugar de mi
reposo; aqui habitaré porque lo deseo» citando el Sal. 131,14. En este ultimo periodo
comentd brevemente el Cantar de los Cantares.

Ya anunciado, el final llegd. Se le administraron los sacramentos. Ante el Viatico confeso
solemente su fe en una formulacidn sui generis. Entre otras frases confeso ante el Cuerpo
de Cristo: «Nunca he dicho nada en Tu contra: si dije algo mal, es solo culpa de mi
ignorancia. Tampoco quiero ser obstinado en mis opiniones, asi que someto todas ellas al
juicio y enmienda de la Santa Iglesia Romana, en cuya obediencia ahora dejo esta vidax.

Murio el 7 de marzo de 1274. En esta fecha hay un acuerdo general. Fue canonizado por
Juan XXII, el 18 de julio de 1323. Sus restos fueron trasladados a la iglesia dominica de
Toulouse en 1369, y después a la iglesia de San Sernin, donde reposa hasta el dia de hoy en
un sarcofago de oro y plata. EI hueso mayor de su brazo izquierdo se conserva en la
catedral de Népoles. Su brazo derecho, donado originariamente a la Universidad de Paris se
guarda actualmente en la iglesia dominicana de Santa Maria sopra Minerva en Roma.

Se le ha llamado el «Principe de los Escolasticos» y «Doctor Angelicus». Leon XIllII, en
1879, le llamo en Aeterni Patris «principe y maestro de todos» los doctores escolasticos, en
el centro de ese documento. EI mismo Papa en 1880, le designd patrono de todas las
universidades, academias y escuelas catolicas del mundo.

3.3.3.2 Obras

Entre sus obras destacan desde el punto de vista filoséfico: a) sus Comentarios a los libros
de Aristoteles (1265-1273); b) sus opusculos Acerca del ente y la esencia (1256),
Acerca de los principios de la naturaleza (1256), Acerca de la eternidad del mundo
contra los murmurantes (1272), Acerca del gobierno de los principes (1267), Acerca
de la unidad del intelecto contra los averroistas (1269); c¢) su obra apologética Suma
contra los gentiles —o Suma acerca de la verdad de la fe catélica o Suma filosofica—
(1255-1264); d) sus obras teoldgicas de relevancia filoséfica como la Suma de
teologia (1266-1274) y Comentario a las Sentencias de Pedro Lombardo; €) y las
Questiones disputatas especialmente Acerca de la verdad (1271) y Acerca del poder.

3.3.3.3 Doctrina

1) Relacién fe-razon. Esta de acuerdo con la teoria de la doble verdad de los averroistas en
lo siguiente: «hay que sostener que fe y razén son dos fuentes diferentes y legitimas para el
conocimiento de la verdad». Pero ademas, hay que agregar que ambas fuentes son
armonicas. No obstante, con los averroistas Tomas admite que hay verdades exclusivas de
la fe y otras que son exclusivas de la razon; pero también, a diferencia de los averroistas,
asegura que hay verdades comunes a ambas. Asi pues, filosofia y teologia se distinguen no
s6lo por el contenido de aquéllas verdades que les son propias a cada una, sino también por
el método o la forma de acceder a ellas, porque razén y revelacion son distintas. Por tanto,
fe y razon son dos fuentes de conocimiento autdbnomas e independientes, pero se prestan



66

ayuda para alcanzar la verdad acerca de lo que es comin a ambas. En este punto la
diferencia no esta en el objeto, sino en el método, los medios y las fuentes para el
conocimiento de la verdad.

En efecto, aunque la filosofia es autbnoma, no agota toda la verdad; por ello, es preciso
armonizarla con la verdad revelada por Dios y que nos es conocida gracias a la fe.
Especialmente el cristiano que filosofa se esfuerza en esta tarea porque esta convencido que
la gracia optimiza los esfuerzos humanos y la revelacion hace mas fecunda la razén. La fe
ilumina a la razon, y la razon ofrece un fundamento argumentativo para la fe, sin
substituirse mutuamente. Dicho a nuestra manera: la teologia supone a la filosofia y sin
filosofia ninguna teologia porque nadie, con honestidad intelectual, puede intentar explicar
algo acerca de Dios si no ha comprendido al hombre y al mundo.

El mismo Tomas afirma en el proemio del opusculo De ente et esentia: “Quia vero ex
compositis simplicium cognitionem accipere debemus et ex posterioribus in priora
devenire”76, Es decir, es conveniente comenzar por aquello que es mas facil de abordar, o
sea, los entes finitos y materiales; y, apartir de ahi, arribar analogicamente a los asuntos que
a nuestro tipo de inteligencia le parecen mas complejos y dificiles, como lo espiritual, lo
eterno y el mismo Dios. En conclusion, la filosofia es necesaria para la teologia si ésta
quiere ser un interlocutor valido. Y hoy méas que nunca. La teologia no substituye a la
filosofia ni le esta permitido ignorarla. Es mas, el tedlogo cristiano tiene que ser primero
filosofo porque las verdades racionales sirven de terreno comdn, comunicativo y plausible
para el dialogo con aquéllos que no comparten nuestra cosmovision religiosa. Tal vez con
muchos de ellos es lo Unico que compartimos; y puesto que hoy han aumentado este tipo de
interlocutores, con mucha mayor razon la filosofia es mas necesaria.

Por otra parte, desde nuestra perspectiva, hay que reconocer con Carlos Diaz, que «toda
filosofia que no se decapita, desemboca en el océano de la trascendencia» de la fe en Dios,
quien es el autor de ambas fuentes de la verdad —la razén y la revelacion—, y quien es
accesible por ambas vias.

Hay que reconocer que Tomas, quien defiende con heroismo los derechos de la razén,
también hace justicia a los derechos de la revelacién porque cuando una doctrina filoséfica
contradice lo revelado y creido se puede asegurar que el error procede de los hombres que
reflexionan, no de Dios. Gracias a esta actitud creyente los antiguos problemas greco-
latinos encuentran un planteamiento mas profundo y significativo.

A continuacién se exponen algunos textos significativos a propdsito de la relacion entre fe
y razén, segun Tomas de Aquino:

6 AQUINO, Tomas de, Santo, De ente et essentia, proemio [69871]. El texto latino procede de
www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/oee.html. [=“Porque en verdad debemos aceptar el conocimiento de
lo mas simple a partir de los {entes} compuestos y a partir de los {entes que son} posteriores arrivar a los
primeros”].



67

“Quamvis autem praedicta veritas fidei Christianae humanae rationis capacitatem
excedat, haec tamen quae ratio naturaliter indita habet, huic veritati contraria esse non
possunt”’7,

“Quia igitur solum falsum vero contrarium est, [...] impossibile est illis principiis quae
ratio naturaliter cognoscit, praedictam veritatem fidei contrariam esse”’8,

“Principiorum autem naturaliter notorum cognitio nobis divinitus est indita: cum ipse
Deus sit nostrae auctor naturae. Haec ergo principia etiam divina sapientia continet.
[...] Ea igitur quae ex revelatione divina per fidem tenentur, non possunt naturali
cognitioni esse contraria”’®,

“Non igitur contra cognitionem naturalem aliqua opinio vel fides homini a Deo
immittitur€0,

“Ex quo evidenter colligitur, quaeccumque argumenta contra fidei documenta ponantur,
haec ex principiis primis naturae inditis per se notis non recte procedere. Unde nec
demonstrationis vim habent, sed vel sunt rationes probabiles vel sophisticae. Et sic ad
ea solvenda locus relinquitur”8l,

2) Metafisica de «ser» como accion: «actus essendi». A diferencia de Aristoteles, Tomas
no concibe el ser como substancia sino como accion, no como substantivo, sino como
verbo: es ser, no el ser. La accién de ser se realiza de modo finito en el ente, cuya existencia
puede ser real o formal. Los entes reales pueden ser materiales o espirituales. Los
materiales son finitos y singulares. En cambio, los formales tienen una existencia mental o
ideal. Tal es el caso de los conceptos universales que son abstraidos a partir de lo real y se
fundan en lo real (universalia in re), pero en si mismos los conceptos universales no son
reales sino formales. Esta es la clave del realismo moderado de Tomas.

T |d., Summa contra gentiles, lib. I, cap. 7 (B.A.C., Madrid 1951) I, 109. [=“Ahora bien, aunque la antedicha
verdad de la fe cristiana exceda la capacidad de la razon humana, no obstante éstas {cosas} que la razén
tiene innatas naturalmente, no pueden ser contrarias a esta verdad”]. La traduccién es mia. El texto latino
procede de www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/scg1001.html

78 Ibidem. [=“Asi pues, puesto que solamente lo falso es contrario a lo verdadero, {...} es imposible para
aquellos principios que la razén conoce naturalmente, que sean considerados contrarios a la verdad de la
fe”’]. El texto latino procede de www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/scg1001.html

9 Tbidem. [=“Ahora bien, el conocimiento natural de los primeros principios es innato en nosotros por
inspiracion divina: puesto que el mismo Dios es autor de nuestra naturaleza. Por lo tanto, la sabiduria
divina también contiene estos principios. {...} Por consiguiente, esas {cosas} que son poseidas por la fe a
causa de la revelacion divina, no pueden ser contrarias al conocimiento natural]. La traduccion es mia. El
texto latino procede de www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/scg1001.html

80 Thidem. [=“Asi pues, alguna opinion o fe contra el conocimiento natural no es infundida por Dios en el
hombre”]. El texto latino procede de www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/scg1001.html

81 |bidem. [=“De ello se concluye evidentemente: cualesquiera argumentos {que} sean expuestos contra los
escritos de la fe, éstos no han de proceder de los primeros principios innatos de la naturaleza conocidos por
si mismos. Por lo cual no tienen fuerza de demostracion, sino {que} son o razones probables o sofisticas™].
El texto latino procede de www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/scg1001.html



68

La accion de ser se predica tanto de los entes como de Dios, pero en un sentido analdgico
porque en los primeros hay una distincién real metafisica —no fisica— entre esse et essentia;
en cambio, en Dios ambos principios se identifican porque la esencia de Dios es existir. Por
esta razon, la nocion de ente también podria ser denominada y traducida como esencia
exitiendo, existente, «habente» 0 «siente», estos ultimos entendidos como participios
activos. La accion de ser o0 esse es actualizada participativamente de modo finito en cada
ente, que es un existente o0 una esencia existiendo concretizada por la unicidad de la
«existentia». Gracias a lo anterior, la accién de ser o esse adquiere un modo de existir
predicable por medio de las diez categorias aristotélicas resumidas en la substancia y los
accidentes.

3) Los trascendentales: herencia platonizante en la metafisica aristotélica de Tomas.
Platén y los neoplatonicos se rindieron ante el encato del Bien y la Belleza. Tomas los
integré en su metafisica como trascendentales y los hizo convertibles con la verdad y la
unidad. Los trascendentales superan lo categorial porque su realizacion plena desborda a
los entes especificos. Los trascendentales se predican de la accion de ser porque ésta es
intercambiable con en ellos o convertible en ellos. Si los trascendentales se predican del
ente lo es por la participacion finita que éstos tienen de la accion de ser.

En las Cuestiones disputadas acerca de la verdad Tomas de Aquino enumera seis
trascendentales: ens, res, unum, aliquid, verum, bonums82, A estos seis trascendentales se
puede sumar «lo multiple» y «lo estético». Algunos han tratado de clasificar los
trascendentales propuestos por el Aquinense de la manera siguiente: el ente; la cosa, lo uno
—trascendentales absolutos inmediatos—; lo multiple, algo (‘aliquid’) -trascendentales
relativos mediatos—; lo verdadero, lo bueno —trascendentales relativos inmediatos—; y de la
belleza —trascendental relativo mediato—. Hay textos tomasianos donde los trascendentales
qgue se nombran son Unicamente cuatro: el ente, la unidad, la verdad y la bondad. Se
comprende que, a veces, presente un elenco mas reducido, porque en estos casos sélo se
refiere a los trascendentales en sentido estricto, los que cumplen total y perfectamente las
cuatro condiciones del trascendental —la identificacion con el ente, la conversion entre si
en las proposiciones, la deduccion inmediata del ente y la adicion de algo de razon.

a) La unidad: «ser» es unidad y todo ente participa de la unidad, que se entiende en un
doble sentido metafisico, no cuantitativo. En sentido intrinseco todo ente es uno porque es
metafisicamente indivisible, es decir, es un individuo. En cambio, en sentido extrinseco,
todo ente es uno porque es existencialmente Gnico y diferente respecto a cualquier otro.

b) La verdad: «ser» es verdad y todo ente participa de la verdad, entendida en un sentido
metafisico material, no logico formal. En efecto, ser verdadero es ser inteligible. A
diferencia de Aristoteles, quien consideraba que la metafisica no tiene porqué ocuparse de
la verdad, Tomas lo hace porque descubre el sentido metafisico material de la verdad como

82 1d., Quaestiones disputatae: de veritate, g. 1., a. 1 (Societatis a Sancto Paulo, Paris, 1883, v. Il1, pp. 3-4).
Cfr., www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/qdv01.html



69

inteligibilidad, no como simple adecuacion logica entre sujeto y predicado, ni sélo como
adecuacion formal entre lo real y el intelecto.

c) La bondad: «ser» es bondad y todo ente participa de la bondad, no en un sentido ético-
moral, sino dentro de una comprension metafisica de la bondad como difusién apetecible,
atractiva, deseable, fruible, solicitante y seductora, analogamente a la nocion utilizada por
Aristoteles al comienzo de su Etica a Nicomaco: “koAm¢ Gmnepnuovto T’ aycdov, o0
OVt €pletan”8s. Tomas matiza la doctrina del Estagirense y escribe en latin: “Bonum
est quod omnia appetunt’84,

4) La nocion de «ser» es analoga porque se predica atributivamente de los diversos entes
de diversos modos, y también porque los entes participan de la accion de ser en diversas
grados proporcionales. EI fundamento de la analogia reside en la unidad de la «accion de
ser» y la diferencia entre las diversas esencias existentes. Aristoteles se habia conformado
con aplicar la doctrina de la «analogia entis» a la substancia y a los accidentes. Tomas, en
cambio, la utiliza para especificar las diferencias entre las creaturas y el Creador, por eso
distingue entre una analogia de proporcionalidad y otra de atribucion. La primera acentla
una semejanza dentro de cierta diferencia mayor, mientras que la segunda enfatiza la
dependencia del ser de la creatura respecto a su Creador.

5) Existencia de Dios. Tomas prueba la existencia de Dios por medio de un argumento
Ilamado «las cinco vias» en las cuales propone cinco caminos que nos llevan a descubrir la
existencia de Dios. Se trata de una demostracion «a posteriori», es decir, a partir de lo
concreto, particular y contingente. Dicho punto de partida «a posteriori» es interpretado
metafisicamente con un elemento deductivo y «a priori» —es decir, universal y necesario—
en la conclusién. Utilizando la doctrina de la analogia y fundamentandose en el principio de
causalidad, nos dice que todo lo que existe proviene de una causa anterior y que ésta, a su
vez, procede de otra causa anterior, de manera que la cadena de causas conduce a una causa
primera, que es Dios. La prueba tiene un valor metafisico, no es una demostracién
concluyente, inexorable e irrebatible. S6lo prueba que es razonable afirmar la existencia de
Dios, que es indemostrable al estilo de cientifico-matematico. Las vias, ademas de referirse
a la existencia de Dios, hacen razonable la necesidad de un Creador. Tomas las enuncia de
la manera siguiente:

e Primera via (del movimiento o del cambio): a partir del cambio o movimiento
metafisicamente considerado como el paso de la porencia al acto. Todo lo que se

83 Hikwy Nixoudyeiwy, lib. 1, cap. | (Firmin Didot, Paris, [s.a.], v. I, p. 1). [=“Han definido pulcramente
el bien como aquello hacia lo que tienden todas las cosas”]. Cfr.,, el texto griego en
www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/ptext?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0053

84 AQUINO, Tomaés de, Santo, Summa thelogiae, I-II, q. 94, a.2 (B.A.C., Madrid 1951) VI, 129. [=“Lo
bueno es lo que todos anhelan”]. La traduccion es mia. Cfr., el texto latino en la pagina
www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth2094.html



70

mueve es movido por un elemento anterior®; asi la cadena de mdviles nos eleva a un
primer motor inmovil, que es Dios. Tomas lo expresa en los siguientes términos:

“Respondeo dicendum quod Deum esse quinque viis probari potest. Prima autem et
manifestior via est, quae sumitur ex parte motus. Certum est enim, et sensu constat,
aliqgua moveri in hoc mundo. Omne autem quod movetur, ab alio movetur. [...] movet
autem aliquid secundum quod est actu. Movere enim nihil aliud est quam educere
aliquid de potentia in actum, de potentia autem non potest aliquid reduci in actum, nisi
per aliquod ens in actu [...]86.

“Ergo necesse est devenire ad aliquod primum movens, quod a nullo movetur, et hoc
omnes intelligunt Deum”87.

e Segunda via (de la causalidad): a partir de la naturaleza ontoldgica del ser de la causa
porque hay una serie de causas que concurren para la produccion de un efecto. Todo
lo que existe procede de una causa anterior, de este modo la cadena de causas nos lleva
a una causa primera o causa incausada, que es Dios. Esta causa es una causa eficiente
primera que act(a en un plano distinto, no en la misma linea de las causas segundas,
sino en el plano de principalidad metafisica. Tomas lo explica asi:

“Secunda via est ex ratione causae efficientis. Invenimus enim in istis sensibilibus esse
ordinem causarum efficientium, [...] remota autem causa, removetur effectus, ergo, si
non fuerit primum in causis efficientibus, non erit ultimum nec medium. [...] Ergo est
necesse ponere aliquam causam efficientem primam, quam omnes Deum nominant”88,

e Tercera via (de la contingencia): a partir de la limitacién contingente en la
participacion del ser por parte de los entes finitos. La contingencia es la posibilidad de
que los entes finitos sean 0 no. Si absolutamente todo puede no ser en algin momento
no existia nada. Si nada existia tampoco ahora nada deberia existir porque lo que no
existe s6lo comienza a existir gracias a lo que ya existe. Por tanto, debe existir

85 «Omne quod movetur ab alio movetur».

86 Ibd., I, . 2, .3 (B.A.C., Madrid 2001) I, 111. [=“En respuesta digo que con cinco vias puede probarse que
Dios existe. Ahora bien, la primera es también la via mas notoria, que se deduce del conjunto del
movimiento. En efecto, es cierto, y en la sensibilidad {se} constata, que algunas {cosas} se mueven en este
mundo. Ahora bien, todo lo que es movido, es movido por otro. {...} Ahora bien, alguien mueve en cuanto
que esta en acto. En efecto, mover no es otra cosa que educir algo desde la potencia hasta el acto, y
efectivamente alguien no puede replegarse desde la potencia hasta el acto, sino por algin ente en acto
{..}”]. La traduccion es mia. La traduccion es mia. El texto latino procede de
www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/scg1001.html

87 Ibidem. [=“Por lo tanto, es necesario llegar a aquel primer motor, al que por nadie es movido, y en este
todos reconocen a Dios”]. La traduccion es mia. El texto latino procede de la pagina
www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth1002.html

88 Tbidem. [=“La segunda via esta en consideracion de la causa eficiente. En efecto, descubrimos en estas
cosas sensibles que existe un orden de causas eficientes, {...} ahora bien, depuesta la causa, es depuesto el
efecto; por lo tanto, si no existiera la primera de las causas eficientes, no existiria la Gltima ni la intermedia.
{...} Por lo tanto, es necesario instituir alguna primera causa eficiente, a la cual todos denominan Dios”]. La
traduccién es mia. El texto latino procede de www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth1002.html



71

imprescindiblemente algo cuya existencia sea necesaria. Esta via nos muestra que si los
entes reales son contingentes, ha de existir un Ser Necesario que siempre esté en acto,
del cual depende todo lo demas. Ese ser en acto puro es Dios. Asi lo expresa Tomas:

“Tertia via est sumpta ex possibili et necessario [...]. Si igitur omnia sunt possibilia
non esse, aliquando nihil fuit [...]. Sed si hoc est verum, etiam nunc nihil esset {...}.
Non ergo omnia entia sunt possibilia, sed oportet aliquid esse necessarium [...], quod
omnes dicunt Deum”89,

e Cuarta via (de los grados de perfeccion): a patir de las perfecciones graduadas «maius
et minus» en los entes. Al observar en los seres creados diferentes grados de perfeccion,
tendremos que aceptar que existe un grado maximo de perfeccion, la Perfeccién Suma,
la Perfeccion Absoluta, que es Dios.

“Quarta via sumitur ex gradibus qui in rebus inveniuntur. [...] Ergo est aliquid quod
omnibus entibus est causa esse, et bonitatis, et cuiuslibet perfectionis, et hoc dicimus
Deum90,

e Quinta via (de las causas finales): a partir del predominio del orden, armonia y
finalidad en el universo, sobre todo si se atiende a los entes carentes de inteligencia que
ordinariamente obran de acuerdo a un orden teleoldgico. La cautela de la afirmacién
anterior muestra el realismo tomasiano ante el azar cuyas excepciones no disminuyen la
validez del punto de partida. En la realidad casi todo tiende a un fin que implica
alcanzar un grado de realizacion superior, con lo que la cadena de fines nos lleva a un
fin Gltimo, a una Unica Causa Final, que es Dios.

“Quinta via sumitur ex gubernatione rerum. Videmus enim quod aliqua quae
cognitione carent, scilicet corpora naturalia, operantur propter finem [...]; unde patet
guod non a casu, sed ex intentione perveniunt ad finem. [...] Ergo est aliquid
intelligens, a quo omnes res naturales ordinantur ad finem, et hoc dicimus Deum™91,

6) La racionalidad, la ley y la justicia. Tomas esta profundamente convencido de que «la
razén es lo esencial y lo mas importante de la naturaleza humana», de hecho la naturaleza

89 Tbidem. [=“La tercera via ha sido tomada de lo posible y lo necesario {...}. Asi pues, si todas {las cosas}
son posibles de no existir, alguna vez nada existio {...}. Pero si esto es verdadero, también ahora nada
existiria {...}. Por lo tanto, no todos los entes son posibles, sino {que} debe exitir alguno que sea necesario
{...}, al que todos le llaman Dios”]. La traduccién es mia. El texto latino procede de
www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth1002.html

90 Ibidem. [=“La cuarta via se deduce de las graduaciones que se descubren en las cosas. {...} Por lo tanto,
existe algo que es causa del ser en todos los entes, y de la bondad, y de cualquier perfeccion, y a este le
llamamos Dios™]. El texto latino procede de www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth1002.html

91 Ibidem. [=“La quinta via es deducida de la direccion de las cosas. En efecto, percibimos que algunas
{cosas} que carecen de conocimiento, es decir los cuerpos naturales, obran por causa de un fin {...}; por lo
cual es patente que no por azar, sino que alcanzan una finalidad por causa de una intencion. {...} Por lo
tanto, hay alguien inteligente, por quien son orientadas todas las cosas naturales hacia un fin, y a este le
llamamos Dios”]. La traduccion es mia. El texto latino procede de la pégina
www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth1002.html



72

humana reside en la racionalidad y dicha naturaleza humana se convierte en un principio
ético/moral. Desde el punto de vista antropologico defiende la unidad entre cuerpo y alma,
considerando a ésta como la forma del cuerpo. Tomas no desarroll6 ampliamente la
doctrina acerca de la «persona», basta decir lo siguiente: «persona significa aquello que es
perfectisimo en toda [su] naturaleza». Por otro lado, en la ética, distingue entre ley eterna,
ley natural, ley humana y ley divina. La ley eterna coincide la sabiduria divina, es decir con
el plan racional de Dios con el cual cred y ordena todo el universo. En parte, la revelacion
nos ha dado a conocer ese plan divino; pero Dios sigue siendo un misterio en sentido
estricto. Por, ello, lo que Tomas llama ley divina coincide con el dato revelado. La
creaturalidad y la racionalidad hacen al ser humano participar analégicamente de la ley
eterna. Tal participacion de la ley eterna en la creatrua racional es la ley natural, cuyo
primer precepto se formula asi: «‘Bonum est faciendum et prosequendum, et malum
vitandum”»92. Dicho precepto se elabora a partir del primer principio del intelecto préactico,
que sirve como fundamento de la ley natural: «Bonum est quod omnia appetunt».

Por otra parte, la ley humana coincide con la ley positiva juridicamente instituida, cuya
definicion es ésta: “ordinatio rationis ad bonum commune, ab eo qui curam communitatis
habet, promulgata™®3. Segun Tomas, la ley humana debe ajustarse a la ley natural, de la que
procede ya sea por deduccion conclusiva, o por especificacion determinativa. Del primer
caso resulta el «ius gentium» —después Ilamado derecho internacional—; y del segundo, el
«ius civile» o ley civil aplicable a un Estado concreto. Tomas considera que la monarquia
es el mejor tipo de gobierno.

Si la ley humana contradice la ley natural no es exigible, e incluso deja de ser ley y se
convierte en una corrupcion de la ley. Es correcto desobedecer las leyes humanas injustas, e
incluso esto justifica la rebelién contra el tirano, pero sélo a condicion de que con dicha
rebelion no surjan para los civiles males peores que la tirania. Por tanto, en concordancia
con la ley natural, la ley humana debe ser justa. Al respecto, Tomas da la siguiente
definicion de justicia: “lustitia est habitus secundum quem aliquis constanti et perpetua
voluntate ius suum unicuique tribuit”®4. Otra definicion, incompleta, pero habitualmente
citada es la siguiente: “iustitia est constans et perpetua voluntas ius suum unicuique
tribuens”9.

92 |pidem. [=“El bien se ha de realizar y procurar, y el mal se ha de evitar” o “el bien debe realizarse y
procurarse, y el mal debe evitarse]. La traduccién es mia.

93 1bid., I-11, g. 90, a.4 (B.A.C., Madrid 1951) VI, 42. [=“Ordenacién de la razon al bien comun promulgada
por quien tiene a su cargo la comunidad]. La traduccién es mia. Cfr., el texto latino en la pagina
www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth2090.html

94 Ibid., 1I-11, g. 58, a.1 (B.A.C., Madrid 1951) VIII, 271. [=“La justicia es el habito segin el cual alguien
retribuye a cada uno su propio derecho con una voluntad constante y perpetua”]. La traduccion es mia. Cfr.,
el texto latino en la pagina www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/sth3057.html

95 Ibid., q. 58, a.1 (B.A.C., Madrid 1951) VIII, 267 [=“La justicia es la voluntad constante y perpetua que
retribuye a cada uno su propio derecho”]. La traduccion es mia.



73

Tomaés distingue dos tipos de justicia: la conmutativa y la distributiva. La primera se
establece en las relaciones cortas 0 mutuas; en cambio, la distributiva equivale a la justicia
social que debe ejercerse por la autoridad publica en las relaciones largas.

Tomaés descubre con realismo que el ser humano es imperfecto y que necesita de la funcién
pedagdgica de la ley humana de modo que aquello que al principio hace por obligacion
termine realizandolo voluntariamente y le haga virtuoso. Se podria incluso encontrar una
actitud tolerante en Tomas cuando asegura que la ley humana no necesita reprimir todos los
vicios sino sélo aquéllos que dafian a los demas, y que tampoco debe exigir todos los actos
virtuosos, sino solo aquéllos que son necesarios para el bien comin. Dicho con nuestras
palabras, esos contenidos minimos son exigibles maximamente.

En conjunto, Tomas considera complementarias la ley eterna, la ley divina, la ley natural y
la ley humana, porque ésta ultima es justa si se adecua a la natural, que es conocida por el
ser humano gracias a la razén. A su vez, la ley natural es una participacion de la ley eterna
que también se ha revelado en la ley divina manifiesta de modo eminente en el Evangelio.
Por tanto, no tiene porqué haber contradiccidn entre la ley natural que es razonable y la ley
divina que es creible. La conciliacién armoniosa entre razon y fe muestra su validez
también en la teoria aquinense acerca de la ley.

7) ¢Puede cambiar la ley natural? ElI Aquinense aborda el tema acerca de la mutacion de
la ley natural. Aunque parezca extrafio, Toméas afirma que la ley natural es mutable en los
tres siguientes aspectos: en las conclusiones, por una ampliacion explicitadora y por cierta
relatividad subjetiva. Ciertamente la inmutabilidad de la ley natural se deduce a partir de su
relacion con la verdad eterna y a partir del caracter permanente de la naturaleza humana.
Sin embargo, se puede hablar acerca de una mutacion en las conclusiones derivadas de la
ley natural y acerca de la mutacion de las interpretaciones y aplicaciones que se hagan de
ella a lo largo de la historia. Esta mutacion también se debe a la incapacidad subjetiva para
conocerla y practicarla, porque la ley natural siempre hace referencia a la naturaleza
humana que pertenece a un sujeto; por tanto, las conclusiones de la ley natural pueden
sufrir una mutacion en relacion a la subjetividad humana. Sin embargo, estas mutaciones,

mas que omisiones de la ley natural, son una extension y un enriguecimiento de la ley
natural.

4. CRISIS DE LA ESCOLASTICA: la baja Escoléastica
(fines de siglo X111y siglo X1V) [7 hrs.]

4.1 Juan Duns Escoto, el Doctor Subtilis (1265 0 1266-1308): el
comienzo franciscano del fin de la escolastica

4.1.1 Vida




74

Como lo indica su nombre, nacio en la aldea de Duns, Lothian, Escocia, en el afio 1265 0
1266. Su familia estaba muy vinculada con los frailes franciscanos. De hecho, a los quince
afios Juan ingreso en la congregacion franciscana. Poseia una inteligencia viva y aguda.
Recibié la ordenacion sacerdotal en 1291. Estudid primero en Escocia, después en
Cambridge, en Oxford, y luego en Paris. En 1300 ensefi6 en la Facultad de Teologia en
Oxford donde comentaba las Sentencias de Pedro Lombardo. En 1302 regreso a Paris, en
cuya facultad se doctoré en teologia en 1305. Dos afios después se trasladd a Kolhn,
Alemania, donde muri6 repentinamente el 8 de noviembre de 1308, entre los 42 y 43 afios.
El epitafio de su tumba dice: «Escocia me engendro, Inglaterra me adoptd, Francia me
educo, Colonia me resguardax.

Se elevo sutilmente en la contemplacién y en el amor a Dios. Fue una figura central de la
Escolastica tardia y un duro critico de la filosofia de Tomas de Aquino y ain més del
agustinismo de Enrique de Gante, un profesor de la Universidad de Paris entre 1274 y
1290. Brill6 especialmente como defensor de la Inmaculada Concepcion de Maria y eximio
defensor de la suprema autoridad del Romano Pontifice. En el primer asunto utilizé un
intrincado y habil método de andlisis, gracias al cual se le concedi6 el titulo de Doctor
Subtilis. Su vida estuvo rodeada por la fama de sus virtudes y su sabiduria. Sin embargo,
fue hasta 20 de marzo de 1993 cuando el papa Juan Pablo Il le declaré solemnemente como
beato, aungue ya se le reconocia desde 1991.

4.1.2 Obras

Entre sus obras filoséficas destacan: su Tratado acerca del primer principio® —su opusculo
mas importante—, Cuestiones Quodlibetales®” acerca de multiples asuntos,
Cuestiones sutilisimas sobre los libros de la Metafisica de Aristoteles,
algunos escritos sobre Légicay sus Comentarios a las Sentencias de
Pedro Lombardo. Ademas, se suele incluir la Obra oxoniense u Ordinatio
—su obra teolégica mas importante aunque inconclusa—, y sus Reportes
parisinos.

4.1.3 Doctrina

1) La relacién entre fe y razdn. Duns Escoto propone algo mas que una distincion entre
ambas y termina separandolas. Establece inecesariamente una separacion entre filosofia y
teologia porque las considera formas de conocimiento con métodos diferentes, y disciplinas
con objetos de estudio y criterios también diferentes. Con acierto defiende que las verdades
de la fe no son demostrables por medio de la razén y que la teologia no puede considerarse
una ciencia en sentido estricto. El objeto de la filosofia es el ente en cuanto ente, y el de la
teologia son los articulos de fe. EI método de la filosofia es de caracter demostrativo, en
cambio, el de la teologia es persuasivo. El criterio de la filosofia es la logica de lo natural,

96 Distinto de la obra Acerca del principio de las cosas que le fue falsamente atribuido.
97 «quolibet» significa «a donde quiera».


http://luventicus.org/articulos/03A002/tomasdeaquino.html

75

mientras que el de la teologia es la logica de lo sobrenatural. La filosofia es un
conocimiento predominantemente especulativo, y el de la teologia orientado a la préactica
vivencial.

A partir de lo anterior, no se hacia necesaria la separacion entre fe y razon, bastaba precisar
la distincién entre ambas. Sin embargo, Duns Escoto no acepta la absorcién agustiniana de
la filosofia por parte de la teologia, ni la disolucion averroista de la teologia en la filosofia,
ni siquiera la conciliacién tomasiana entre ambas porgue creia que se buscaba un acuerdo
estratégico a toda costa. Duns Escoto exagera la distincion entre ambas y las separa porque,
segun él, la absorcion o la busqueda de una conciliacion entre fe y razén era la causa de
tantas disputas innecesarias en su tiempo.

Lo anterior no significa que Duns Escoto descarte el mutuo auxilio entre filosofia y
teologia. De hecho, las explicaciones filosoficas resultan insuficientes para un creyente. Por
eso la razon filosofica necesita ser axiliada por la fe revelada y por la teologia. Es decir, la
autonomia de la filosofia no hace indtil la revelacion ni la teologia. Si gracias a la filosofia
el hombre se conoce en verdad a si mismo debe reconocer también su fin Gltimo y abrirse
creyentemente a Dios. Dicho fin s6lo se puede conseguir por gracia. En efecto, la fe es
necesaria para la razén, y ésta no por ello pierde su autonomia. Por si misma, la filosofia no
puede saber plenamente todo lo que somos y podemos. La razén esta inclinada a lo
abstracto, en cambio la fe a lo vivencial. El Dios de los filésofos es causa infinita y primera,
en cambio el Dios de la fe es amor y salvador. Pero también hay que advertir que ciertas
verdades de fe no admiten demostraciones en sentido estricto, so6lo persuasiones. En el
fondo, sigue habiendo un esfuerzo por mantener la sana tension entre fe y razén, pero el
arco comienza a romperse y el equilibrio arménico cada vez se inclina mas en favor de la
fe. Ockham favorecerd la ruptura y Lutero hara el resto.

2) El ente como concepto univoco. La filosofia de Duns Escoto se olvida del ser y se
convierte en una filosofia aprisionada por el ente. Ese fue el resultado de la simplificacion
de lo complejo. En efecto, Duns Escoto redujo los conceptos complejos a los simples so
pretexto de una bdsqueda de los fundamentos originarios del saber. Su proceso
simplificador implica cuatro distinciones: real, formal, modal y de razén. Asi, por ejemplo,
entre Juan y Luis existe una distincion real; entre la inteligencia y la voluntad hay una
distincion formal; en la intensidad de dos tonos del mismo color existe una distincion
modal; y, finalmente, hay una distincion de razon entre los diversos principios
especulativos sin consecuencias practicas en lo real, por ejemplo, las distincion entre
esencia, idea y concepto, 0 entre juicio, enunciado y proposicion, o entre raciocinio,
silogismo y argumentacion logica.

La busqueda de la simplicidad le lleva a Duns Escoto a una reduccion del ser al ente, y del
ente real a la nocion de ente, a tal punto que para él el ser es un concepto complejo cuyo
fundamento parte de la simple nocion de ente, y que se aplica univocamente a todo lo
existente, incluso a Dios, como si este fuera un ente entre otros, sin riesgos de panteismo.
En este momento, Duns Escoto abandona la metafisica y se refugia en una ontologia de la
nocion de ente, abstracta y formal, es decir, conceptualista, olvidandose de la existencia y



76

de la accion de ser. Con esta univocidad conceptualista, el ente —y con mayor razon el ser—
se convierten en algo neutro, indiferente, e incluso extrafio, lejano, inoperante, casi sin
valor y sin sentido. Si la metafisica de Aristoteles estd centrada en la substancia, y la de
Tomas en la accién de ser, la filosofia de Duns Escoto lo esta en el concepto univoco y
neutral de ente. Por tanto, el gran problema de la ontologia conceptualista de Escoto no es
el panteismo, sino el formalismo neutral que diluye la metafisica en una simple logica
nocional, es decir, en un «pan‘ente’ismo» ldgico o formalizado.

Por otra parte, ese mismo ente univoco, neutral y formal constituye el objeto primario del
intelecto humano, no porque sea el primer conocimiento de la inteligencia en un sentido
cronoldgico, ni porque sea el primero en perfeccion, sino porque es la nocion mas simple y
primordial en sentido 16gico. Asi pues, si la nocidn de ente se predica univocamente de
todo lo existente y si el intelecto puede conocerla porque constituye su objeto primario,
entonces el intelecto puede conocer todo lo existente y nada le esta vedado, aunque en el
fondo sélo conozca el «ens communis», abstracto y vacio de todo contenido concreto. De
hecho, el «<ens communis», siendo como es la idea méas perfecta y simple, también es el méas
abstracto y vacio de todos los conceptos, y por tanto, resulta por si mismo pobre e
insuficiente para entender las creaturas y aun mas para abordar el misterio del Creador.
Esto hace que la razdn filoséfica necesite de la fe revelada y de la teologia. En efecto, el
intelecto no conoce lo concretamente real, sino puros conceptos, y la metafisica es la
disciplina filoséfica que se encarga de sistematizar aquellos conceptos mas generales y
abstractos a los que puede acceder el intelecto humano. De este modo, Duns Escoto deja
despejado el terreno para la aparicién de una metafisica conceptualista al estilo de Christian
Wolff.

3) La existencia de Dios como ente infinito. La nocién de ente se realiza en una doble
modalidad: la finitud y la infinitud. La existencia del ente finito no necesita demostracion
porque acerca de él tenemos experiencia inmediata y cotidiana. En cambio, la existiencia
del ente infinito no es un dato inmediato y evidente de nuestra experiencia. Duns Escoto se
propone la tarea de elaborar una prueba que sea cierta y necesaria. Asi pues, dado que la
nocion de un ente infinito no es contradictoria en si misma, quiere constatar si esa nocion
corresponde a algo realmente existente. Primeramente asegura que las pruebas a posteriori,
al estilo tomasiano, no son suficientes porque, aungue son ciertas, no necesarias. Por tanto,
los entes finitos o creaturas en cuanto tales no bastan como punto de partida para llegar a
una formulacion que pruebe necesariamente la existencia de Dios; mas bien hay que partir
de la «posibilidad» de los entes finitos que no solo son; también pueden ser. Segin Duns
Escoto, lo primero es cierto, lo segundo es necesario.

En efecto, gracias a la intima relacion entre el ser y el poder ser, se concluye que si algo
existe es porque pudo existir y puede seguir existiendo, y que si todo existe es porque pudo
y puede. Todo lo que ha existido, aunque desaparezca ha podido existir ya que en un
momento ha sido. Por lo tanto, aunque la existencia actual del ente finito no es necesaria, si
lo es su posibilidad. ¢Cudl es entonces la causa de dicha necesidad dado que el ente finito
no puede haberla creado desde si mismo? Dicha causa debe situarse en un plano distinto al
que corresponde al ente finito. Por lo tanto, si los entes finitos son posibles, también es



77

posible una causa primera e infinita. Sin embargo, ¢acaso dicha causa es s6lo posible o
existe realmente? Duns Escoto responde: Debe existir realmente en acto, porque si no
existiera en acto ningln ente existiria en acto; todo seria simplemente posible. Pero, como
de hecho los entes finitos existen, entonces la causa primera e infinita también existe
realmente en acto. Por lo tanto, si algo existe, entonces también existe la causa primera e
infinita, cuya existencia no sélo es posible sino actualmente real. A esa causa le I[lamamos
Dios. En otras palabras, tal como lo ha sintetizado Maurice Blondel: si algo existe, Dios
existe. En este sentido, Duns Escoto asegura que solo Dios, en cuanto causa primera e
infinita, es «Ser» en sentido pleno, por ser el fundamento de la existencia de los entes y de
su posibilidad.

La propuesta duns-escotiana merece algunas precisiones que a continuacion se consignan:
v’ Es preciso advertir con sutileza las siguientes observaciones Utiles al Doctor Subtilis:

a) Con el Concilio Vaticano I hay que sostener que “[...] Deum, [...] naturali humanae
rationis lumine e rebus creatis certo cognosci posse”9. b) Duns Escoto logra mostrar que la
existencia de Dios es posible y que la nocién de una causa primera e infinita no es
contradictoria. ¢) La existencia de Dios es cognoscible por la luz natural de la razén
humana, pero los argumentos para probarla no logran hacerlo de modo irrebatible y
concluyente. d) En definitiva, la existencia de Dios no es un asunto puramente especulativo
ni sélo racional; sino que ademdas se implican presupuestos précticos, opciones
metodoldgicas y la libertad humana.

e) La existencia de Dios es indemostrable de modo irrebatible y concluyente, pero también
es irrefutable; no obstante, la paridad no es neutral, porque parece méas coherente, desde el
punto de vista filoséfico, afirmar su existencia que negarla. f) No obstante, parece que en el
mundo no hay ninguna evidencia irrebatible de la existencia de Dios —sélo hay indicios o
vestigios—, y parece que si Dios existe, él no la ha creado para que el ser humano siga
siendo libre de negarlo o afirmarlo. Dios parece ser el Gltimo interesado en que se
demuestre su existencia. g) En breve: tal vez Dios esté sonriendo porque algunos hombres
no quieren creer en él. El odio contra Dios arranca de la repugnancia a uno mismo. Se le
mata para enmascarar la propia caida (Cioran).

v Ciertamente Dios es «ipsum esse subsistens» y «Ser» en sentido pleno. Sin embargo,
hay que tener cuidado de no substancializar univocamente esta nocion porque se puede
caer en el error del Maestro Eckhart, segun el cual «Dios es el Ser». Contra esta
identificacion ingenua hay que sostener la cuadruple diferencia balthasariana ya
desarrollada en el curso de Metafisica hermenéutica: interpretacion del sentido del ser.

4) El principio de unicidad individual. Frente a la tesis averroista sobre «el intelecto
agente universal y Unico para toda la humanidad», Duns Escoto defiende la unicidad

98 Dz. 1785. [=“Dios, {...} ciertamente puede ser conocido por la luz natural de la razén humana a partir de
las cosas creadas™]. La traduccion es mia. También cfr., Dz. 1806.



78

individual de cada ser humano, irrepetible y distinto. Con este fin busca aquello por lo cual
un individuo «haec est» realidad y no otra. A partir de la expresion latina de Duns Escoto,
este principio distintivo de unicidad individual e irrepetible recibi6 el nombre de
«haecceitas» traducido al castellano como «estoidad», y guarda un aire de familia con la
nocion contemporanea de «existencia» utilizada también por los neoescolasticos para
designar al individuo personal «existente». De hecho, para Duns Escoto, el individuo «haec
est» realidad y no otra, es un ente personal y singular en didlogo frente a Dios, como
después lo va a ensefiar Martin Luther y Kierkegaard. En este sentido, la «haecceitas»
podria ser considerada un tatara-antepasado del existencialismo y del personalismo
contemporaneos. Y agrega Duns Escoto, porque «haec est» realidad y no otra, el individuo
es un ‘universal concreto’.

A partir de estos presupuestos, el Subtilis rechaza de rebote la participacion platénica
(LEVEELG) e implicitamente la emanacion plotiniana (mepilayig). En efecto, considera
que la unicidad individual no puede participar de la idea universal ni de las ideas que se
encuentran en la mente de Dios, al estilo agustiniano. Y ademas, también rechaza la
«materia quantitate signata» aristotélico-tomasiana como principio de individuacion. La
misma «forma» le parecia insuficiente porque sélo actualiza la potencialidad y la
indeterminacion de la materia.

De modo critico, hay que precisarle sutilmente al Subtilis que la «haecceitas» parece
intercambiable con la «existentia». En este punto Toméas y Duns Escoto son compatibles.
Excluir ambas propuestas es crear un pseudo-problema. Por otra parte, hay que reconocer la
sutileza de Duns Escoto cuando descubre la insuficiencia de la «materia quantitate
signata», porque ciertamente ésta solo es principio de individuacion, que puede ser situada
hic et nunc por el principio de unicidad irreptible llamado «haecceitas» 0 «existentia».
Después de todo Duns Escoto, Tomas de Aquino y la filosofia contemporanea de la
existencia y de la persona, estdn mas cerca de lo que algunos suponian.

5) La ley moral y la ley natural. Duns Escoto se opone a la categoria de ley natural como
principio moral porque su origen es estoico, no cristiano. Prefiere apelar a la voluntad de
Dios como Unico origen de lo bueno. Incluso llega a afirmar que lo bueno es aquello que
Dios quiere y ordena. Asi pues, lo inmoral puede convertirse en moral si Dios lo mandase.
Por tanto, la voluntad divina es aquello que hace que una ley moral sea recta. Este sera un
valioso antecedente para la doctrina de Martin Luther. Se puede sostener que con Duns
Escoto la razon cede su sede al voluntarismo, incluso en la antropologia porque considera
que la libertad de la voluntad es la suprema perfeccion y trascendencia del hombre. No es el
entendimiento, sino la voluntad lo que nos lleva a Dios. Era patente que la escolastica
llegaba a su declive. Precisamente, en el siglo XIV, Guillermo de Ockham fue el
protagonista de las controversias de la baja Escolastica.



79

4.2 Guillermo de Ockham, el Doctor Invincibilis (1280, 1285 6
1298-1347 6 1349) el principe franciscano de los
nominalistas

4.2.1 Vida

Nacio en el condado de Surrey, en la aldea de Ockham, en Inglaterra, relaltivamente cerca
de Londres. Las fechas de su nacimiento oscilan entre 1280, 1285 6 1298. Entro en la orden
de los franciscanos, estudio en la Universidad de Oxford desde 1309 y ensefid6 como
Bachiller en la misma Universidad hasta 1319 comentando las Sentencias de Pedro
Lombardo. En 1324 se le acusa de impartir ensefianzas peligrosas y el papa Juan XXII le
llama al palacio papal de Avifion, en Francia, mientras se examina la ortodoxia de sus
escritos sospechos de herejia. Ahi permanecié en arresto domiciliario desde 1324 hasta
1328. Después de haber sido revisados sus escritos se condenan 7 articulos como heréticos,
37 como falsos y 4 como temerarios.

Durante ese tiempo Ockham radicalizé su postura y se alié con el ala intransigente de los
franciscanos contra el Papa en una disputa sobre la pobreza. Previendo las sanciones
severas en su contra, Ockham huyd a Pisa para ponerse bajo la proteccion de Luis IV de
Baviera, el emperador del Sacro Imperio Romano Germanico, a quien le dijo: «jOh,
Emperador, defiéndeme con la espada, y yo te defenderé con la palabral». Una vez
establecida esta alianza acompafia al emperador hasta Munich. En efecto, Ockham elabora
una teoria politica segun la cual el emperador no tiene porqué convertirse en un vasallo del
Papa. ElI emperador, que rechazaba la autoridad pontificia en sus asuntos politicos, se sintid
muy agradecido con la justificacion tedrica ofrecida por Ockham, quien fue excomulgado
por el Papa por escribir contra el papado y defender al emperador.

Durante este Gltimo periodo abandona la filosofia para dedicarse a la polémica politico-
religiosa hasta su muerte, sucedida tal vez en 1347 6 1349, durante una peste. Ockham
murié en Mdinich, no sin retractarse y haber intentado alguna reconciliacion con el Papa
Clemente V1. Su ardor polémico le hizo ganarse el titulo de «Doctor Invincibilis». También
se le ha llamado el «Venerabilis Inceptor» o Venerable Iniciador por sus innovaciones
I6gico-formales y porque sus seguidores le consideraban el impulsor de una nueva época
historica, considerandose a si mismos los «modernos» 0 «nominales».

4.2.2 Obras

Sus obras filoséficas principales son: Suma total de I6gica, Ordinatio, Exposicion aurea de
los libros de Porfirio, Exposicion sobre la Fisica, Lectura de los libros de las
Sentencias y Siete quodlibetales. Su obra teoldgica sobresaliente es el Tratado
de los sacramentos. Sus obras polémicas de caracter politico son: Obra de los
noventa dias, Compendio de los errores del Papa Juan XXII, Breviloquio
acerca de la potestad del Papa y Dialogo.



80

4.2.3 Doctrina

1) Relacién entre fe y razon. En el siglo X1V Ockham sale a la defensa de la autonomia de
la fe acentuando precipitadamente las diferencias frente a la razén, y a ambas las separa
definitivamente. Asi dio inicio a la crisis del pensamiento medieval con la ruptura entre fe y
razon. Con Ockham fue la fe quien se nego a la conciliacion armonica promulgando con
arrebato la asimetria separatista entre filosofia y teologia. Ockham sostuvo con rudeza que
las verdades de fe no son demostrables, ni siquiera probables. Por ello, la filosofia es indtil
para la teologia pues ni siquiera es su ancilla. La cohesion de la revelacion se debe a la
fuerza de la fe, no a la coherencia racional de sus verdades reveladas que son totalmente un
don gratuito de Dios y deben seguir siéndolo. Segun Ockham todos los intentos de
explicacion racional acerca de las verdades de fe son simples residuos de una razon
soberbia y altanera.

En este contexto historico, hay que reconocer contra Ockham que el gran peligro era el
fideismo, no la razonabiliad. Martin Luther fue la certificacion de este desliz. Ockham se
toma en serio la fe y también la razdn; sin embargo, renuncia a la mediacion conciliadora
entre ambas. Su lema ya no es «credo ut intellegam», ni «intellego ut credam», sino «credo
et intellego», 0 mejor dicho «intellego ut intellegam et credo ut credam» aunque ambos
sean inconciliables. Y aqui se rompid una taza...

2) Intuicion sensible y abstraccion conceptual. La exhaltacion de la absoluta primacia del
individuo llevé a Ockham a asegurar que Dios ha creado un conjunto de individuos aislados
y contingentes sin vinculos reales, y que el objeto de la ciencia es lo individual no lo
universal como creian los aristotélicos. Es a partir de la experiencia sensible de lo
individual como se llega al conocimiento de la verdad. Por esta misma razon, la intuicion
sensible —a partir de lo concreto, contingente y existencial—- se convierte en el conocimiento
fundamental. A partir de éste, la abstraccion conceptual disefia lo universal y necesario.
Ockham asegura sin vacilacion que lo univesal no es real ni subsiste en el individuo.
Unicamente lo individual es real. Lo universal es un nombre o una etiqueta lingiiistica que
disefiamos para designar lo abstraido conceptualmente. Los universales son formas verbales
0 conceptos nominales que existen sélo en la mente humana gracias a una abstraccién que
elabora etiquetas linguisticas para designar a los individuos intuidos sensiblemente. Los
universales no existen en lo real, sino Unicamente en el concepto nominal posteriormente
abstraido (universalia post rem). A esta postura se le ha denominado nominalismo mitigado
0 conceptualismo.

Con esta postura Ockham intentaba superar la controvesia duns-escotista acerca de la
«haecceitas» como principio de unicidad individual y la teoria tomasiana de la abstraccion
de la esencia a partir de lo sensible. De hecho, niega la existencia de una naturaleza comun
a la que pueda Ilamarsele «esencia» universal. Incluso no reconoce que exista un sistema de
leyes univesales, ni un orden cosmico universal, ni mucho menos algunos vinculos
necesarios para la interaccion de los individuos. Quiza éste sea un antecedente de las
monadas leibnizianas.



81

3) Los nuevos criterios metodoldgicos para la investigacion. Una vez que Ockham ha
renunciado a las abstracciones metafisicas, disefia algunos criterios metodologicos, que
puedan servir a la investigacion cientifica a partir de la experiencia sensible de los
individuos, y los formula en los siguientes términos: a) Solo si algo es controlable mediante
la experiencia empirica se le puede conocer cientificamente. b) En la investigacion hay que
darle méas importancia al como se desarrollan los fendmenos, no al qué son los fendmenos;
es decir, a la ciencia le interesan los procesos empiricos y el funcionamiento, no la
substancia ni las supuestas esencias.

Ockham, fiel al espiritu britanico, construye los cimientos para la posterior tradicion
empirica inglesa, iniciada por Roger Bacon. Esta nueva mentalidad empirica y la
separacion entre fe y razon indican que el Medioevo llega a su fin, a tal punto que con
Ockham termina una época y se gesta otra. En estos asuntos se puede decir que Ockham
influyé més en la Modernidad que el mismo Tomas. No en vano el problema central de la
Modernidad seré la conciliacion entre los sentidos y la razon.

4) La «navaja de Ockham». Este célebre principio metodoldgico ockhamista sostiene que
«no hay que multiplicar los entes sin necesidad» como hacian Platon o Aristoteles, al
admitir una doble realidad. Los individuos particulares, por un lado, y la esencia universal
que los define, por otro. Segun Ockham, so6lo existen los individuos particulares
observables; el universal es un concepto nominal que no tiene existencia propia, sélo es un
nombre que permite designar a los individuos. Las consecuencias de este principio
metodoldgico son graves porque equivale a aseverar que «la explicacion mas simple es la
maés verdadera». Con ello se desprecia implicitamente toda explicacion metafisica compleja
que sea heredera de la tradicion platénica-agustiniana y aristotélico-escolastica. En
definitiva, para Ockham las especulaciones filosoficas de Tomas y Duns Escoto quedan
descontinuadas. Asi pues, para Ockham ya no hay lugar en la filosofia para la analogia, la
substancia, la materia, la forma, la causa primera, la causa final, el ser y los trascendentales
entre otros. Estas son las consecuencias de un pensamiento encapsulado en los individuos
so pretexto de la simplificacién econémica de la razén.

5) La «logica modernorum». Ockham desarrolla una nueva teoria légica denominada
«logica modernorum» en la que establece una clasificacion de los términos con los cuales
nos referimos a los individuos. Con este fin hay que evitar toda confusién entre los signos
I6gicos y los entes reales. Para Ockham la l6gica es una discplina formal que maneja
Unicamente signos sin necesidad de referirlos a entes reales. Lo que importa es la funcion
I6gica que estos signos desempefian, no su referencia a un ente real. Con esta separacion
metodoldgica entre los signos logicos y lo real Ockham se adelantd varios siglos a la légica
simbdlica contemporanea que distingue entre sintactica y sematica, e incluso se convierte
en una anticipacion de la logica elaborada en la escuela analitica del lenguaje. Quiza sea
éste su aporte mas valioso para la posteridad.

6) Existencia de Dios. Ockham critica los argumentos de Tomas y Duns Escoto acerca de
la existencia de Dios subrayando la debilidad de sus razonamientos, especialmente porque
estd convencido de que la existencia de Dios no es cognoscible por la via natural de la
razon. En efecto, Ockham rechaza tanto el punto de partida a posteriori como las



82

conclusiones a priori de caracter abstractivo. Asegura que no hay contradiccién logica en
una cadena infinita de causas eficientes, por lo que éstas no nos llevan necesariamente a la
existencia de una causa primera.

Le parece mas fecundo apelar a las causas ‘conservantes’, es decir, aquéllas que sostienen
la existencia. A partir de ahi llega a una causa que conserva todo y no es conservada. Es
aceptable que los fendmenos naturales son sostenidos por causas conservantes y que hay
una causa primera conservante, pero no que ésta sea Dios. Eso es todo. Por tanto, segun
Ockham, la razon debe limitarse a afirmar la existencia de una causa primera pero no puede
avanzar mas, de este modo todas las pruebas acerca de la existencia de Dios no son mas que
persuasiones, no demostraciones porque no logran disipar toda duda.

Hay que tener en cuenta que Ockham no es un agndstico; sélo intenta insistir en la
debilidad de los argumentos filosoficos para enfatizar que el verdadero rostro de Dios nos
es accesible solamente gracias a la revelacion. Por tanto, Ockham le concede un valor
mayor a los resultados de la luminosidad de la fe, desacreditando los esfuerzos de la raz6n
humana, que debe abandonar la mania obsesiva de argumentar y demostrar. Por
consiguiente, el pensador cristiano mas que demostrar las verdades de fe, desde éstas debe
demostrar la insuficiencia de la razon y establecerle sus limites. Las verdades de fe lucen
gracias a la revelacion, no necesitan de los fatuos oropeles de la razon, y son aceptables
solo por la fe que es gracia, no esfuerzo humano de razonamiento.

A modo de critica, hay que precisar las siguientes observaciones: a) Los argumentos
filosoficos tienen valor por el simple hecho de hacer razonable la aceptacion de la
existencia de Dios, no por disipitar toda duda de modo concluyente e irrebatible. b) La
opcion que hace Ockham por la «sola revelacion» y la «sola fe» anticipa el fideismo
luterano. c¢) Es muy valioso el aporte de Ockham segun el cual hay que establecer los
limites de la razon. Dicha tarea estaba reservada a la critica kantiana de la razén. Sin
embargo, esa critica es obra de la razdn, no de la revelacion. El mejor juez de la razon sigue
siendo la razon.

7) El fin de la teocracia politica del Medioevo. Ockham tematiza el sentir de las nuevas
circunstancias histéricas propugnando la separacion entre Iglesia y poder. Esto representa la
colisién del orden teocratico medieval porque implica la renuncia a la soberania politica del
Papa y la independencia del poder civil. Segiin Ockham el Papa debe ser un administrador,
no un dominador. La autoridad del Papa es moral y pastoral, no tiene porqué legislar las
cuestiones politicas imperiales. Debe haber mutua independencia entre autoridad del Papa y
la del emperador. Esta tltima no procede de Dios por medio del Papa ni es sagrada. No hay
porqué aliar las «dos espadas» ni el emperador debe convertirse en un vasallo del Papa. Sin
opacar la novedad de sus propoésitos y la intencién de reformar las estructuras y los fines
evangélicos de la Iglesia, hay que indicar que en el fondo Ockham esta defendiendo al
emperador frente al Papa en agradecimiento por la proteccion que aquél le brinda para
protegerlo de la Inquisicion.

Ockham aseguraga que la Iglesia, como pueblo de Dios, es la depositaria de la infalibilidad
de tal modo que la autoridad del Papa consiste en presidir la fe de los fieles. Y agrega: la



83

persona del Papa es falible, la infalible es la Iglesia, es decir, la comunidad universal fieles
reunidos por una misma fe. Antes que Lutero, Ockham invita a una reforma de la ‘cabeza’
y de los ‘miembros de la Iglesia. Especialmente porque es necesario renunciar a las
ambiciones terrenas y autoritarias volviendo a la pobreza evangélica del ideal franciscano.

Ockham vinculé la separacion entre fe y razén a la independencia entre poder politico y
autoridad eclesial. Con ello se derrumbo la vision teocratica medieval. Precisamente por
eso con Ockham la escoléastica medieval llega a su epilogo. El maestro Eckhart fue
solamente un apéndice tardio. En la nueva época so6lo cabia esperar por una parte, la caida
del Imperio Romano de Oriente con sede en Constantinopla o Bizancio, ocurrida en 1453; y
por la otra, el comienzo de la Reforma protestante en 1517.

4.3 Nicoléas de Cusa, el Nudo de las tendencias (1401-1464)

Cusa se mueve dentro de la cosecha otofial del medioevo y se beneficia de sus grandes
tesoros doctrinales. Cristianismo, platonismo y ciencia de la naturaleza son los tres grandes
componentes de su pensamiento. Las ideas que desarrolla son de una trascendencia que
s6lo mas tarde se hara patente a toda luz en la filosofia del idealismo aleman, de manera
que se ha llegado a decir que Nicolas de Cusa es el auténtico fundador de la filosofia
alemana. El establece el lazo de union entre la Edad Media y la Edad Moderna. Cusa
observa que si por ideas platonicas se entiende la originaria facultad de juzgar del espiritu,
entonces Platon no se ha equivocado. En ello esta la base principal de la docta ignorancia.
El Cusano se ha apropiado la idea platonica de la participacion y la ha llevado hasta sus
ltimas consecuencias. ElI apriorismo de la idea domina toda su filosofia. Nuestro
entendimiento con su multitud de reglas viene a ser como un despliegue de una unidad
infinita, la de la razon. Se ha visto en esta concepcidn de la razon el auténtico comienzo de
la moderna filosofia alemana, porque estaria aqui ya esbozada la teoria del espiritu como
unidad sintética, factor creativo de todo nuestro conocer, teoria sobre la que se basa la
critica de la razén de Kant, y a la que apunt6 ya Leibniz, y que desenvolvié Fichte hasta
convertirla en la teoria del yo puro, y con la que trataron Schelling y Schleiermacher de
sintetizar el yo individual y la infinitud del universo y de Dios. La nocion neoplatdnica de
lo ‘Uno’ a influido en su concepcion de la coincidentia oppositorum.

En Nicolas de Cusa se enlazan la Edad Moderna, Media y Antigua. Con la antigliedad se
enlaza mediante el principio fundamental de la dialéctica platonica, que sabia deducir
mediante el método de la diéresis todo lo multiple a partir de la idea del bien en si. Esta
puede considerarse como la patria de la coincidentia oppositorum; y se confirmara esto
repasando las especulaciones del Platon posterior, en torno a la idea y el nimero. Enlaza
con la Edad Media porque en este periodo se han conservado mas 0 menos conscientemente
y mas o menos explicitos los rasgos doctrinales neoplatdnicos que laten en el fondo de
aquella concepcion; no so6lo Dionisio, ni solo el Eriugena y Thierry de Chartres, también
Alberto Magno y Tomas de Aquino.



84

ESQUEMAS
PARA UNA SINTESIS DE LA
HISTORIA DE LA FILOSOFIA MEDIEVAL

|. FILOSOFIA DESDE EL SIGLO | HASTA EL XIV

1. LOS COMIENZOS PATRISTICOS (7 hrs.)

1.1 Siglo I: El cristianismo

1.2 Siglos II-1V y primera mitad del V: Problema de la relacion entre fe y razén
1.2.1 Los gndsticos

1.2.2 Neoplatonicos

1.2.2.1 Filén de Alejandria (25 a.C. ca. - 40 d.C))
1.2.2.2 Plotino (204-269 d.C.)

1.2.2.3 Proclo (411-485d.C.)

1.2.3 Filosofia patristica

1.2.3.1 Padres Apostolicos: siglo |
1.2.3.2 Padres Apologistas: siglo Il
a) Minucio Félix

b) Tertuliano

1.2.3.3 Comienzos de la Patristica en sentido estricto: siglo 111
1) Clemente
2) Origenes

1.2.3.4 La edad de oro de la Patristica: siglo IV y primera mitad del V
1) El concilio de Nicea | del afio 325

2) El concilio de Constantinopla I del afio 381

3) El concilio de Efeso del afio 431

4) El concilio de Calcedonia del afio 451

1.2.3.4.1 Las cuasares del siglo 1V: los Padres de Capadocia
1) Basilio el Grande

2) Gregorio de Nacianzo

3) Gregorio de Nisa

1.2.3.4.2 Otros aportes de la patristica griega



1.3 San Agustin de Hipona o de Tagaste: siglo IV y V (354-430)
1.3.1 Vida

1.3.2 Obras

1) Relacién entre razén y fe

Is. 7,9b «:0 18R0 RD "2 10ARN RO OR»

Los LXX: «koil €0V U TLoTeEVoNTE, OVOE UV TE
Agustin: «Nisi credideritis, non intelligetis»

«intellectus merces est fidei»

“Fides quaerit, intellectus invenit”

Anselmo de Aosta: fides quaerens intellectum.

2) La verdad

3) Existencia de Dios

4) El ser humano

5) La voluntad y el bien

6) EI mundo creado

7) Concepcion de la historia
8) Retractactiones

1.4 Boecio: siglo V-VI (480-525)
1.4.1 Vida

1.4.2 Obras

1.4.3 Doctrina

1) La «logica vetus»

Todos los hombres son justos Ningun hombre es justo
contrarias
wn w
© c
[ o
= e 5
= contraghictorias =
4] =
o0 >
> QD
w w
subcontrarias

85



86

Algun hombre es justo Algun hombre no es justo

2) Lo universal y lo singular

3) El consuelo de «Filosofia»

4) Dios es la unidad, el bien e «ipsum esse».
5) La libertad y el problema del mal

6) Razon y fe. La distincion entre fe y razon favorecida por Boecio afianzara la autonomia
de la filosofia en la posteridad medieval sobre todo a raiz de la influyente autoridad de este
filésofo. Fue un precursor de la teologia medieval ya que abiertamente se sirve de la
filosofia para penetrar inteligentemente las verdades de la fe ensefiadas por la Iglesia. En la
dedicatoria del libro Acerca de Trinidad se encuentra una expresion que se augura el
postremo credo ut intellegam. Dicha expresion es ésta: «fidem si potes rationemque
coniunge»99,

v Boecio se impuso la tarea de hacer familiares a su época las obras de Platon y
Aristoteles. Se le debe la transmision de un considerable nimero de conceptos y
teorias platdnicas. Asi pues, platénicos son sus nociones de Dios, de la felicidad, de
la participacion y su peculiar interpretacion del universal.

v' Aunque, en muchos puntos, Boecio sigue a Aristételes, sin embargo, en los
momentos cruciales de su metafisica suele platonizar. Abre al miedioevo la
posibilidad de una sintesis entre Aristoteles, Platdn y Agustin. Boecio es un
aristotélico, pero cuando suscribe la metafisica en forma aristotélica, o hace sélo
porgue en el fondo platoniza. Uno de sus grandes méritos es haber preparado una
sintesis aristo/platonica antes del Medioevo, aunque ésta sea alin prematura.

Flavio Magno Aurelio Casiodoro, un contemporaneo, amigo y discipulo de Boecio, —
nacido en Squillace, Calabria, entre el 480 y 490-, influy6é en la organizacion de los
estudios de las posteriores escuelas medievales, sobre todo por la distincion que hace entre
las artes liberales del trivium y las del quadrivium. Forman parte del primer grupo la
gramatica, dialéctica o filosofia y retérica. En cambio, el quadrivium esta integrado por la
aritmética, geometria, astronomia y musica. Esta distincion ya habia sido planteada por
Marciano de Capela en el mismo siglo V. Sin embargo, Casiodoro propone su estudio
como introduccion a la teologia, integradas todas estas disciplinas en el plan de estudios
para los clérigos.

99 «Si puedes, une fe y razon».



2.3 San Anselmo de Canterbury o de Aosta, el Doctor Magnificus: siglo X1 (1033-1109)
2.3.1 Vida

2.3.2 Obras

2.3.3 Doctrina

1) Relacién fe-razon.

2) Existencia de Dios.

2a) Las pruebas a posteriori desarrolladas por Anselmo en el Monologion son cuatro:
2b) La prueba a priori desarrollada por Anselmo en el Proslogion:

3) La moralidad. 2.4 El siglo XIlI

2.4.1 Pedro Abelardo (1079-1142): el subjetivismo medieval

2.4.1.1 Vida

2.4.1.2 Obras

2.4.1.3 Doctrina

1) Método heuristico y teoria hermenéutica.

2) La dialéctica es la logica en ejercicio.

3) El problema de los universales: el subjetivismo medieval de Abelardo.

4) «Intellectus querens fidem».

5) La conciencia y la intencion.

2.4.2 La Escuela catedralicia de Chartres: el humanismo medieval

2.4.3 Mistica y Escuela abacial de San Victor

2.4.3.1 Bernardo de Clairvaux (1091-1153): la mistica o metafisica de los santos
2.4.3.2 Los victorinos: canonigos regulares agustinos de la abadia de San Victor
1) Hugo de San Victor: su teoria hermenéutica

2) Ricardo de San Victor.

2.4.4 Pedro Lombardo (1095 ca.-1160 ca.)

3. PLENITUD DE LA ESCOLASTICA (siglo XI11)

3.1 Avicenismo y averroismo latinos: aristotelismo platonizante

3.1.1 Avicenismo latino

3.1.2 Averroismo latino

3.2 Alta escolastica: esplendor

3.2.1 Aristotelismo platonizante

3.2.1.1 Recepcion de la filosofia arabe y judia: aristotelismo platonizante
3.2.2 Traduccion directa del griego al latin de los escritos aristotélicos
3.2.3 Las universidades medievales

3.2.4. Las 6rdenes religiosas

3.3 Franciscanos y dominicos

3.3.1 Alberto Magno, el Doctor Universalis (1193 6 1206-1280)
3.3.1.1 Vida

3.3.1.2 Obras

3.3.1.3 Doctrina

1) Autonomia y distincion entre filosofia y teologia

2) El «Doctor Universalis»

3.3.2 Buenaventura de Bagnoregio

3.3.2.1 Vida



88

3.3.2.2 Obras

3.3.2.3 Doctrina

1) Dios: piedra angular de su filosofia.

2) Fey razon.

3) La tesis acerca del ejemplarismo: iluminacion divina e ideas
4) Conocimiento e itinerario hacia Dios.

5) El ser humano: alma y cuerpo.

6) Desconfianza ante el aristotelismo.

3.3.3 Tomas de Aquino

3.3.3.1 Vida

3.3.3.2 Obras

3.3.3.3 Doctrina

1) Relacién fe-razon.

2) Metafisica de «ser» como accion: «actus essendi».
3) Los trascendentales

4) Lo nocion de «ser» es analoga

5) Existencia de Dios

6) La racionalidad, la ley y la justicia.

7) ¢Puede cambiar la ley natural?

4. CRISIS DE LA ESCOLASTICA: la baja Escolastica (fines de siglo XI11 y siglo
X1V)

4.1 Juan Duns Escoto

4.1.1 Vida

4.1.2 Obras

4.1.3 Doctrina

1) La relacion entre fe y razon

2) El ente como concepto univoco

3) La existencia de Dios como ente infinito
4) El principio de unicidad individual.

5) La ley moral y la ley natural.

4.2 Guillermo de Ockham

4.2.1 Vida

4.2.2 Obras

4.2.3 Doctrina

1) Relacion entre fe y razon.

2) Intuicidn sensible y abstraccion conceptual.
3) Los nuevos criterios metodoldgicos para la investigacion.
4) La «navaja de Ockhamy.

5) La «logica modernorumy.

6) Existencia de Dios.

7) El fin de la teocracia politica del Medioevo.
4.3 Nicolas de Cusa




=

(6]

O© oo ~NO

10.
11.
12.
13.
14.

15.
16.
17.
18.

19.
20.

21.

22.
23.
24,
25.
26.
27.

28.

29.
30.

89

GUIA DEL EXAMEN FINAL
DE HISTORIA DE LA FILOSOFIA MEDIEVAL

. ¢, Cuales son las tres ultimas hojas que cayeron en el ultimo otofio helénico?

Menciona algunos acontecimientos relevantes relacionados con la Biblioteca de
Alejandria.

. Menciona dos de las perlas que podemos encontrar en el mar de ostras de la decadencia

grecorromana.

. ¢Quién fue el gran médico egipcio?
. ¢Quién fue el intelectual judio que realiz6 el primer intento de conciliacion entre

filosofia griega y pensamiento biblico?

. ¢, Cuales son las dos escuelas teoldgicas mas importantes del cristianismo antiguo?

. ¢Cudles son las afirmaciones centrales de la doctrina predicada por el cristianismo?

. ¢, Qué propuso Marcidn en relacion con el Dios del Antiguo y Nuevo Testamentos?

. El contacto del cristianismo con la filosofia helénica motivo el planteamiento de uno de

los problemas centrales de la filosofia medieval, ;cuales son las preguntas que plantean
ese problema central?
. Qué comprension tenian los gnosticos del término neostestamentario ‘AOY0G’?
¢Como plantean los gnosticos la relacion entre fe y razon?
¢ Qué defendia Manes y el maniqueismo?
¢Quiénes son los tres principales neoplaténicos?
¢Qué doctrina acerca de Dios sostiene Filon de Alejandria, como buen discipulo del
judaismo?
¢ Quién propuso las emanaciones?
Explica la doctrina de las cinco emanaciones.
¢ Cual es el principio supremo trascendente segun Plotino?
¢De qué concepto platonico es traduccion o transforamacion las emanciones
plotinianas?
¢Después de que todo ha emanado, qué debe emprender?
¢De quién es el neoplatonismo que parece una filosofia idealista de la identidad, es
decir, una especie de panlogismo hegeliano?
¢Cuales son los tres pasos que propone Proclo en el proceso que es interno al mismo
Uno?
Enuncia el nombre de tres Padres Apostdlicos.
Enuncia el nombre de tres Apologistas.
¢ Qué falsa relacion establece Minucio Félix entre los filésofos y los profetas?
¢Cual es la descalificacion injusta que dirige Minucio Félix a Socrates?
¢ Qué tipo de expresiones propuso Tertuliano para contraponer la fe y la filosofia?
Cita algunas frases de Tertuliano que podrian ser el pasado arqueologico del lema
luterano: creo porque es absurdo.
¢Cuales son los tres padres griegos, llamados Padres de Capadocia, que destacan como
cuéasares en el siglo 1\V?
¢ Qué padre latino descuella por su imponente celebridad en el siglo IV y V?
¢ Cuales son los dos representantes de la Escuela de Alejandria?



31.
32.
34.
35.
36.
37.
38.
39.
40.

41.

42,
43.
44,
45.
46.
47.
48.
49.

50.

51.
52.
53.
54,

55.

56.
57.
58.
60.
61.
62.
63.
64.
65.
66.
67.
68.
69.
70.
71.

90

¢A qué se debieron los errores de Origenes?

¢ Qué es el edicto de Milan del afio 313?

Menciona los cuatro concilios ecuménicos de la edad de oro de la patristica.

¢ Qué aporte hace el concilio de Nicea I?

¢Qué aporte hace el concilio de Constantinopla 1?

¢ Qué aporte hace el concilio de Efeso?

¢Qué aporte hace el concilio de Calcedonia?

¢ Qué padre es el mas célebre de los tres capadocios?

¢De qué autor y qué obra le impact6 a San Agustin por su exhortacién al primado de la
vida filosofica?

Completa la siguiente frase relacionada con San Agustin: «Plotino le modificd su
manera de pensar y la fe en Cristo...»

¢En que obra San Agustin comenzé su ultima tarea de autocritica?

Menciona al menos dos obras de San Agustin.

¢ Qué solucidn le dio San Agustin al problema de la relacion entre razén y fe?

Describe la teoria agustiniana de la iluminacion.

¢De qué doctrinas pitagorico-platénicas es heredera la iluminacion agustiniana?

¢A qué intuicidn cartesiana se adelantd Agustin con su expresion «Si enim fallor, sum»?
¢ Cuales son los dos focos de interés de la filosofia agustiniana?

Menciona algunas frases agustinianas que han persuadido por su elevadisima calidad
literaria, y que expresan el misticismo de su corazon melancolico y cautivo?

¢ Cudl es la novedad en la concepcion agustiniana acerca del la interioridad humana, y
que es transfigurada por la cosmovisién cristiana?

¢Cuédles son los dos tipos de amor que distingue San Agustin?

¢ Qué frase agustiniana resume el supremo principio de la moralidad?

¢Por qué es inatil hablar acerca de un «antes de la creacion» en sentido estricto?

¢Segun San Agustin, qué elementos platonicos no sélo existen, sino que osn las mismas
verdadades?

¢ Qué critica epistemoldgica se le puede hacer a San Agustin por la identificacion de las
ideas con las mismas verdades?

¢ Cuales son los tres enfoques que hace San Agustin respecto al origen del mal?

¢ Qué explicacién hace San Agustin acerca del tiempo?

¢ Qué son las Retractationes de San Agustin? ¢Qué reconoce Agustin en ellas?

Describe los acontecimientos relacionados con la tragedia de Boecio.

¢ Cual es la obra principal de Boecio?

¢Qué es la «logica vetus»?

¢Cual es el cuadro l6gico de las proposiciones categoricas y como lo completé Boecio?
¢Como explica los universales Boecio con una actitud semi/aristotélica y platonizante?
¢ Cual es el consuelo que le brinda Filosofia a Boecio?

¢ Qué es «eternidad» segin Boecio?

¢Cual es la diferencia entre eternidad y perpetuidad, segin Boecio?

¢Por que no se contradicen la libertad humana y el conocimiento exhaustivo de Dios?

¢ Como difinié Boecio la nocidn de «persona»?

¢Qué solucion le dio Boecio al problema de la relacion entre razon y fe?

¢ Cual fue el aporte de Casiodoro en relacion con los estudios?



91

72. ¢ Cuél es el problema historico respecto a la identidad de Dionisio el Areopagita?

73. ¢ Cudl es el factor gracias al cual el Corpus dionysianum ejercid su gran influencia?

74. Menciona alguna obra de Dionisio.

75. ¢Cudles son los tres tipos de teologia que distingue Dionisio y cual es su equivalente en
el Medioevo?

76. ¢En qué consiste la teologia apoféatica de Dionisio el Areopagita? Describela.

77. Ennuncia algunos atributos que Dios no tiene o que Dios no es.

1. El contacto del cristianismo con la filosofia helénica motivé el planteamiento de uno de
los problemas centrales de la filosofia medieval, ¢cuales son las preguntas que plantean
ese problema central?

2. ¢Quiénes son los tres principales neoplaténicos?

3. Enuncia el nombre de tres Padres Apostélicos y de tres Apologistas.

4. Menciona los cuatro concilios ecuménicos de la edad de oro de la patristica, los dos
representantes de la escuela de Alejandria y los tres Padres de Capadocia.

¢ Qué solucidn le dio San Agustin al problema de la relacion entre razén y fe?
Describe la teoria agustiniana de la iluminacion.

¢Cudles son las obras principales de Agustin y Boecio?
¢ Qué es la «logica vetus»? ¢Cual es el cuadro l6gico de las proposiciones categoricas que
fue completado por Boecio?
10. ¢ Cual es el consuelo que le brinda Filosofia a Boecio?
11. ;Cuédl es la diferencia entre eternidad y perpetuidad, segin Boecio?
12. ;Qué solucidn le dio Boecio al problema de la relacién entre razon y fe?
13. ¢En qué consiste la teologia apoféatica de Dionisio el Areopagita? Describela.

5.
6.
7. ¢Qué son las Retractationes de San Agustin? ;Qué reconoce Agustin en ellas?
8.
9.

14. (Explica en qué consiste el receso cultural que sirve como transicion hacia el
Medioevo?

15. ¢Cuéles son los dltimos cuatro Padres que vivieron durante el receso cultural de los
siglos VII-VII?

16. ¢Qué es la Escoléastica? ;Qué tipos de escuelas existian durante el siglo IX? ;Qué
personajes ocupan la escena historica durante este siglo?

17. Cual es la cuadruple diferenciacion interna que implica la época de la Escolastica?

18. ¢ Cuales son las principales obras de Dionisio el Areopagita y de Juan Escoto Eriligena?

19. (Cudles son los cuatro tipos de naturaleza que distingue Juan Escoto Erilgena en su
obra Acerca de la division de la naturaleza?

20. ¢En qué consiste la controversia acerca de los universales y cuales son las tres
principales propuestas de solucion?

21. ¢(Qué solucién propuso Anselmo de Canterbury al problema de la relacién entre fe y
razon?

22. ¢Cuales son los dos tipos de argumentacion, utilizados por Anselmo, para probar la
existencia de Dios?



23.
24,
25.
26.

27.
28.

29.

30.

31.
32.

33.
34.

35.
36.
37.

38.
39.

40.

41.

42.
43.

44,

45.
46.

47.
48.
49.

92

Desarrolla el argumento «a simultdneo» de Anselmo, inadecuadamente llamado
‘ontologico’.
¢ Qué observaciones criticas se le hacen al argumento «a simultaneo» de Anselmo?
¢ Cual es el aporte metodoldgico mas importante de Pedro Abelardo?

¢En queé consiste el constructivismo subjetivo de Pedro Abelardo en el asunto de los
universales?
¢ Qué solucidn propuso Pedro Abelardo al problema de la relacion entre razén y fe?
¢Porqué se dice que la ética abelardiana esta centrada en el eje de la conciencia y de la
intencion subjetiva?

¢Por qué se dice que la escuela catedralicia de Chartres cultivd el humanismo
medieval?

¢Explica en qué consiste la mistica o metafisica de los santos de Bernardo de
Clairvaux?
¢Qué y quiénes son los victorinos?
¢Cual fue la influencia de Los cuatro libros de las sentencias de Pedro Lombardo, en el
Medioevo?
¢En qué siglo la Escolastica alcanza su plenitud?

¢Qué ideas filosdficas de Avicena son la clave de su éxito contundente o al menos
resultaron muy apreciadas por los latinos?
¢Cudles son las tres tesis averroistas controvertidas, que fueron fuentes de debates entre
los intelectuales y de preocupacion para las autoridades eclesiasticas?

¢Cudles son los cuatro factores que confluyeron para hacer posible el esplendor de la
Alta Escoléstica?
¢Por qué se le llama el «Doctor Universalis» a San Alberto Magno?
¢Segln San Buenaventura, en lugar de probar su existencia, que hay qué purificar?
¢Qué solucién propuso San Buenaventura al problema de la relacién entre razon y fe?

la razén escribe aquello que le dicta la fe

¢En qué consiste la tesis acerca del ejemplarismo expuesta por San Buenaventura?
¢Qué son las «rationes seminales»?
¢En qué consiste la tesis de la pluraridad de las formas en el ser humano propuesta por
San Buenaventura?
¢Por qué San Buenaventura siente desconfianza por la filosofia de Aristoteles?

¢Qué solucion magistral propuso Toméas de Aquino al problema de la relacion entre
razon y fe?
¢Qué gran diferencia hay entre Tomas y Aristoteles respecto a la concepcion que tienen
acerca del ser?
Enuncia algunos de los trascendentales enumerados por Tomas.

Indica el contenido de la prueba tomasiana sobre la existencia de Dios por medio del
argumento llamado «las cinco vias».
¢ Qué distincidon hace Tomas entre ley eterna, ley divina, ley natural y ley humana?
¢Segun Tomas de Aquino, puede cambiar la ley natural?

¢ Qué distincion propone Duns Escoto entre fe y razén? ¢Por qué se dice que termina
separandolas?

el arco comienza a romperse y el equilibrio arménico cada vez se inclina méas en favor de la fe



50.

51.

52.

53.
54,

55.

56.
S7.

58.
59.
60.

93

¢Por qué se dice que la filosofia de Duns Escoto se olvida del ser y se convierte en una
filosofia aprisionada por el ente? ;Por qué se le acusa de proponer un concepto univoco
y neutral de ente?

¢Desarrolla el magnifico argumento de Duns Escoto para probar la existencia de Dios?
¢Qué es la «haecceitas» traducido al castellano como «estoidad», en el pensamiento de
Duns Escoto?

¢Por qué se puede sostener que con Duns Escoto la razon cede su sede al voluntarismo?
¢Por gqué se afirma que Ockham dio inicio a la crisis del pensamiento medieval con la
ruptura entre fe y razon?

¢Qué consecuencias epistemoldgicas tiene la sobrevaloracion que Ockham hace del
conjunto de individuos aislados y contingentes sin vinculos reales?

¢ Qué es la «navaja de Ockham»?

¢Qué tipo de logica propone Ockham, gracias a la cual se adelanté varios siglos a la
I6gica simbolica contemporéanea?

¢ Qué critica hace Ockham a los argumentos de Tomas y Duns Escoto?

¢Por qué se dice que Ockham favorecid el fin de la teocracia politica del Medioevo?
¢Cuales fueron los dos acontecimientos histéricos que ya no se hacian esperar en la
nueva época iniciada tras el derrumbe del Medioevo?



